
[533]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Análisis y comparación 
del concepto de dao en las tres 

interpretaciones clásicas del Laozi1

The concept of Dao in 
the three classical interpretations of 

the Laozi: An analysis and a comparison

FILIPPO COSTANTINI*

Resumen: Se analiza y compara el concepto de dao en los tres comen-
tarios más influyentes del Laozi, y, en particular, cómo las distintas 
lecturas del dao en los tres textos se relacionan con diferentes épo- 
cas históricas, tradiciones, objetivos y autores de los comentarios. Por 
ejemplo, la tradición de la escuela Huang-Lao, con su interés en teo-
rías cosmológicas y prácticas de autocultivo, impregna el comentario 
Heshang gong y su visión del dao como principio cósmico accesible y 
cognoscible. Por otra parte, en el Xiang Er, la institución religiosa de 
los Maestros Celestiales plasma el Laozi como texto sagrado y el dao 
como una divinidad con preceptos claros e inteligibles. A su vez, la 
relativa libertad interpretativa de Wang Bi, desprovista de influencias 
exegéticas ortodoxas, junto con la búsqueda de una coherencia interna 

Recepción: 4 de octubre de 2018. / Aceptación: 22 de noviembre de 2018.
* Universidad Nacional Autónoma de México, filippocostantini@yahoo.it
1 Este artículo fue elaborado como producto de la estancia posdoctoral reali- 

zada en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional Autónoma de 
México (unam), del 1 de febrero de 2018 al 31 de enero de 2019, gracias al Programa 
de Becas Posdoctorales de la Dirección General de Asuntos del Personal Académi- 
co de la unam.

0533-0560-COSTANTINI.indd   533 02/07/2019   12:15:29 p.m.



534	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

en el texto, genera un comentario totalmente distinto de la tradición 
interpretativa anterior. El Laozi se convierte en manual de sabiduría 
que revela el dao como fundamento lógico del mundo.
	 Palabras clave: Laozi; dao; Heshang gong; Xiang Er; Wang Bi.

Abstract: The essay analyzes and compares the concept of Dao in 
the three most influential commentaries of the Laozi. In particular, 
it explores how different readings of Dao within the texts relate to 
different historical periods, traditions, goals, and authors of the com-
mentaries. For example, the tradition of the Huang-Lao school, with 
its interest in cosmological theories and self-cultivation, permeates 
the Heshang gong commentary and its vision of Dao as an accessible 
and knowable cosmic principle. On the other hand, in the Xiang Er, 
the religious institution of the Celestial Masters, approaches the Laozi 
as a sacred text, and Dao as a divinity with its clear and intelligible 
precepts. Finally, the relative interpretative freedom of Wang Bi, 
devoid of orthodox exegetical influences, together with the search 
for internal coherence of the text, generates a totally different com-
mentary from the earlier exegetical tradition. The Laozi becomes a 
manual of wisdom that reveals the Dao as the logical foundation of 
the world.
	 Keywords: Laozi; Dao; Heshang gong; Xiang Er; Wang Bi.

Introducción

El Laozi 老子, comúnmente llamado Daodejing 道德經, es 
universalmente considerado el texto fundamental de la tra-
dición daoísta, en su sentido tanto filosófico como religioso, 
pero también es calificado como oscuro, lo que ha dado pie 
a tal variedad de interpretaciones que no tiene parangón con 
ningún otro clásico chino. Este diversificado conjunto expli-
cativo es producto de las dificultades de traducción de algunos 
fragmentos poco inteligibles, así como de las incongruencias y 
faltantes en la mayoría de las ediciones disponibles, sobre todo 
porque, en realidad, no puede ser concebido como un texto 
fijo sujeto a las etiquetas y los parámetros que normalmente 
se utilizan para otras obras.

0533-0560-COSTANTINI.indd   534 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 535

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

A lo largo de la historia de la transmisión del Laozi se 
han hecho más de setecientos comentarios, de acuerdo con el 
estudio realizado por Chan (1991), de los cuales aún existen 
aproximadamente 350. Entre los más antiguos, tres son los que 
destacan, tanto por la influencia que han tenido en la transmi-
sión de este texto como por la interpretación particular que le 
dieron: los comentarios completos de Wang Bi 王弼 (226-249 
e.c.) y Heshang gong 河上公 (de un periodo comprendido entre 
el siglo ii a.e.c. y el iv e.c.), y el comentario parcial llamado 
Xiang Er 想爾 (entre el siglo ii y el v e.c.).2

El objetivo de este ensayo es analizar y comparar los tres 
comentarios a través de la interpretación del concepto de dao.3 
Entre los muchos sentidos que adquiere en los textos, me enfo-
caré principalmente en dos: dao como principio y fundamen- 
to cósmico, y dao como principio normativo. Se verá cómo 
cada comentario no sólo atribuye características particulares 
al concepto principal de la obra, sino que estas diferencias son 
producto de determinadas tradiciones, épocas y contextos.

Los comentarios y sus tradiciones

Heshang gong

A pesar de que el comentario Heshang gong, junto con el de 
Wang Bi, es visto como la interpretación canónica del Laozi, 
su fortuna ha cambiado varias veces a lo largo de la historia. 
Hasta el establecimiento del neoconfucianismo en la época 
Song, se valoraba como el comentario de referencia; luego su 
popularidad disminuyó debido al creciente interés desperta- 
do por la versión de Wang Bi entre los confucianos. Una de las 
razones detrás del cambio de evaluación es la relación con los 
movimientos religiosos daoístas institucionalizados y su estilo 

2 Al lado de estos tres textos, también está el comentario parcial de Yan Zun 
(entre el siglo i a.e.c. y el i e.c.), que no parece haber producido una línea interpretativa 
influyente.

3 Entre los numerosos estudios e interpretaciones del Laozi, hay cierta coherencia 
sobre la idea de que la comprensión de este texto pasa por el concepto del dao. Véanse 
Ames, 1994, p. 33, y Henricks, 1989, p. 19, entre otros.

0533-0560-COSTANTINI.indd   535 02/07/2019   12:15:29 p.m.



536	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

relativamente simple y directo. Ya en la época Tang, por ejem- 
plo, el historiador Liu Zhiji 劉知幾 (661-721) lo juzga como 
una “vulgar mentira” y un “cuento fanático”. En la época 
Qing, Nao Yai 姚鼐 (1731-1815) lo define como producto de 
“hombres sin educación”; y hasta la fecha se sigue viendo co- 
mo “propaganda religiosa”.4 En general, la sinología occidental 
ha preferido basar su comprensión del Laozi en el comentario de 
Wang Bi, porque es más adecuado para la mentalidad racional 
occidental. Por lo tanto, el Heshang gong se quedó etiquetado 
como texto religioso sin ninguna relevancia filosófica. Sin 
embargo, tal como el interesante trabajo de Alan Chan (1991) 
lo muestra, y como lo señalan los estudios de Tadd (2002) y 
Michael (2015), la interpretación del Heshang gong como un 
texto meramente religioso es muy limitada y superficial, ya que 
ciertamente incluye una visión del mundo mucho más amplia 
y compleja. El Heshang gong se construye, como muy bien dice 
Robinet (1981, p. 30), sobre un registro doble: lo individual, 
mediante prácticas de autocultivo; y lo estatal, a través de un 
pensamiento marcadamente político. Esta dualidad encaja y se 
justifica con una visión cosmológica sistemática y definida en 
consonancia con la tradición Huang-Lao que parece marcar 
el comentario.

En general, dicha tradición propone una lectura de los 
conceptos básicos del Laozi y el Zhuangzi más pragmática y me- 
nos mística. El interés es poner en práctica los preceptos de los 
dos textos en el arte del gobierno del Estado y del autocultivo, 
lo que se traduce en una superación de la visión de un dao inefa-
ble, no conocible como en el Laozi. El dao y su forma de actuar 
se vuelven accesibles para los humanos mediante el cultivo 
de la energía vital (qi 氣) y de la práctica de la no-interferencia 
(wuwei 無為). Los textos Huang-Lao presentan estructuras 
cosmológicas sistemáticas en las que micro y macrocosmos 
resuenan y se influyen mutuamente gracias a la energía qi que 
impregna el universo. El ser humano, en su mejor versión, 
asume una responsabilidad no sólo social, sino también cós-
mica (soteriológica): realizar la armonía global. Como se verá, 

4 Sobre la historia del comentario, la leyenda del Heshang gong y el debate 
histórico con el comentario de Wang Bi, véanse Chan, 1991, pp. 89-95, y Wagner, 
2003b, pp. 42-48.

0533-0560-COSTANTINI.indd   536 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 537

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

esto se refleja claramente en la lectura del Laozi por Heshang 
gong.5

En cuanto a la datación del comentario, hay dos líneas 
de pensamiento: la primera ve una redacción relativamente 
tardía del texto, posterior a la dinastía Han y contemporánea 
a Wang Bi; la segunda prefiere una fecha comparativamente 
antigua, alrededor de la segunda parte de la dinastía Han. Las 
hipótesis más acreditadas hoy son las de Rao Zongyi (2015) y 
Chan (1991), que relacionan el comentario con la comunidad 
del maestro Anqiu 安丘, durante la dinastía Han del Este 
(100 e.c.).6

Otro aspecto central es el estilo y la metodología emplea-
dos en el comentario. Heshang gong usa uno de los métodos 
exegéticos más populares en el periodo Han: el zhangju 章句, 
literalmente capítulos y oraciones, que consiste en glosar el 
texto oración por oración y en hacer una división arbitraria de 
los capítulos a través de la búsqueda de una coherencia interna. 
Debe recordarse que el Laozi, como la mayoría de los textos 
chinos antiguos, carecía de puntuación y no se dividía en capí
tulos. La versión en 81 capítulos del textus receptus es, por lo 
tanto, producto de una elección, probablemente arbitraria, del 
comentario Heshang gong. Esto, como enfatiza Tadd (2002, 
p. 6.), ya constituye una forma de interpretación.

5 Como afirma Robinet (1981, p. 38): “Para Heshang gong, el Daodejing es un 
manual de arte de gobierno y, contemporáneamente, de técnicas para prolongar la vida, 
y esto le corresponde a la tendencia de Huang-Lao”. Sobre la relación Huang-Lao y 
Heshang gong, Chan (1991, p. 124) dice: “Dos líneas de desarrollo se pueden distinguir 
en el surgimiento de la escuela Huang-Lao. Por un lado, los pensadores ‘legalistas’ de 
los Estados Combatientes, como Shen Buhai, Shen Dao y Hanfeizi, son identificados 
en el Shiji como estudiantes de la Huang-Lao. Por otro lado, la tradición Huang-Lao 
también está vinculada a una escuela encabezada por una legendaria figura ‘daoísta’ 
conocida como Heshang Zhangren 河上仗人” [Viejo junto al río], comúnmente 
identificado, ya en el siglo iii e.c., con el mismo Heshang gong.

6 La primera teoría, que ve una datación más tardía, posterior al Xiang Er, la sos- 
tienen sinólogos japoneses como Shima Kunio y Naitō Motoharu, entre otros. La se- 
gunda, que reconoce una datación temprana, anterior a la del Xiang Er, la apoyan 
autores como Rao Zongyi y Alan Chan. Véase Tadd, 2002, pp. 11-12. 

0533-0560-COSTANTINI.indd   537 02/07/2019   12:15:29 p.m.



538	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

El comentario de Wang Bi

Inversa es la historia y la fortuna del comentario de Wang Bi: 
olvidado durante siglos, luego, especialmente gracias al desa-
rrollo del neoconfucianismo, se convertiría en el comentario 
de referencia en China y, posteriormente, de la sinología oc- 
cidental. Hoy en día, el trabajo de Wang Bi es, sin duda, la 
principal base de comparación en los trabajos de traducción e 
interpretación del Laozi.

Wang Bi es una figura histórica reconocida, y, por ende, 
la mayoría de sus obras son fechables e identificables.7 Era un 
hombre de su tiempo que vivía en el estado de Wei después 
del colapso de la dinastía Han. El periodo estuvo marcado 
por una considerable inestabilidad política, y el sistema Han, 
fuertemente centralizado, colapsó en favor de las élites locales; 
en lo educativo y lo cultural, las academias imperiales estaban 
desmanteladas, y, con ello, sus sistemas educativos se centra- 
ban en las figuras de maestros carismáticos a la cabeza de tradi-
ciones interpretativas. Por lo tanto, las recientes instituciones 
se desvinculaban de la ortodoxia estatal; se promovían los pen-
samientos originales; las nuevas figuras de referencia intelectual 
eran los jóvenes talentosos (a expensas de los maestros), y las 
formas de expresión y de mirar los clásicos se renovaban sustan-
cialmente. El movimiento más original e innovador de la época 
fue el Xuanxue 玄學, literalmente el estudio del misterio. Su 
objetivo se centró exclusivamente en cuestiones filosóficas. La 
búsqueda del fundamento y la coherencia que unen las palabras 
de los sabios se convirtió en el primer interés de estos nuevos 
letrados. El debilitamiento de la ortodoxia permitió superar 
los contrastes entre las escuelas rivales y las tradiciones exegé-
ticas del periodo Han. Los textos en sí mismos, sin referencias 
exteriores, empezaron a ser las únicas fuentes importantes en 
los trabajos exegéticos. Los métodos hermenéuticos de la 
época Han fueron, por lo tanto, fuertemente criticados y se 
promovieron otros basados en la búsqueda del significado úl-

7 La información bibliográfica más importante la proporciona He Shao (entre 
el siglo iii y el iv), prolífico ensayista e historiador que escribió sobre personajes y 
eventos de su tiempo. Véase Lynn, 2015, p. 374.

0533-0560-COSTANTINI.indd   538 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 539

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

timo (dayi 大義), de la coherencia que unía a los clásicos más 
importantes identificados en la trilogía Lunyu 論語, Yijing 易
經 y Laozi. Debido a que esta coherencia o fundamento último 
se consideraba misteriosa —y, por ello, imposible de reproducir 
correctamente con el simple uso de la palabra—, se empezaron a 
usar otras formas de expresión, como debates filosóficos orales 
y presentaciones artísticas excéntricas, acompañadas a menudo 
por excesos en consumo de alcohol y drogas. En este contex- 
to de relativa renovación y libertad intelectual destaca la figura 
del joven talentoso Wang Bi y de sus comentarios.8

En cuanto al comentario del Laozi, Wang Bi adopta una 
estrategia totalmente innovadora: quiere justificar e interpre-
tar el texto sin depender de referencias o conceptos externos. 
El Laozi —dice— ya proporciona lo que necesitamos saber, 
es exhaustivo por sí mismo. Además, aporta una unidad de 
significado, una coherencia que une pasajes aparentemente 
incomprensibles. El objetivo del Laozi, así como de los otros 
clásicos, es cultivar el fundamento, la raíz última de las cosas, 
ya que sólo de esta manera las ramas —es decir, las cosas del 
mundo— estarán arregladas. El problema es que esta raíz es 
oscura e imposible de definir, razón por la cual, dice Wang 
Bi, el Laozi usa herramientas retóricas y lingüísticas, estruc-
turas y modelos estilísticos especiales. La intención es superar 
el límite del lenguaje y tratar de iluminar el fundamento del 
texto. Wang Bi, como muchos de su época, critica el método 
exégetico zhangju, culpable de alejar el texto del verdadero 
significado. El comentario de Wang Bi quiere penetrar (tong 
通) en lo profundo del Laozi regresando al texto mismo.9

El comentario Xiang Er

El Xiang Er es totalmente diferente a los dos comentarios 
analizados. De hecho, su influencia en sí misma no tiene una 

8 Para estudios sobre el movimiento Xuanxue, historia, objetivos y relación con 
Wang Bi, véanse Wagner, 2000, 2003a; Lynn, 2015; Chan, 1991.

9 A partir de la segunda parte de la dinastía Han, el método zhangju se fue 
abandonando progresivamente por considerarse prolijo y corrupto por las doctrinas 
heterodoxas.

0533-0560-COSTANTINI.indd   539 02/07/2019   12:15:29 p.m.



540	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

larga historia, y su posición dentro de las instituciones daoístas 
fue pronto remplazada por el más exitoso Heshang gong. Sin 
embargo, como Michael (2015) señala, destaca en una nueva 
tradición interpretativa que presenta varios ejemplos en el 
canon daoísta. El Xiang Er se puede definir como el primer 
intento de leer el Laozi como texto sagrado, como revelación de 
la palabra divina. Los profetas, y probablemente autores del 
comentario, son los fundadores del movimiento religioso 
daoísta llamado los Maestros Celestiales (tianshi 天士).

El Xiang Er que llegó hasta nuestros días es desafortu- 
nadamente parcial, pues sólo queda la primera parte del Lao- 
zi, que abarca del tercer al trigésimo séptimo capítulo. El texto 
se descubrió en Dunhuang y es quizá una copia de aquel de 
500 e.c.

La estructura, el lenguaje, los objetivos y el enfoque del 
comentario son totalmente diferentes de los anteriores. En 
primer lugar, no hay división por capítulos; en segundo, el 
comentario se desarrolla a través de una exégesis estructurada 
filológicamente con el método xungu 訓詁 (sonidos y glosas), 
muy distinto de los que se vieron antes;10 y, en tercer lugar, el 
estilo y el espíritu del comentario están fuertemente desligados 
del texto original y, en vez de buscar una interpretación jus-
tificada por tradiciones externas (Heshang gong) o coherencia 
interna (Wang Bi), quiere transmitir un mensaje simple dirigido 
a los creyentes.

Como afirma Robinet (1981, p. 41), “el Xiang Er no es 
un intento de explicar la metafísica, sino de adoctrinar a los 
fieles”. Por esta razón, el lenguaje es bastante simple y direc- 
to, y a menudo se expresan críticas sobre doctrinas y preceptos 
rivales y se propone una única y sola verdad. Otro aspecto 
importante es que el texto presenta una forma de acercarse 
al dao comprensible para todos los seguidores. Este camino 
se basa tanto en el cultivo de la propia energía vital como en 
la adhesión a preceptos morales dictados por el dao mismo. 
Finalmente, como se discutirá más adelante, la visión cosmoló- 
gica que se muestra en el texto se construye sobre un dao divi- 

10 Esta metodología emplea un tipo de exégesis palabra por palabra que depende 
en gran medida de afinidades etimológicas de homófonos.

0533-0560-COSTANTINI.indd   540 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 541

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

no que se convierte en un dios antropomorfo que envía a sus 
mensajeros para aconsejar a los seres humanos. En consecuen
cia, el texto se desarrolla como una descripción concreta del 
dao y de su manifestación en el mundo. El dao muestra sus 
preceptos y, de esta manera, pierde su ser insondable e incognos-
cible. El objetivo es cósmico: hacer que el universo vuelva a la 
armonía original, y esta tarea soteriológica ya no es prerrogativa 
exclusiva del sabio o del soberano-sabio, como en los otros dos; 
ahora, cada hombre y cada mujer debe necesariamente hacer 
su propia contribución.

El concepto de dao en los tres comentarios

El dao del Heshang gong

Muy influido por la ideología Huang-Lao, que busca una in- 
terpretación más pragmática de los textos daoístas y más 
comprensible y cercana a las necesidades estatales, el comen-
tario Heshang gong muestra una lectura del dao totalmente 
enraizada en cuestiones humanas y políticas, sin descuidar las 
tradiciones cosmológicas de la época. Como prueba de ello se 
observa que el Heshang gong adopta las teorías cosmológicas 
Han y las inserta de manera coherente en la interpretación del 
Laozi, de tal forma que el comentario se desarrolla haciendo 
un uso extensivo de referencias externas al texto de doble ma- 
nera: introduciendo conceptos ex novo, casi ausentes en el textus 
receptus, y proporcionando una clave interpretativa completa-
mente original sobre los elementos centrales del Laozi. En el 
comentario a la primera oración del Laozi:

El dao del que se permite hablar no es el dao constante […] No es el dao 
de la espontaneidad y de la longevidad. El dao constante simplemente 
emplea la no -interferencia para nutrir los espíritus y el no-compromiso 
para pacificar a la gente […] Sin nombre el inicio del cielo y la tierra. El sin 
nombre se refiere al dao. El dao es sin formas, por lo tanto, es innombra-
ble. El inicio es la raíz del dao, emite el qi y despliega transformaciones 
desde su vacuidad. Es el comienzo, raíz del cielo y de la tierra. Sí lo tienen 
las madres de las diez mil cosas. El nombrado se refiere a cielo y tierra. El 
cielo y la tierra tienen forma y posición, yin y yang son suaves y duros. 

0533-0560-COSTANTINI.indd   541 02/07/2019   12:15:29 p.m.



542	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Por lo tanto, son nombrados. La madre de la miríada de seres significa 
que el qi contenido dentro del cielo y la tierra genera la miríada de seres 
y los ayuda a crecer hasta la madurez como una madre nutriendo a sus 
crías11 (Liu, 2015, pp. 86-87).

El comentario reafirma, por un lado, el carácter espontá-
neo (ziran) y oscuro del dao, pero ya introduce algo nuevo, es 
decir, la relación entre cosmología y autocultivo. La relación 
dao-cosmos, dao-creación, se convierte en la justificación de 
las técnicas de longevidad presentes en el texto. El dao es lo 
que inicia el cosmos bajo la forma de qi que emerge de su va-
cuidad. Posteriormente se forma la primera pareja primordial, 
el cielo y la tierra. Cielo y tierra ya tienen nombre, y por lo 
tanto formas y atributos (suave, duro). El cielo corresponde al 
yang, y la tierra al yin, y de sus relaciones se generan y se nu-
tren los seres. Además, dao es longevo y espontáneo, nutre los 
espíritus y pacifica a la gente a través de la no-interferencia y 
del no-compromiso. El comentario al capítulo 42.1 muestra de 
manera más clara la idea cosmológica del texto:

El dao genera el Uno. En principio, lo que el dao generó fue el Uno. El 
Uno genera el Dos. El Uno generó el yin y el yang. El Dos genera el Tres. 
El yin y el yang generaron lo claro, lo turbio y lo armonioso, tres tipos de 
qi. Se dividieron en cielo, tierra y humanidad. El Tres genera las diez 
mil cosas. El cielo, la tierra y la humanidad juntos generaron la miríada 
de seres. El cielo los puso en movimiento, la tierra los transformó y la 
humanidad los crio y nutrió (Liu, 2015, p. 186).

El Heshang gong lee uno de los capítulos más crípticos 
del Laozi con base en una cosmogonía sistemática donde se 
atribuye a los valores probablemente simbólicos del textus 
receptus —uno, dos y tres— un significado en plena armonía 
con las teorías de la época Han y de la escuela Huang-Lao.12 
De hecho, conceptos como qi y yin-yang, que casi no aparecen 
en el Laozi, adquieren un papel central en el comentario. Qi es 

11 Todas las traducciones del Heshang gong son mías. El texto original en chino 
clásico se recupera de la edición comentada por Liu (2015).

12 Cosmologías muy parecidas aparecen en otros textos, probablemente relacio-
nadas con la tradición Huang-Lao. Se pueden encontrar ejemplos importantes en el 
Dao Yuan 道原 y en el Jing Fa 經法 de la colección Huangdi Sijing 黃帝四經; en la par- 
te del Zhuangzi 莊子 relacionada con esta tradición, y en el Huainanzi 淮南子.

0533-0560-COSTANTINI.indd   542 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 543

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

lo que surge del dao, es la unidad a partir de la cual se generan 
las dos energías primordiales (yin-yang), y luego cielo, tierra y 
humanidad. Todo surge de un estado que no tiene ni forma ni 
nombre, como explica claramente el capítulo 40.3:

Las diez mil cosas bajo el cielo nacen de lo manifiesto. La miríada de seres 
nace del cielo y la tierra. El cielo y la tierra tienen forma y posición. 
Lo manifiesto nace de lo no-manifiesto. El cielo, la tierra, los espíritus 
iluminados, los insectos voladores y los gusanos retorcidos, todos na- 
cen del dao. El dao no tiene forma y por eso todo nace de lo no-manifies- 
to (Liu, 2015, p. 182).

El Heshang gong muestra el dao como sin-forma, oscuro, 
pero que permite el desarrollo de las formas y del mundo. Lo 
no-manifiesto (wu 無), que a veces se puede traducir como va-
cío o vacuidad, aquí no tiene ningún valor ontológico. Es una 
característica del dao no tener formas ni nombres definidos. 
Sin definiciones puede ser la raíz que está abajo de los seres, 
que los nutre y les permite el desarrollo. Sobre esta idea de 
no-manifiesto, el comentario del capítulo 11.2:

Por lo tanto, lo manifiesto proporciona el beneficio. [Lo que se dice] 
beneficio son las cosas. El beneficio reside en las formas a través de sus 
funciones. Adentro de los vasos se ponen cosas, adentro de las casas 
hay seres humanos… Y lo no-manifiesto dirige el uso. Esto indica que el 
vacío se puede usar para contener la miríada de seres. Por lo tanto, se 
dice que el vacío y lo no-manifiesto moldean lo que tiene forma. El dao 
es lo que es vacío (Liu, 2015, p. 110).

Heshang gong abandona las especulaciones metafísicas sobre 
el vacío y muestra plenamente su pragmatismo. El dao está 
literal y no ontológicamente vacío (xukong 虛空), y como vacío 
contiene a todos los seres. El vacío es un vacío de contenidos 
específicos, de formas y nombres. Es este vacío el que puede ser 
la raíz de todas las cosas porque las incluye, es su fundamento 
y su función. Como no es definido por formas y nombres, el 
dao se describe como “el sin-forma que produjo la miríada de 
seres”, que logra su orden a través de la producción de las cosas.

Regresando a la cosmogénesis representada por los capítu-
los 1 y 42, el primer elemento que emerge de lo sin-forma es la 
unidad o qi. La unidad es uno de los conceptos centrales en el 

0533-0560-COSTANTINI.indd   543 02/07/2019   12:15:29 p.m.



544	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

comentario porque es precisamente alrededor de esta unidad 
que se desarrolla la conjunción entre el dao como origen y 
fundamento del cosmos y el dao como principio normativo, 
base del proceso de autocultivo del ser humano y del buen 
gobierno. La unidad se expresa en el comentario como el qi 
primordial (yuanqi 元氣) a partir del cual se producen las cosas. 
“La unidad es el qi primordial, el hijo del dao”, se dice en el 
capítulo 39.1 (Liu, 2015, p. 178). En el capítulo 10.1 se explica 
el papel de esta unidad:

Abraza al Uno, ¿puedes evitar que se vaya? Esto significa que aquellos que 
pueden abrazar al Uno y evitar que abandone su cuerpo extenderán su 
existencia. El Uno nace del inicio del dao y corresponde al qi esencial 
de la Gran Armonía. Así, se dice, el Uno despliega nombres en todo el 
mundo (Liu, 2015, p. 107).

La correspondencia entre la unidad indivisa y el qi, en su 
forma más pura, es directa. Es a partir de esta forma de qi como 
los nombres y las formas se desarrollan en el mundo. Además, 
es esta unidad la que se adopta y se interioriza para implemen- 
tar ese proceso de autocultivo que conduce a la conjunción con 
el cosmos. Por lo tanto, la unidad se describe como la virtud/
poder (de 德) a través de la cual el dao genera y nutre todo, y de 
donde surge el orden definido del mundo. En el capítulo 51.1 
se señala:

El dao los genera. El dao genera la miríada de seres. La virtud los nutre. 
La virtud es el Uno. El Uno dirige y disemina el qi para nutrirlos. Los se- 
res los forman. El Uno establece formas e imágenes para la miríada de seres 
(Liu, 2015, p. 204).

Como el orden que emerge del caos, la unidad es la que se 
debe tomar como referencia en el proceso de autocultivo del 
ser humano. Es esta unidad la que representa el principio nor- 
mativo para el desarrollo de los seres y de la sociedad. El mo-
vimiento de regreso hacia el dao, teoría central en el Laozi, se 
convierte en un movimiento de regresión hacia la unidad, el 
orden primordial que sigue al caos. En el capítulo 52.1-2 se 
afirma:

0533-0560-COSTANTINI.indd   544 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 545

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

El mundo tiene un inicio. Inicio significa dao. Que es la madre del mun- 
do. El dao es la madre del mundo y de su miríada de seres. Si se conoce a 
la madre, se conoce al hijo. El hijo significa el Uno. Al haber conocido el 
dao, uno además conocerá al Uno. Y ya conociendo al hijo, uno todavía se 
aferra a la madre. Aunque ya conoce al Uno, uno todavía debe regresar 
y preservar el dao y volver a la no-interferencia (Liu, 2015, p. 206).

Sólo al abrazar y conocer la unidad se puede regresar al 
dao, y abrazar el dao es extender la existencia. Todos los se-
res, como el cielo, la tierra, los espíritus y los seres humanos, 
dependen de la unidad (qi) no sólo para su llegada al mundo, 
sino asimismo para toda su existencia. Pero como la unidad 
también corresponde al orden cósmico (armónico) expresado 
en el mundo, obtenerlo significa ordenar y pacificar el reino 
humano. Es precisamente aquí donde el Heshang gong enun-
cia plenamente la filosofía que es la base del comentario. Los 
problemas cosmológicos se introducen en el mundo humano, 
tanto en lo político como en lo individual. La longevidad del 
individuo, el orden y, por lo tanto, la longevidad del gobierno 
y la armonía cósmica van en paralelo. En el capítulo 47.1 se 
dice:

Sin asomarse por la ventana se puede comprender el dao del cielo. El dao 
del cielo y el del ser humano es lo mismo. El cielo y la humanidad se 
conectan entre sí; sus qi esenciales se interpenetran mutuamente. Cuan- 
do el gobernante es puro y está en paz, entonces el qi del cielo es espon- 
táneamente correcto. Cuando está muy deseoso, el qi del cielo está per-
turbado y turbio. Esto significa que la fortuna y la desgracia, el beneficio 
y el daño provienen de uno mismo (Liu, 2015, p. 196).

Como el dao del cosmos es completamente consonante con 
el del ser humano, la tarea del ser humano es cultivar su propia 
persona y su propio estado. Siguiendo el modelo del dao, se 
volverá sabio y el reino prosperará. El sabio cultiva su cuerpo 
tomando como referencia la espontaneidad y la no-interferen-
cia, modelos de la naturaleza. La no-interferencia es la manera 
de actuar del cielo y de la tierra porque no se preocupan de 
beneficiar o dañar el mundo. Entonces, el sabio, como la na-
turaleza, no necesita cuidar ni enseñar a los demás. Sin hablar 
enseña a través de su cuerpo porque es expresión del dao en la 
sociedad. En el Laozi 43.2-3 se puntualiza:

0533-0560-COSTANTINI.indd   545 02/07/2019   12:15:29 p.m.



546	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Por lo tanto, sé los beneficios de la no-interferencia. Veo cómo la falta de 
acción del dao transforma y completa espontáneamente a los seres, y 
por lo tanto sé que la no-interferencia beneficia a la humanidad. Las 
enseñanzas de no hablar. Emula el dao al no hablar; enseña con el ejemplo 
de tu cuerpo. Los beneficios de la no-interferencia. Emula el dao con la 
no-interferencia. Al regular el cuerpo, beneficia a los espíritus esenciales, 
y al regular el estado, beneficia a las personas que no fatiguan o trabajan 
demasiado (Liu, 2015, p. 188).

El comentario Heshang gong está fuertemente caracterizado 
por la tendencia pragmática y correlativa de la escuela Huang-
Lao. La cosmología esbozada en el Laozi se convierte en una 
cosmología correlativa donde, gracias a la introducción de con-
ceptos como qi y yin-yang, hay una correspondencia total en- 
tre cosmos, sociedad y ser humano. Por lo tanto, hay un intento 
de aproximación entre el dao como principio y fundamento cós- 
mico, y el dao como principio normativo. Este enfoque tiene 
lugar gracias a una interpretación original del concepto de 
unidad. La unidad se transforma en el principio ordenador, 
el sondable del no-sondable. La unidad es la parte del dao que 
genera y constituye la realidad fenoménica. El sabio abraza la 
unidad a través del autocultivo, regresa a ella y, de esta mane- 
ra, puede emularla mediante la espontaneidad y la no-interfe-
rencia. Espontaneidad y no-interferencia, los dos principios ex- 
presados por el dao, se tornan en modelos de autocultivo a 
través de los cuales se regula el cuerpo y, en consecuencia, el 
estado. De esta forma, el sabio regula el cuerpo porque se con-
vierte en el símbolo, en el modelo: “el Sabio asegura al Uno y 
así conoce todas las cosas. Por lo tanto, se puede volver el mo- 
delo del mundo” (Laozi 22).

El dao de Wang Bi

El comentario de Wang Bi se enmarca en una lectura par- 
ticularmente filosófica del Laozi, basada en la individuación 
de una coherencia interna del texto. La interpretación de 
Wang Bi se desarrolla sobre la idea de que el concepto de wu 
(no-manifiesto o negatividad) es el fundamento y la coheren- 
cia que une el texto: desde las especulaciones metafísicas, has- 

0533-0560-COSTANTINI.indd   546 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 547

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

ta cuestiones políticas. En el comentario del Laozi (1.2) se 
asienta:

Sin-nombre el inicio del cielo y la tierra. Sí lo tienen las madres de las diez 
mil cosas. En general, todo lo manifiesto comienza de lo no-manifiesto 
(wu). Por lo tanto, antes de las formas y de los nombres, [dao] es lo que 
comienza los diez mil seres. Cuando hay formas y nombres, [dao] 
les permite crecer, los nutre, los especifica y los completa. Es sus 
madres. Esto significa que el dao comienza y completa a los diez mil 
seres por medio de [su] ser sin-formas y sin-nombres (Wagner, 2003b, 
p. 119).

Aunque hay cierto consenso entre los estudiosos en iden-
tificar wu (no-manifiesto) como el concepto clave del Laozi de 
Wang Bi, existen diferentes visiones sobre su interpretación. 
Mientras que una parte de los sinólogos leen wu en un plano 
estrictamente ontológico, atribuyendo al concepto una inde-
pendencia sustancial (Robinet, 1998; Lin, 1977, entre otros), 
hay quienes lo entienden como heurístico, una “presencia 
ficticia” (Chan, 1991; Chang, 2001; Wagner, 2003a) que des-
cribe en negativo el fundamento de la realidad.13 Volviendo 
al comentario, se ve que Wang Bi primero define wu como 
lo sin-forma (wuxing 無形) y sin-nombre (wuming 無名), y 
después como la raíz última de las cosas. En el capítulo 40.1 se 
señala:

Las diez mil cosas bajo el cielo nacen de lo manifiesto. Lo manifiesto nace 
de lo no-manifiesto. Las cosas de este mundo tienen vida en virtud de ser 
manifiestas; el origen de lo manifiesto tiene su raíz en lo no-manifiesto 
(wu). Si se quiere completar lo que es manifiesto, uno debe regresar a 
lo no-manifiesto (wu) (Wagner, 2003b, p. 119).

Por un lado, lo no-manifiesto es el fundamento que permite 
el inicio de las formas, y, por otro, lo que las completa. Una 
ayuda importante para la comprensión de este concepto y del 

13 La mayoría de los autores traducen el concepto de wu como no-ser, pero otros, 
como Wagner (2000; 2003a-b), lo traducen como negatividad, o como sin-materialidad 
(no-thingness) o nada (nothingness) (Chang, 2001, y Lynn, 2015). Mi elección de tra-
ducir wu como no-manifiesto se debe a la descripción que hace Wang Bi de wu como 
sin-forma y sin-nombre, y raíz. Es decir, como el fundamento escondido del cual 
depende lo manifiesto. 

0533-0560-COSTANTINI.indd   547 02/07/2019   12:15:29 p.m.



548	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

comentario, en su totalidad, llega por el texto La estructura de 
los sutiles indicadores del Laozi, atribuido al mismo Wang Bi.14 El 
prefacio del tratado se dedica inmediatamente a la descripción 
de lo no-manifiesto.

Aquello por lo cual las cosas se generan, y aquello por lo cual los logros 
se realizan, se genera necesariamente a partir del sin-forma, que necesa- 
riamente se basa en el sin-nombre. El sin-forma y el sin-nombre [se 
definen] como el antepasado de las diez mil cosas [...] En el proceso de 
generación de las cosas, y en el proceso de realización de los logros, no 
hay nada que no se base en esto (Wagner, 2003b, p. 82).

Según Wang Bi, la singular y coherente unidad que consoli-
da las diez mil cosas sólo se puede concebir por sustracción, ya 
que solamente así se puede ser parte de todos sin ser ninguno 
de éstos. Lo no-manifiesto no está limitado por formas defi-
nidas, está vacío de nombres y, por lo tanto, puede ser la base 
de las multitudes. Este fundamento no-manifiesto es lo que el 
Laozi define como dao.

Otro aspecto importante en el comentario es que, a pesar 
de las numerosas referencias al dao como principio cosmogóni-
co y ontogénico en el texto original, el filósofo parece ignorar 
las teorías cosmológicas al favorecer una interpretación más 
metafísica: el dao ya no es el origen del cosmos, sino que re-
presenta la unidad lógica que permite el desarrollo de los seres. 
Al ser la unidad la base de lo múltiple, sólo se puede entender 
a nivel lógico por su negatividad (wu). Entonces, mientras 
que los otros comentarios leen el capítulo 42.1 en términos 
cosmogónicos y cosmológicos, la lectura de Wang Bi es lógica 
y lingüística.

Lo que se refiere (regresa) a las diez mil formas de las diez mil cosas es el 
Uno. ¿Sobre la base de qué se puede lograr el Uno? Sobre la base de lo 
no-manifiesto (wu). Como es sobre la base de lo no-manifiesto que existe 
el Uno, ¿es posible llamar Uno a lo no-manifiesto? Con las palabras y 
con el Uno, ¿cómo no puede haber Dos? Con el Uno y el Dos, el Tres 
nace como consecuencia (Wagner, 2003b, p. 265).

14 El texto describe las ideas filosóficas y metodológicas del comentario de Wang 
Bi. Sobre la atribución del tratado a Wang Bi, véase Wagner, 1986.

0533-0560-COSTANTINI.indd   548 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 549

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Aunque el textus receptus muestra claramente el proceso 
de generación que empieza a partir del dao y se desarrolla en 
los seres, Wang Bi elige una interpretación diferente. Lo que 
el autor quiere mostrar no es una teoría cosmogónica, el pro-
ceso de generación, sino, más bien, la estructura de la realidad. 
La lectura de Wang Bi no comienza desde lo simple hacia lo 
complejo como en un proceso generativo; al contrario, aquí 
se muestra la relación que lo múltiple tiene con la unidad. 
Más que una cosmología, se representa una teoría ontológica 
o un proceso epistemológico. Su notable lectura de la oración 
“Dao genera” (dao sheng 道生), en el capítulo 10.7-9, muestra 
que Wang Bi no parece interesado en ninguna cosmogonía:

[El dao] no bloquea sus fuentes ni sujeta su naturaleza [...] Como no 
bloquea sus fuentes, las cosas se generan en sí mismas […] Como no su- 
jeta su naturaleza, las cosas se arreglan en sí mismas (Wagner, 2003b, 
pp. 147-148).

La generación y el desarrollo de las cosas son espontáneos, 
no necesitan de ningún principio generador. El dao genera en el 
sentido que permite que el proceso universal fluya tal cual, sin 
interferencias. Las cosas tienen el principio de espontaneidad 
como su propia naturaleza. Por lo tanto, el cosmos de Wang 
Bi parece un cosmos eterno, ya perfecto en sí mismo, una 
especie de armonía prestablecida donde las cosas interactúan 
y se desarrollan espontáneamente.15 El dao está en su base no 
como principio creativo, sino como el fundamento común de 
todos los seres. Y es precisamente el ser fundamento inclusivo 
de cada forma lo que lo hace funcional para el desarrollo del 
mundo mismo. El capítulo 11.1 asienta:

Treinta radios forman el cubo de la rueda, el vacío en sus espacios permite 
que la rueda cumpla su función. El que un cubo sea capaz de mantener jun- 
tos treinta radios es gracias a su ser vacío. Debido a esta vacuidad, [el cu- 
bo] es capaz de captar los puntos de origen de [muchas entidades] dife-

15 Wagner (2003a, p. 109) hace una comparación entre la visión cosmológica de 
Wang Bi y la de la Praestabilirte Harmonie de Leibniz. Afirma: “De hecho, las diez 
mil cosas no actúan de manera casual formando un sistema entrópico y caótico, sino 
que se ajustan a un orden predeterminado [...] Wang Bi desarrolla este pensamiento en 
su comentario al Laozi 5.1 en una estructura que recuerda la Praestabilirte Harmonie 
de Leibniz”.

0533-0560-COSTANTINI.indd   549 02/07/2019   12:15:29 p.m.



550	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

rentes. ¡Es por eso que [el cubo] es capaz, siendo él mismo el mínimo, de 
controlar los muchos [radios]! (Wagner, 2003b, pp. 153-154).

El uso y la función de las cosas dependen de lo no-manifies-
to, por eso, este no-manifiesto no se puede definir como una au-
sencia de valores, un nihilismo; por el contrario, el wu de Wang 
Bi se convierte en el más alto de los valores, el que permite la 
unidad en la base del mundo. Wu es lo que define la relación de 
lo múltiple con la unidad. La dialéctica que Wang Bi lee en el 
Laozi es una dialéctica entre manifiesto y no-manifiesto, pero 
no en el sentido ontológico entre ser y no-ser, sino en el sentido 
estrictamente “confuciano” de relación entre raíz y ramas, es 
decir, entre fundamento y desarrollo. Lo no-manifiesto (wu) 
es la base, no porque genera, sino porque garantiza una mayor 
inclusión. La relación se desarrolla dialécticamente a partir de 
que, por un lado, la raíz es la base de las ramas, y, por otro, la 
misma raíz necesita las ramas para manifestarse externamente 
y así beneficiar el mundo. Wang Bi parece aclarar esta relación 
dialéctica leyendo el carácter de naturaleza (xing 性) como 
espontaneidad (ziran 自然). Comenta el pasaje de Laozi 25.12:

El dao no actúa en contra de lo que es espontáneamente así, y así se da 
cuenta de su naturaleza. Modelarse en la espontaneidad significa seguir 
las reglas del cuadrado mientras se manifieste como cuadrado, o se- 
guir las reglas del círculo mientras se manifieste como círculo; eso es 
adherirse sin excepción a lo que es naturalmente así. Espontaneidad 
es un término para lo que no se puede denominar, una expresión para 
llegar al [principio] Último (Wagner, 2003b, p. 201).

La naturaleza es espontaneidad de vivir y actuar en el 
mundo. Esta espontaneidad, explica Wang Bi, es la de asumir 
la forma (acción) necesaria que requieren el momento y el con-
texto. Entre los cuadrados, uno manifiesta su propia naturaleza 
de cuadrado (you) espontáneamente gracias a la no especificidad 
(wu) de su raíz, que actúa sin interferir y deja fluir su propia 
naturaleza. Como el cosmos es un sistema que funciona per-
fectamente, donde las cosas interactúan espontáneamente entre 
sí, no hay necesidad de ningún creador (principio o divinidad). 
Por el contrario, cualquier interferencia con la espontaneidad 
del cosmos tendría consecuencias dramáticas. El cielo y la tierra 

0533-0560-COSTANTINI.indd   550 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 551

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

funcionan permitiendo que las cosas se formen y se desarrollen 
de manera natural. Éste es el modelo de espontaneidad repre-
sentado por el dao. En el capítulo 29.3 se explica:

Quien intenta manipularlo termina derrotado. Quien intenta dominar- 
lo termina por perderlo. Las diez mil cosas tienen la espontaneidad co- 
mo su naturaleza. Por eso es posible responder a ellas, pero imposible 
actuar sobre ellas. Es posible penetrarlas, pero es imposible aferrarse a 
ellas. Tienen una naturaleza eterna, pero actuar sobre ellas las conduce 
a una destrucción inevitable. Las cosas tienen sus propias idas y venidas, 
pero aferrarse a ellas conduce a su pérdida inevitable (Wagner, 2003b, 
p. 216).

Como fundamento cósmico, el dao es también principio 
normativo que los seres deben seguir. Este principio no es más 
que espontaneidad y no-interferencia. El sabio, regresando y 
abrazando la unidad, se ajusta y resuena con ella. Pero esto se 
puede lograr sólo siguiendo su modelo de no interferencia, ya 
que actuar en el resultado sería alterar el orden preestablecido. 
La no-interferencia de Wang Bi no es no actuar, sino, más 
bien, actuar siguiendo la espontaneidad del dao. Esto adquiere 
principalmente funciones políticas, como se ve claramente 
enseguida (17.1):

Si el Grande está arriba, los que están abajo saben [sólo] que él existe. Si el 
Grande está arriba se refiere al Gran Hombre. El Gran Hombre reside 
en lo más alto, por eso [Laozi] dice: [si] el Grande está arriba. Si el Gran 
Hombre está arriba, administra sin interferir y practica la enseñanza 
sin palabras [con el resultado] de que las diez mil cosas se producen sin 
que él [las] iniciara. Es por eso que los de abajo sólo saben que él existe 
(Wagner, 2003b, p. 172).

Analizar el pensamiento político de Wang Bi como surge 
en el Laozi no es uno de los objetivos de este artículo, pero 
del pasaje anterior resulta claro que la sociedad ideal es aquella 
donde el sabio (gran hombre) está arriba. El sabio no interfie-
re en el desarrollo de las cosas porque toma como modelo la 
espontaneidad del dao. El sabio no impone su personalidad 
y no muestra sus necesidades, por eso todos saben que está, 
aunque no se ve.

0533-0560-COSTANTINI.indd   551 02/07/2019   12:15:29 p.m.



552	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

El dao del Xiang Er

El concepto de dao que se desarrolla en el comentario Xiang Er 
es muy diferente de las lecturas anteriores. Ya se habló del 
carácter del comentario, de su función religiosa, de su carácter 
evangelizador. Precisamente por eso, el dao, desde el insonda-
ble y oscuro principio presentado por Wang Bi, se vuelve no 
sólo claro y presente con su esencia vital, como ya se vio en 
el Heshang gong, sino también, y sobre todo, inteligible en sus 
preceptos. Es precisamente aquí donde el dao se presenta co- 
mo principio normativo objetivo y absoluto que llama a los 
seres humanos a la acción. Todo esto se encuadra en una cosmo- 
logía sistemática donde el dao genera y sostiene la vida a tra- 
vés de su esencia vital: qi.

Desafortunadamente, por la forma limitada del comenta-
rio, las ideas cosmológicas detrás de éste son parciales. El famoso 
capítulo 42 del Laozi, que, como se vio antes, proporciona una 
base cosmológica importante a los comentarios, está ausente. 
Un texto que puede ayudar, debido a que pertenece a la mis- 
ma institución y tradición, es la Admonición para las familias 
del Gran Dao,16 que presenta una breve cosmogonía basada en 
el concepto de qi. Retomando la secuencia de generación del 
Laozi 42.1, el texto afirma: “El dao generó el cielo. El cielo ge-
neró la tierra. La tierra generó a los humanos. Todos nacieron 
de los tres qi”.17

Algunas consideraciones importantes se desprenden de este 
pasaje: primero, el dao está en la base del proceso cosmogóni-
co. Segundo, un elemento central de esta cosmología parece 
ser la energía vital qi y sus tres formas diferenciadas. Tercero, 
en contraste con el Laozi y los comentarios analizados, el ser 
humano entra directamente en el proceso de generación, lo que 
demuestra su centralidad cósmica. Estos tres puntos emergen 
claramente en numerosos pasajes del Xiang Er.

Respecto al dao fundamento y origen del cosmos, el Xiang 
Er señala varias veces que el dao es lo que genera y desarrolla 
la vida de los seres. Se comenta el Laozi 34.3:

16 Aunque posterior al Xiang Er, el texto todavía se vincula a la misma comunidad 
y doctrina de los Maestros Celestiales. Para un estudio y traducción de este texto, véase 
Bokenkamp, 1997, pp. 149-185.

17 Traducción del inglés desde Bokenkamp, 1997, p. 166.

0533-0560-COSTANTINI.indd   552 02/07/2019   12:15:29 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 553

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Las diez mil cosas vuelven a su fuente, y [el dao] no pretende poseerlas. Esto 
se llama grandeza. El dao proporciona la vida indiscriminadamente, 
pero aún no se nombra a sí mismo el gobernante. Es por eso que el dao 
siempre es grande18 (Rao, 2015, p. 52).

El dao es vida, afirma el comentario, la madre y la raíz de 
lo que hay en el mundo; todos los seres y el mismo cosmos 
viven gracias a él. En el capítulo 25.9-12 se dice:

Por ello el dao es grande, el cielo es grande, la tierra es grande y la vida19 es 
grande. Entre estas cuatro grandes cosas, ¿cuál es la más grande? El dao 
es el más grande. En lo vasto hay cuatro grandes y el hombre es uno en- 
tre ellos. La razón por la cual la vida ocupa una de las cuatro posiciones 
es porque es una manifestación física separada del dao. La humanidad 
tiene por norma a la tierra, la tierra al cielo, el cielo al dao y el dao a la 
espontaneidad. La espontaneidad es un nombre alternativo del dao. 
Aunque las cosas se modelan entre sí de esta manera, todos lo toman 
como modelo. El cielo y la tierra son vastos; sin embargo, son moldea- 
dos constantemente por él para vivir (Rao, 2015, p. 40).

Entonces, el dao no es sólo lo que da vida, sino la vida 
misma. O, más bien, la vida es la manifestación física del dao 
bajo la forma de su esencia: la energía vital qi. Al igual que 
en el Heshang gong, en el Xiang Er el concepto de qi también 
parece central. Lo que diferencia los fragmentos del Xiang Er 
de la literatura cosmológica de la época Han es que qi tiene 
aquí un valor cosmológico relativo (parcial). El qi que emerge 
en el comentario se relaciona casi exclusivamente con prácticas 
de autocultivo dirigidas a preservar la vida. En este sentido, la 
cosmología y la metafísica presentadas en el texto son sobre 
todo “prácticas”, más que especulativas. Se comenta así la ora-
ción del capítulo 10.1:

El Uno es el dao. ¿Dónde reside en el cuerpo de una persona? ¿Cómo 
se puede aferrar? El Uno no reside en el cuerpo humano… Existe fuera 
del cielo y la tierra. Cuando penetra entre el cielo y la tierra, entra y 
sale en el cuerpo humano. Se mueve en todas partes dentro de tu piel; 
no se queda en un solo lugar (Rao, 2015, p. 18).

18 Todas las traducciones del Xiang Er son mías. El texto original se recupera de 
la edición comentada por Rao (2015). 

19 El texto receptus del Laozi pone al rey como cuarta gran entidad cósmica. Sobre 
esta enmendadura, véase Boltz, 1982, p. 113.

0533-0560-COSTANTINI.indd   553 02/07/2019   12:15:29 p.m.



554	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Todos los seres del mundo, incluidos cielo y tierra, se for-
man a partir de la misma energía vital emanada por el dao.20 Y 
es a través de esta energía que el dao revela su presencia. Los 
seres humanos poseen esta energía en sus cuerpos, por eso, 
preservar el cuerpo y su esencia se convierte en una práctica 
fundamental. El comentario del capítulo 10 empieza:

Las almas blancas son de color blanco. Por esta razón, la esencia es 
blanca, del mismo color que el qi primordial. El cuerpo es el vehículo de 
la esencia y, como la esencia, tiende a desprenderse de él; debes llevarla 
y administrarla (Rao, 2015, p. 18).

El qi primordial se agrega para formar la esencia humana 
que permite el nacimiento y el mantenimiento de la vida. El ser 
humano, a través de su cuerpo, es el guardián de esta esencia; 
sólo preservando y cultivando la esencia se puede vivir en con-
junto con el dao. Para administrar esta esencia, el ser humano 
tiene que seguir el dao y sus preceptos. Practicar el dao a tra- 
vés de sus preceptos es preservar la vida.

En los comentarios previos se observó cómo los preceptos 
del dao eran oscuros, no sondables (Wang Bi), o conocibles sólo 
a través de un proceso de cultivación que únicamente los sabios 
podían manejar (Heshang gong). En el Xiang Er, por otro lado, el 
dao muestra sus preceptos directamente, como principios nor- 
mativos inequívocos. El dao se encarna bajo la forma del Lao-
zi e instruye a los seres humanos sobre la conducta correcta: 
“El Uno dispersa su forma como qi y recoge su forma como 
Taishang Laojun 太上老君 [es decir, Laozi], que gobierna el 
Kun Lun” (Rao, 2015, p. 18). El dao asume una forma antropo- 
mórfica que desea,21 enseña22 y envía a sus mensajeros al mundo. 
Se comenta el capítulo 11.1: “En la antigüedad, antes de que 
hubiera carros, la gente era pasiva. El dao envió a Xi Zhong 
para crear carros (Rao, 2015, p. 19).

20 El cielo y la tierra, como vimos, son formas de qi emanadas del dao. Como 
muestra la Admonición para las familias del Gran Dao, la cosmología de los Maestros 
Celestiales y, entonces, la del Xiang Er, parecen desarrollarse a través de la idea de 
que del dao surgen tres qi que forman cielo, tierra y seres humanos; y el primero que 
surge del caos es el qi primordial. Véase Bokenkamp, 1997, p. 125.

21 “[El dao] desea que las personas se modelen por el cielo” (Rao, 2015, p. 19).
22 El dao enseña a las personas a congelar su esencia y formar espíritus (Rao, 

2015, p. 17).

0533-0560-COSTANTINI.indd   554 02/07/2019   12:15:30 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 555

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

El dao envía ayudas explícitas porque los seres humanos 
tienen un papel central en la cosmología del Xiang Er. Su 
función no es sólo generar y preservar la vida en el mundo, 
sino también salvaguardar el cosmos entero. Al comentar el 
capítulo 35.2-3 se señala:

Habrá paz y felicidad. Cuando el rey gobierne de esta manera, habrá 
gran felicidad. Parhelio y cometas cesarán.23 Todos los daños asociados 
a desastrosas transformaciones y anomalías celestiales —como halos al- 
rededor del sol y de la luna, intrusiones de los oficiales estelares y 
alineaciones no propicias de los cuerpos celestes— se producen por la 
transgresión humana. [Bajo el buen rey] los cinco planetas seguirán sus 
cursos designados, y las estrellas invitadas invasoras no se encenderán. El 
qi pestilente de todo tipo cesará (Rao, 2015, p. 53).

El ser humano tiene la tarea cósmica de mantener el equili-
brio y la armonía, y puede hacerlo aprendiendo del dao cómo 
cultivar su propia esencia y espíritu. Pero ésta no es una tarea 
espiritual, sino ante todo corporal, física. Es a través del cuerpo 
como el ser humano tiene éxito en llevar a cabo sus deberes:

Los humanos sólo deberían preservar sus cuerpos; no deberían amar 
sus cuerpos. ¿Qué significa esto? Al mantener las advertencias del dao, 
acumulamos bondad y completamos los deberes; acumulamos esencia 
y completamos los espíritus. Cuando los espíritus se completan, los 
trascendentes viven mucho. Es por eso que atesoramos nuestros cuer- 
pos (Rao, 2015, p. 22).

Preservar el propio cuerpo nutriendo la esencia y el espíritu 
significa vivir eternamente. Como afirma Puett (2004), este 
ejercicio no debe entenderse como una simple tarea de longe-
vidad individual, sino como una tarea cósmica. Al acumular la 
esencia y fortalecer el espíritu, el ser humano no sólo adquiere 
longevidad, sino que ordena sociedad y cosmos. La cosmolo- 
gía presentada por el Xiang Er se convierte así en una cosmo- 

23 Como muestra Bokenkamp (1997, p. 148), el comentarista modela el texto para 
resaltar y acentuar los augurios celestiales que acompañan a los gobernantes asignados. 
Todos los demás comentaristas interpretan el texto de manera diferente al leer este 
pasaje: “[El mundo entero] vendrá a ti y no sufrirá ningún daño; en cambio, conocerán 
la seguridad y la paz. Música y comida, esto es lo que hace que los viajeros que pasan, se 
paren”. El Xiang Er entiende viajeros que pasan en el sentido de cometas, y modifica el 
carácter de la palabra comida (er) en el homófono (er) anillo, parhelio.

0533-0560-COSTANTINI.indd   555 02/07/2019   12:15:30 p.m.



556	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

logía invertida en la que el ser humano no recurre al dao 
mediante el cultivo de la energía vital, sino que más bien es 
el dao el que lo llama a su responsabilidad cósmica. El dao, 
como divinidad encarnada y creadora, mantiene las ideas de 
fundamento cósmico y principio normativo que ya había en 
el Laozi original, pero cambia las características y los objetivos 
de estas normas que le dan un sentido diferente a su creación.

Conclusiones. Comparación de las tres ideas de dao

En conclusión, si comparamos directamente algunos elementos 
de la idea de dao en los tres comentarios examinados, surgen 
inmediatamente diferencias generales dictadas por el contexto, 
el enfoque y los objetivos de las respectivas lecturas. El dao que 
emerge del Heshang gong está enmarcado en la cosmología siste-
matizada de la época Han. El dao es el progenitor del cosmos, y 
el proceso cósmico se desarrolla de lo sin-forma a la unidad, 
forma primordial e inclusiva, fundamento de todas las cosas. 
Esta forma primordial se reconoce como qi, la energía vital 
presente en cada ser. Qi es unidad, orden que emerge del caos; 
por lo tanto, principio normativo. El cosmos del Heshang gong 
es un cosmos correlativo donde lo macro y lo micro resuenan. 
El qi, como fundamento del mundo manifiesto, es la base desde 
la cual el ser humano y el mundo se relacionan. Cultivar y pre- 
servar el qi es, por lo tanto, entender, preservar y cultivar esta 
relación. El Heshang gong se centra precisamente en estas téc- 
nicas que asumen valores no sólo personales, sino también po- 
líticos y cosmológicos.

Wang Bi comparte la idea de que el Laozi es principalmente 
un texto político, pero lo enmarca en un contexto y con un 
enfoque completamente diferentes. El filósofo se niega a leer 
el Laozi como un texto cosmológico, perteneciente a una tra-
dición definida sobre la cual desarrollar y justificar un sistema 
político. Por el contrario, lee el texto como una obra clásica de 
sabiduría universal que quiere representar la realidad y su fun-
damento con el fin de aprender cómo actuar en el mundo. Así, 
no se interesa en especulaciones cosmológicas que justifiquen 
su comentario; el texto ya dice todo en sí mismo y no necesita 

0533-0560-COSTANTINI.indd   556 02/07/2019   12:15:30 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 557

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

referencias externas. Por lo tanto, el dao no se representa como 
el origen del universo, sino como uno de los muchos nombres 
o metáforas que representan el fundamento insondable de la 
realidad. Dao es la unidad en la base de la multitud, y como 
unidad inclusiva sólo puede estar más allá de cada especificidad. 
La dialéctica de Wang Bi ya no está entre dao y unidad/qi, como 
en el Heshang gong, sino entre dao/no-manifiesto (wu) y ser/ma- 
nifiesto (you). El cosmos es eterno y preordenado. El ser hu-
mano tiene la tarea de seguir y no perturbar este orden. El ser 
humano de Wang Bi es lo que pone en peligro esta armonía 
preestablecida, y sólo el rey-filósofo, actuando de acuerdo con el 
dao, puede mantener la espontaneidad y el orden universal.

El Xiang Er es probablemente el que más se diferencia de los 
anteriores. La lectura que emerge de los fragmentos del texto es 
muy distante de los otros dos comentarios (especialmente del 
de Wang Bi). Si bien comparte una idea cosmológica general 
parecida al Heshang gong, es decir, basada en la centralidad de 
conceptos como el dao principio generador y energía vital qi, 
lo que emerge del Xiang Er es un dao diferente, mucho más 
claro e inteligible en sus preceptos. El texto muestra su simpleza 
y su claridad, ya que los adeptos (no letrados) deben leerlo y 
practicarlo. El dao es una entidad antropomórfica que impar-
te, recuerda, juzga y envía sus propios mensajeros. Es, por lo 
tanto, una divinidad creativa, pero también, y, sobre todo, un 
principio normativo. Segundo, el papel del ser humano pare- 
ce más central en este comentario. El ser humano entra direc- 
tamente en el proceso cosmológico desde el principio y su ta-
rea se pide directamente por el dao. El ser humano es llamado 
directamente a una tarea cósmica antes que política (aunque 
presente). La humanidad, a través del cultivo del qi, crea y pre- 
serva la vida, la cual en el Xiang Er no es más que un sinóni- 
mo del dao. v

Dirección institucional del autor:
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Nacional Autónoma de México
Circuito Interior, s/n
Ciudad Universitaria
04510 Coyoacán, Ciudad de México

0533-0560-COSTANTINI.indd   557 02/07/2019   12:15:30 p.m.



558	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Referencias

Ames, R. T. (1994). The art of rulership: A study of ancient Chinese po- 
litical thought. Albany, NY: State University of New York 
Press.

Bokenkamp, S. R. y Nickerson, P. S. (1997). Early Daoist scriptures. 
Berkeley, CA: University of California Press.

Boltz, W. G. (1982). The religious and philosophical significance 
of the ‘Hsiang erh’ Lao tzu 相爾老子 in the light of the Ma-
wang-tui silk manuscripts. Bulletin of the School of Oriental 
and African Studies, 45(1), 95-117. https://dx.doi.org/10.1017/
S0041977X00054380

Chan, A. K. L. (1991). Two visions of the way: A study of the Wang 
Pi and the Ho-shang Kung commentaries on the Lao-tzu. Albany, 
NY: State University of New York Press.

Chang, E. Y. T. (2001). The aesthetics of Wu: Wang Bi’s ontological 
paradigm and the transformation of Chinese aesthetics (Disertación 
de doctorado). University of California, San Diego.

Henricks, R. (Trad.). (1989). Lao-Tzu Te-Tao Ching: A new translation 
based on the recently discovered Ma-wang-tui texts. Nueva York, 
NY: Ballantine Books.

Lin, P. J. (Trad.). (1977). A translation of Lao Tzu’s Tao Te Ching 
and Wang Pi’s Commentary. Ann Arbor, MI: The University 
of Michigan.

Liu Q. 刘清章. (2015). Heshang gong zhangju pingzhu 河上公章句评
注 [Anotaciones sobre el comentario de Heshang gong]. Beijing: 
Zongjiao wenhua chubanshe.

Lynn, R. J. (2015). Wang Bi and Xuanxue. En X. Liu (Ed.), Dao 
companion to Daoist philosophy (Vol. 6, pp. 369-395). Dordrecht: 
Springer. https://dx.doi.org/10.1007/978-90-481-2927-0_16

Michael, T. (2015). In the shadows of the Dao: Laozi, the sage, and the 
Daodejing. Albany, NY: State University of New York Press.

Puett, M. (2004). Forming spirits for the way: The cosmology of the 
Xiang’er commentary to the Laozi. Journal of Chinese Religions, 
32(1), 1-27. https://dx.doi.org/10.1179/073776904804760020

Rao Z. 饒宗頤. (2015). Laozi Xiang Er xiaozheng 老子想爾校証 
[Recopilación del comentario Xiang Er del Laozi]. Shanghái: 
Zhonghua Shuju.

Robinet, I. (1981). Historie du taoïsme. Des origines au xive siècle. 
París: Cerf.

Robinet, I. (1998). Later commentaries: Textual polysemy and 
syncretistic interpretations. En L. Kohn y M. LaFargue (Eds.), 

0533-0560-COSTANTINI.indd   558 02/07/2019   12:15:30 p.m.



COSTANTINI: ANÁLISIS Y COMPARACIÓN DEL CONCEPTO DE DAO…	 559

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Lao-Tzu and the Tao-Te-Ching (pp. 119-142). Albany, NY: State 
University of New York Press.

Tadd, M. A. (2002). Alternatives to monism and dualism: Seeking yang 
substance with yin mode in Heshanggong’s commentary on the 
Daodejing (Disertación de doctorado). Universidad de Boston, 
Massachusetts.

Wagner, R. G. (1986). Wang Bi: “The structure of the Laozi’s 
pointers” (Laozi weizhi lilüe). T’oung Pao, 72(1), 92-129. https://
dx.doi.org/10.1163/156853286X00114

Wagner, R. G. (2000). The craft of a Chinese commentator: Wang Bi 
on the Laozi. Albany, NY: State University of New York Press.

Wagner, R. G. (2003a). Language, ontology, and political philosophy 
in China: Wang Bi’s scholarly exploration of the dark (Xuanxue). 
Albany, NY: State University of New York Press.

Wagner, R. G. (2003b). A Chinese reading of the Daodejing: Wang 
Bi’s Commentary on the Laozi with critical text and translation. 
Albany, NY: State University of New York Press.

0533-0560-COSTANTINI.indd   559 02/07/2019   12:15:30 p.m.


