ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

ISSN 0185-0164 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v54i3.2463

Analisis y comparacion
del concepto de dao en las tres
interpretaciones clasicas del Laozi'

The concept of Dao in
the three classical interpretations of
the Laozi: An analysis and a comparison

FILIPPO COSTANTINI*

Resumen: Se analiza y compara el concepto de dao en los tres comen-
tarios mas influyentes del Laozi, y, en particular, cémo las distintas
lecturas del dao en los tres textos se relacionan con diferentes épo-
cas historicas, tradiciones, objetivos y autores de los comentarios. Por
ejemplo, la tradicion de la escuela Huang-Lao, con su interés en teo-
rias cosmoldgicas y practicas de autocultivo, impregna el comentario
Heshang gong y su vision del dao como principio césmico accesible y
cognoscible. Por otra parte, en el Xiang Er, la institucién religiosa de
los Maestros Celestiales plasma el Laozi como texto sagrado y el dao
como una divinidad con preceptos claros e inteligibles. A su vez, la
relativa libertad interpretativa de Wang Bi, desprovista de influencias
exegéticas ortodoxas, junto con la bisqueda de una coherencia interna

Recepcidn: 4 de octubre de 2018. / Aceptacién: 22 de noviembre de 2018.

* Universidad Nacional Auténoma de México, filippocostantini@yahoo.it

!Este articulo fue elaborado como producto de la estancia posdoctoral reali-
zada en la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico (UNaM), del 1 de febrero de 2018 al 31 de enero de 2019, gracias al Programa
de Becas Posdoctorales de la Direccién General de Asuntos del Personal Académi-
co de la unam.

[533]



534 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

en el texto, genera un comentario totalmente distinto de la tradicién
interpretativa anterior. El Laozi se convierte en manual de sabiduria
que revela el dao como fundamento légico del mundo.

Palabras clave: Laozi; dao; Heshang gong; Xiang Er; Wang Bi.

Abstract: The essay analyzes and compares the concept of Dao in
the three most influential commentaries of the Laozi. In particular,
it explores how different readings of Dao within the texts relate to
different historical periods, traditions, goals, and authors of the com-
mentaries. For example, the tradition of the Huang-Lao school, with
its interest in cosmological theories and self-cultivation, permeates
the Heshang gong commentary and its vision of Dao as an accessible
and knowable cosmic principle. On the other hand, in the Xiang Er,
the religious institution of the Celestial Masters, approaches the Laozi
as a sacred text, and Dao as a divinity with its clear and intelligible
precepts. Finally, the relative interpretative freedom of Wang Bi,
devoid of orthodox exegetical influences, together with the search
for internal coherence of the text, generates a totally different com-
mentary from the earlier exegetical tradition. The Laozi becomes a
manual of wisdom that reveals the Dao as the logical foundation of
the world.
Keywords: Laozi; Dao; Heshang gong; Xiang Er; Wang Bi.

Introduccion

El Laozi %1, comtnmente llamado Daodejing 1ETE#E, es
universalmente considerado el texto fundamental de la tra-
dicion daoista, en su sentido tanto filoséfico como religioso,
pero también es calificado como oscuro, lo que ha dado pie
a tal varledad de interpretaciones que no tiene parangén con
ningin otro clasico chino. Este diversificado conjunto expli-
cativo es producto de las d1f1cultades de traduccion de algunos
fragmentos poco inteligibles, asi como de las incongruencias y
faltantes en la mayoria de las ediciones disponibles, sobre todo
porque, en realidad, no puede ser concebido como un texto
fijo sujeto a las etiquetas y los parametros que normalmente
se utilizan para otras obras.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 535

A lo largo de la historia de la transmision del Laozi se
han hecho mas de setecientos comentarios, de acuerdo con el
estudio realizado por Chan (1991), de los cuales aun existen
aproximadamente 350. Entre los mas antiguos, tres son los que
destacan, tanto por la influencia que han tenido en la transmi-
si6n de este texto como por la interpretacion particular que le
dieron: los comentarios completos de Wang Bi 55 (226-249
e.c.) y Heshang gong {] I~/ (de un periodo comprendido entre
el siglo m a.e.c. y el 1v e.c.), y el comentario parcial llamado
Xiang Er 188 (entre el siglomy el ve.c.).?

El objetivo de este ensayo es analizar y comparar los tres
comentarios a través de la interpretacion del concepto de dao.?
Entre los muchos sentidos que adquiere en los textos, me enfo-
caré pr1nc1pa1mente en dos: dao como principio y fundamen-
to cOsmico, y dao como principio normativo. Se vera coémo
cada comentario no solo atribuye caracteristicas particulares
al concepto principal de la obra, sino que estas diferencias son
producto de determinadas tradiciones, épocas y contextos.

Los comentarios y sus tradiciones
Heshang gong

A pesar de que el comentario Heshang gong, junto con el de
Wang Bi, es visto como la interpretacién canonica del Laozi,
su fortuna ha cambiado varias veces a lo largo de la historia.
Hasta el establecimiento del neoconfucianismo en la época
Song, se valoraba como el comentario de referencia; luego su
popularidad disminuy6 debido al creciente interés desperta-
do por la version de Wang Bi entre los confucianos. Una de las
razones detras del cambio de evaluacién es la relacion con los
movimientos religiosos daoistas institucionalizados y su estilo

2 Al lado de estos tres textos, también esta el comentario parcial de Yan Zun
(entre el siglota.e.c. y el 1e.c.), que no parece haber producido unalinea interpretativa
influyente.

* Entre los numerosos estudios e interpretaciones del Laozi, hay cierta coherencia
sobre la idea de que la comprension de este texto pasa por el concepto del dao. Véanse
Ames, 1994, p. 33, y Henricks, 1989, p. 19, entre otros.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



536 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

relativamente simple y directo. Ya en la época Tang, por ejem-
plo, el historiador L1u Zhiji 215n% (661-721) lo juzga como
una “vulgar mentira” y un “cuento fanatico”. En la época
Qing, Nao Yai Bk (1731-1815) lo define como producto de
“hombres sin educacion”; y hasta la fecha se sigue viendo co-
mo “propaganda religiosa”.* En general, la sinologia occidental
ha preferido basar su comprension del Laozi en el comentario de
Wang Bi, porque es mas adecuado para la mentalidad racional
occidental. Por lo tanto, el Heshang gong se queds etiquetado
como texto religioso sin ninguna relevancia filosofica. Sin
embargo, tal como el interesante trabajo de Alan Chan (1991)
lo muestra, y como lo sefialan los estudios de Tadd (2002) y
Michael (2015), la interpretacién del Heshang gong como un
texto meramente religioso es muy limitada y superficial, ya que
ciertamente incluye una visiéon del mundo mucho mas amplia
y compleja. El Heshang gong se construye, como muy bien dice
Robinet (1981 p- 30), sobre un registro doble: lo individual,
mediante practicas de autocultivo; y lo estatal, a través de un
pensamiento marcadamente pohtlco Esta dualidad encajay se
justifica con una visién cosmoldgica sistematica y definida en
consonancia con la tradicion Huang-Lao que parece marcar
el comentario.

En general, dicha tradiciéon propone una lectura de los
conceptos basicos del Laozi y el Z/?mmgzz mas pragmatica y me-
nos mistica. El interés es poner en practica los preceptos de los
dos textos en el arte del gobierno del Estado y del autocultivo,
lo que se traduce en una superacion de la visién de un dao inefa-
ble, no conocible como en el Laozi. El daoy su forma de actuar
se vuelven accesibles  para los humanos mediante el cultivo
dela energla vital (g¢ %) y de la practica de la no-interferencia
(wuwei %), Los textos Huang-Lao presentan estructuras
cosmologlcas sistematicas en las que micro y macrocosmos
resuenan y se influyen mutuamente gracias a la energfa gi que
impregna el universo. El ser humano, en su mejor ver51on
asume una responsabilidad no sélo soc1a1, sino también cos-
mica (soteriologica): realizar la armonia global. Como se vera,

*Sobre la historia del comentario, la leyenda del Heshang gong y el debate
histérico con el comentario de Wang Bi, véanse Chan, 1991, pp. 89-95, y Wagner,
2003b, pp. 42-48.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 537

esto se refleja claramente en la lectura del Laozi por Heshang
gong.’

En cuanto a la datacién del comentario, hay dos lineas
de pensamiento: la primera ve una redaccion relativamente
tardia del texto, posterior a la dinastia Han y contemporanea
a Wang Bi; la segunda prefiere una fecha comparativamente
antigua, alrededor de la segunda parte de la dinastia Han. Las
hipotesis mas acreditadas hoy son las de Rao Zongyi (2015) y
Chan (1991), que relacionan el comentario con la comunidad
del maestro Angiu % [r, durante la dinastia Han del Este
(100 e.c.).t

Otro aspecto central es el estilo y la metodologia emplea-
dos en el comentario Heshang gong usa uno de los métodos
exegéticos mas populares en el periodo Han: el zhangju /],
hteralmente capitulos y oraciones, que consiste en glosar el
texto oracidén por oracion y en hacer una divisién arbitraria de
los capitulos a través de la busqueda de una coherencia interna.
Debe recordarse que el Laozi, como la mayoria de los textos
chinos antiguos, carecia de puntuacion y no se dividia en capi-
tulos. La version en 81 capitulos del textus receptus es, por lo
tanto, producto de una eleccion, probablemente arbitraria, del
comentario Heshang gong. Esto, como enfatiza Tadd (2002,
p- 6.), ya constituye una forma de interpretacion.

5> Como afirma Robinet (1981, p. 38): “Para Heshang gong, el Daodejing es un
manual de arte de gobierno y, contemporaneamente, de técnicas para prolongar la vida,
y esto le corresponde a la tendencia de Huang-Lao”. Sobre la relacién Huang-Lao y
Heshang gong, Chan (1991, p. 124) dice: “Dos lineas de desarrollo se pueden distinguir
en el surgimiento de la escuela Huang-Lao. Por un lado, los pensadores ‘legalistas’ de
los Estados Combatientes, como Shen Buhai, Shen Dao y Hanfeizi, son identificados
en el Shiji como estudiantes de la Huang-Lao. Por otro lado, la tradicién Huang-Lao
también estd vinculada a una escuela encabezada por una legendaria figura ‘daoista’
conocida como Heshang Zhangren {f] -f{L A\” [Viejo junto al rio], cominmente
identificado, ya en el siglo m e.c., con el mismo Heshang gong.

¢ La primera teoria, que ve una datacién mas tardia, posterior al Xiang Er, la sos-
tienen sin6logos japoneses como Shima Kunio y Naité Motoharu, entre otros. La se-
gunda, que reconoce una datacion temprana, anterior a la del Xiang Er, la apoyan
autores como Rao Zongyi y Alan Chan. Véase Tadd, 2002, pp. 11-12.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



538 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560
El comentario de Wang Bi

Inversa es la historia y la fortuna del comentario de Wang Bi:
olvidado durante siglos, luego, especialmente gracias al desa-
rrollo del neoconfucianismo, se convertiria en el comentario
de referencia en China y, posteriormente, de la sinologia oc-
cidental. Hoy en dia, el trabajo de Wang Bi es, sin duda, la
principal base de comparacion en los trabajos de traduccién e
interpretacion del Laozi.

Wang Bi es una figura histérica reconocida, y, por ende,
la mayoria de sus obras son fechables e identificables.” Era un
hombre de su tiempo que vivia en el estado de Wei después
del colapso de la dinastia Han. El periodo estuvo marcado
por una considerable inestabilidad politica, y el sistema Han,
fuertemente centralizado, colapso en favor de las élites locales;
en lo educativo y lo cultural, las academias imperiales estaban
desmanteladas, y, con ello, sus sistemas educativos se centra-
ban en las f1guras de maestros carismaticos a la cabeza de tradi-
ciones interpretativas. Por lo tanto, las recientes instituciones
se desvinculaban de la ortodoxia estatal, se promovian los pen-
samientos originales; las nuevas figuras de referencia intelectual
eran los jovenes talentosos (a expensas de los maestros), y las
formas de expresion y de mirar los clasicos se renovaban sustan-
cialmente. El movimiento mas original e innovador de la época
fue el Xuanxue ¥ £2 literalmente el estudio del misterio. Su
objetivo se centré exclusivamente en cuestiones filosoficas. La
busqueda del fundamento y la coherencia que unen las palabras
de los sabios se convirtio en el primer interés de estos nuevos
letrados. El debilitamiento de la ortodoxia permitié superar
los contrastes entre las escuelas rivales y las tradiciones exegé-
ticas del periodo Han. Los textos en si mismos, sin referencias
exteriores, empezaron a ser las Unicas fuentes importantes en
los trabajos exegéticos. Los métodos hermenéuticos de la
época Han fueron, por lo tanto, fuertemente criticados y se
promovieron otros basados en la bisqueda del significado 4l-

7 La informacién bibliografica mis importante la proporciona He Shao (entre
el siglo m y el 1v), prolifico ensayista e historiador que escribi6 sobre personajes y
eventos de su tiempo. Véase Lynn, 2015, p. 374.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 539

timo (dayi X#%), de la coherencia que unia a los clésicos mas
1mportantes identificados en la trilogia Lunyu ffiat, Yijing %
#£ y Laozi. Debido a que esta coherencia o fundamento tltimo
se consideraba misteriosa —y, por ello, imposible de reproducir
correctamente con el simple uso de la palabra—, se empezaron a
usar otras formas de expresion, como debates filosoficos orales
y presentaciones artisticas excéntricas, acompafiadas a menudo
por excesos en consumo de alcohol y drogas. En este contex-
to de relativa renovacion y libertad intelectual destaca la figura
del joven talentoso Wang Bi y de sus comentarios.®

En cuanto al comentario del Laozi, Wang Bi adopta una
estrategia totalmente innovadora: quiere justificar e interpre-
tar el texto sin depender de referencias o conceptos externos.
El Laozi —dice— ya proporciona lo que necesitamos saber,
es exhaustivo por si mismo. Ademas, aporta una unidad de
significado, una coherencia que une pasajes aparentemente
incomprensibles. El objetivo del Laozi, asi como de los otros
clasicos, es cultivar el fundamento, la raiz Gltima de las cosas,
ya que s6lo de esta manera las ramas —es decir, las cosas del
mundo— estaran arregladas. El problema es que esta raiz es
oscura e imposible de definir, razén por la cual, dice Wang
Bi, el Laozi usa herramientas retéricas y lingiiisticas, estruc-
turas y modelos estilisticos especiales. La intencion es superar
el limite del lenguaje y tratar de iluminar el fundamento del
texto. Wang Bi, como muchos de su época, critica el método
exégetico zhangju, culpable de alejar el texto del verdadero
significado. El comentario de Wang Bi quiere penetrar (tong
1H) en lo profundo del Laozi regresando al texto mismo.’

El comentario Xiang Er

El Xiang Er es totalmente diferente a los dos comentarios
analizados. De hecho, su influencia en si misma no tiene una

$ Para estudios sobre el movimiento Xuanxue, historia, objetivos y relacién con
Wang Bi, véanse Wagner, 2000, 2003a; Lynn, 2015; Chan, 1991.

° A partir de la segunda parte de la dinastia Han, el método zhangju se fue
abandonando progresivamente por considerarse prolijo y corrupto por las doctrinas
heterodoxas.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



540 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

larga historia, y su posicion dentro de las instituciones daoistas
fue pronto remplazada por el mas exitoso Heshang gong. Sin
embargo, como Michael (2015) sefiala, destaca en una nueva
tradicion interpretativa que presenta varios ejemplos en el
canon daoista. El Xiang Er se puede definir como el primer
intento de leer el Laozi como texto sagrado, como revelacién de
la palabra divina. Los profetas, y probablemente autores del
comentario, son los fundadores del movimiento religioso
daoista llamado los Maestros Celestiales (tianshi X1:).

El Xiang Er que llegd hasta nuestros dias es desafortu-
nadamente parcial, pues sélo queda la primera parte del Lao-
zi, que abarca del tercer al trigésimo septlmo capitulo. El texto
se descubrio en Dunhuang y es quiza una copia de aquel de
500 e.c.

La estructura, el lenguaje, los objetivos y el enfoque del
comentario son totalmente diferentes de los anteriores. En
primer lugar, no hay division por capitulos; en segundo, el
comentario se desarrolla a través de una exégesis estructurada
filolégicamente con el método xungu G (sonidos y glosas),
muy distinto de los que se vieron antes;'° y, en tercer lugar, el
estilo y el espiritu del comentario estan fuertemente desligados
del texto original y, en vez de buscar una interpretacién jus-
tificada por tradiciones externas (Heshang gong) o coherencia
interna (Wang Bi), quiere transmitir un mensaje simple dirigido
a los creyentes.

Como afirma Robinet (1981, p. 41), “el Xiang E7 no es
un intento de exphcar la metafisica, sino de adoctrinar a los
fieles”. Por esta razén, el lenguaje es bastante simple y direc-
to, y a menudo se expresan criticas sobre doctrinas y preceptos
rivales y se propone una Unica y sola verdad. Otro aspecto
importante es que el texto presenta una forma de acercarse
al dao comprensible para todos los seguidores. Este camino
se basa tanto en el cultivo de la propia energia vital como en
la adhesion a preceptos morales dictados por el dao mismo.
Finalmente, como se discutira mas adelante, la visién cosmolé-
gica que se muestra en el texto se construye sobre un dao divi-

19 Esta metodologia emplea un tipo de exégesis palabra por palabra que depende
en gran medida de afinidades etimolégicas de homéfonos.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 541

no que se convierte en un dios antropomorfo que envia a sus
mensajeros para aconsejar a los seres humanos. En consecuen-
cia, el texto se desarrolla como una descripcién concreta del
dao y de su manifestaciéon en el mundo. El dao muestra sus
preceptos y, de esta manera, pierde su ser insondable e incognos-
cible. El objetivo es cosmico: hacer que el universo vuelva a la
armonia original, y esta tarea soterioldgica ya no es prerrogativa
exclusiva del sabio o del soberano-sabio, como en los otros dos;
ahora, cada hombre y cada mujer debe necesariamente hacer
su propia contribucion.

El concepto de dao en los tres comentatios
El dao del Heshang gong

Muy influido por la ideologia Huang-Lao, que busca una in-
terpretacion mas pragmatica de los textos daoistas y mas
comprensible y cercana a las necesidades estatales, el comen-
tario Heshang gong muestra una lectura del dao totalmente
enraizada en cuestiones humanas y politicas, sin descuidar las
tradiciones cosmologicas de la época. Como prueba de ello se
observa que el Heshang gong adopta las teorias cosmologlcas
Han y las inserta de manera coherente en la interpretacion del
Laozi, de tal forma que el comentario se desarrolla haciendo
un uso extensivo de referencias externas al texto de doble ma-
nera: introduciendo conceptos ex 70vo, casi ausentes en el rextus
receptus, y proporcionando una clave interpretativa completa-
mente original sobre los elementos centrales del Laozi. En el
comentario a la primera oracion del Laozi:

El dao del que se permite hablar no es el dao constante [...] No es el dao
de la espontaneidad y de la longevidad. El dao constante simplemente
emplea la no -interferencia para nutrir los espiritus y el no-compromiso
para pacificar a la gente [...] Sin nombre el inicio del cieloy la tierra. El sin
nombre se refiere al dao. El dao es sin formas, por lo tanto, es innombra-
ble. El inicio es la raiz del dao, emite el gi y despliega transformaciones
desde su vacuidad. Es el comienzo, raiz del cielo y de la tierra. S [o tienen
las madres de las diez mil cosas. El nombrado se refiere a cielo y tierra. E1
cielo y la tierra tienen forma y posicidn, yin y yang son suaves y duros.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



542 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

Por lo tanto, son nombrados. La madre de la miriada de seres significa
que el gz contenido dentro del cielo y la tierra genera la miriada de seres
y los ayuda a crecer hasta la madurez como una madre nutriendo a sus
crias! (Liu, 2015, pp. 86-87).

El comentario reafirma, por un lado, el caracter esponta-
neo (ziran) y oscuro del dao, pero ya introduce algo nuevo, es
decir, la relacion entre cosmologla y autocultivo. La relacién
dao-cosmos, dao-creacidn, se convierte en la justificacién de
las técnicas de 10ngev1dad presentes en el texto. El dao es lo
que inicia el cosmos bajo la forma de gi que emerge de su va-
cuidad. Posteriormente se forma la primera pareja primordial,
el cielo y la tierra. Cielo y tierra ya tienen nombre, y por lo
tanto formas y atributos (suave, duro). El cielo corresponde al
yang, v la tierra al yin, y de sus relaciones se generan y se nu-
tren los seres. Ademas, dao es longevo y espontaneo, nutre los
espiritus y pacifica a la gente a través de la no-interferencia y
del no-compromiso. El comentario al capitulo 42.1 muestra de
manera mas clara la idea cosmologica del texto:

El dao genera el Uno. En principio, lo que el dao gener6 fue el Uno. El
Uno genera el Dos. El Uno gener6 el yin y el yang. El Dos genera el Tres.
Elyiny el yang generaron lo claro, lo turbio y lo armonioso, tres tipos de
qi. Se dividieron en cielo, tierra y humanidad. E/ Tres genera las diez
mil cosas. El cielo, la tierra y la humanidad juntos generaron la mirfada
de seres. El cielo los puso en movimiento, la tierra los transformé y la
humanidad los crio y nutrié (Liu, 2015, p. 186).

El Heshang gong lee uno de los capitulos mas cripticos
del Laozi con base en una cosmogonia sistematica donde se
atribuye a los valores probablemente simbdlicos del rextus
receptus —uno, dos y tres— un significado en plena armonia
con las teorias de la época Han y de la escuela Huang-Lao."
De hecho, conceptos como gi y yin-yang, que casi no aparecen
en el Laozi, adquieren un papel central en el comentario. Qi es

" Todas las traducciones del Heshang gong son mias. El texto original en chino
clasico se recupera de la edicién comentada por Liu (2015).

12 Cosmologias muy parecidas aparecen en otros textos, probablemente relacio-
nadas con la tradicién Huang-Lao Se pueden encontrar ejernplos importantes en el
Dao Yuan JEJ5. y en el Jing Fa #8615 de la coleccién Huangdi Sijing #57 VUFE; en la par-
te del Zhuangzi jt+ relacionada con esta tradicién, y en el Huainanzi #EF1-.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 543

lo que surge del dao, es la unidad a partir de la cual se generan
las dos energias primordiales (yin-yang), y luego cielo, tierra 'y
humanidad. Todo surge de un estado que no tiene ni forma ni
nombre, como explica claramente el capitulo 40.3:

Las diez mil cosas bajo el cielo nacen de lo manifiesto. La mirfada de seres
nace del cielo y la tierra. El cielo y la tierra tienen forma y posicion.
Lo manifiesto nace de lo no-manifiesto. El cielo, la tierra, los espiritus
iluminados, los insectos voladores y los gusanos retorcidos, todos na-
cen del dao. El dao no tiene forma y por eso todo nace de lo no-manifies-
to (Liu, 2015, p. 182).

El Heshang gong muestra el dao como sin-forma, oscuro,
pero que permite el desarrollo de las formas y del mundo. Lo
no- -manifiesto (wu ﬁf) que a veces se puede traducir como va-
cio o vacuidad, aqui no tiene ningtn valor ontolégico. Es una
caracteristica del dao no tener formas ni nombres definidos.
Sin definiciones puede ser la raiz que esta abajo de los seres,
que los nutre y les permite el desarrollo. Sobre esta idea de
no-manifiesto, el comentario del capitulo 11.2:

Por lo tanto, lo manifiesto proporciona el beneficio. [Lo que se dice]
beneficio son las cosas. El beneficio reside en las formas a través de sus
funciones. Adentro de los vasos se ponen cosas, adentro de las casas
hay seres humanos... Y lo no-manifiesto dirige el uso. Esto indica que el
vacio se puede usar para contener la miriada de seres. Por lo tanto, se
dice que el vacio y lo no-manifiesto moldean lo que tiene forma. El dao
es lo que es vacio (Liu, 2015, p. 110).

Heshang gong abandona las especulaciones metafisicas sobre
el vacio y muestra plenamente su pragmatismo. El dao esta
literal y no ontolégicamente vacio (xu#kong i ZZ), y como vacio
contiene a todos los seres. El vacio es un vacio de contenidos
especificos, de formas y nombres. Es este vacio el que puede ser
la raiz de todas las cosas porque las incluye, es su fundamento
y su funcién. Como no es definido por formas y nombres, el
dao se describe como “el sin-forma que produjo la miriada de
seres”, que logra su orden a traves de la produccién de las cosas.

Regresando ala cosmogeénesis representada por los capitu-
los 1y 42, el primer elemento que emerge de lo sin-formaes la
unidad o gi. La unidad es uno de los conceptos centrales en el

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



544 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

comentario porque es precisamente alrededor de esta unidad
que se desarrolla la conjuncion entre el dao como origen y
fundamento del cosmos y el dao como principio normativo,
base del proceso de autocultivo del ser humano y del buen
gobierno. La unidad se expresa en el comentario como el ¢:
primordial (yuangi Jt5R) a partir del cual se producen las cosas.
“La unidad es el g7 primordial, el hijo del dao”, se dice en el
capitulo 39.1 (Liu, 2015, p. 178). En el capitulo 10.1 se explica
el papel de esta unidad:

Abraza al Uno, spuedes evitar que se vayas Esto significa que aquellos que
pueden abrazar al Uno y evitar que abandone su cuerpo extenderan su
existencia. El Uno nace del inicio del dao y corresponde al gi esencial
de la Gran Armonia. As, se dice, el Uno despliega nombres en todo el
mundo (Liu, 2015, p. 107).

La correspondencm entre la unidad indivisa y el g7, en su
forma mas pura, es directa. Es a partir de esta forma de i como
los nombres y las formas se desarrollan en el mundo. Ademas,
es esta unidad la que se adopta y se interioriza para implemen-
tar ese proceso de autocultivo que conduce a la conjuncién con
el cosmos. Por lo tanto, la unidad se describe como la virtud/
poder (de 7) a través de la cual el dao genera y nutre todo, y de
donde surge el orden definido del mundo. En el capitulo 51.1
se sefiala:

El dao los genera. El dao genera la miriada de seres. La virtud los nutre.
Lavirtud es el Uno. El Uno dirige y disemina el ¢i para nutrirlos. Los se-
res los forman. El Uno establece formas e imagenes para la miriada de seres
(Liu, 2015, p. 204).

Como el orden que emerge del caos, la unidad es la que se
debe tomar como referencia en el proceso de autocultivo del
ser humano. Es esta unidad la que representa el principio nor-
mativo para el desarrollo de los seres y de la sociedad. El mo-
vimiento de regreso hacia el dao, teoria central en el Laozi, se
convierte en un movimiento de regresién hacia la unidad, el
orden primordial que sigue al caos. En el capitulo 52.1-2 se
afirma:

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 545

El mundo tiene un inicio. Inicio significa dao. Que es la madre del mun-
do. El dao es la madre del mundo y de su miriada de seres. Si se conoce a
la madbre, se conoce al hijo. El hijo significa el Uno. Al haber conocido el
dao, uno ademas conocera al Uno. Yya conociendo al hijo, uno todavia se
aferra a la madre. Aunque ya conoce al Uno, uno todavia debe regresar
y preservar el dao y volver a la no-interferencia (Liu, 2015, p. 206).

Solo al abrazar y conocer la unidad se puede regresar al
dao, y abrazar el dao es extender la existencia. Todos los se-
res, como el cielo, la tierra, los espiritus y los seres humanos,
dependen de la unidad () no s6lo para su llegada al mundo,
sino asimismo para toda su ex1sten01a Pero como la unidad
también corresponde al orden césmico (armoénico) expresado
en el mundo, obtenerlo significa ordenar y pacificar el reino
humano. Es precisamente aqui donde el Heshang gong enun-
cia plenamente la filosofia que es la base del comentario. Los
problemas cosmolégicos se introducen en el mundo humano,
tanto en lo politico como en lo individual. La longevidad del
individuo, el orden y, por lo tanto, la longevidad del gobierno
y la armonia césmica van en paralelo. En el capitulo 47.1 se
dice:

Sin asomarse por la ventana se puede comprender el dao del cielo. El dao
del cielo y el del ser humano es lo mismo. El cielo y la humanidad se
conectan entre si; sus g7 esenciales se interpenetran mutuamente. Cuan-
do el gobernante es puro y esta en paz, entonces el gi del cielo es espon-
taneamente correcto. Cuando esta muy deseoso, el gi del cielo esta per-
turbado y turbio. Esto significa que la fortuna y la desgracia, el beneficio
y el dafio provienen de uno mismo (Liu, 2015, p. 196).

Como el dao del cosmos es completamente consonante con
el del ser humano, la tarea del ser humano es cultivar su propia
persona y su propio estado. Siguiendo el modelo del dao, se
volvera sabio y el reino prosperara. El sabio cultiva su cuerpo
tomando como referencia la espontaneidad y la no-interferen-
cia, modelos de la naturaleza. La no-interferencia es la manera
de actuar del cielo y de la tierra porque no se preocupan de
beneficiar o dafiar el mundo. Entonces, el sabio, como la na-
turaleza, no necesita cuidar ni ensefiar a los demas. Sin hablar
ensefia a través de su cuerpo porque es expresion del dao en la
sociedad. En el Laozi 43.2-3 se puntualiza:

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



546 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

Por lo tanto, sé los beneficios de la no- interferencia Veo coémo la falta de
accion del dao transforma y completa espontaneamente a los seres, y
por lo tanto sé que la no-interferencia beneficia a la humanidad. Las
enserianzas de no hablar. Emula el dao al no hablar; ensefia con el ejemplo
de tu cuerpo. Los beneficios de la no-interferencia. Emula el dao con la
no-interferencia. Al regular el cuerpo, beneficia a los espiritus esenciales,
y al regular el estado, beneficia a las personas que no fatiguan o trabajan
demasiado (Liu, 2015, p. 188).

El comentario Heshomg gong esta fuertemente caracterizado
por la tendencia pragmatica y correlativa de la escuela Huang-
Lao. La cosmologia esbozada en el Laozi se convierte en una
cosmologia correlativa donde, gracias a la introduccion de con-
ceptos como gi y yin-yang, hay una correspondencia total en-
tre cosmos, soaedad y ser humano. Por lo tanto, hay un intento
de aproximacion entre el dzo como principio y fandamento cés-
mico, y el dao como principio normativo. Este enfoque tiene
lugar gracias a una interpretacion original del concepto de
unidad. La unidad se transforma en el principio ordenador,
el sondable del no-sondable. La unidad es la parte del dao que
genera y constituye la realidad fenoménica. El sabio abraza la
unidad a través del autocultivo, regresa a ella y, de esta mane-
ra, puede emularla mediante la espontaneidad y la no-interfe-
rencia. Espontaneidad y no-interferencia, los dos principios ex-
presados por el dao, se tornan en modelos de autocultivo a
través de los cuales se regula el cuerpo y, en consecuencia, el
estado. De esta forma, el sabio regula el cuerpo porque se con-
vierte en el simbolo, en el modelo: “el Sabio asegura al Uno y
asi conoce todas las cosas. Por lo tanto, se puede volver el mo-
delo del mundo” (Laozi 22).

El dao de Wang Bi

El comentario de Wang Bi se enmarca en una lectura par-
ticularmente filoséfica del Laozi, basada en la individuacién
de una coherencia interna del texto. La interpretacién de
Wang Bi se desarrolla sobre la idea de que el concepto de wu
(no-manifiesto o negatividad) es el fundamento y la coheren-
cia que une el texto: desde las especulaciones metafisicas, has-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 547

ta cuestiones politicas. En el comentario del Laozi (1.2) se
asienta:

Sin-nombre el inicio del cielo y la tierra. S{ lo tienen las madres de las diez
mil cosas. En general, todo lo manifiesto comienza de lo no-manifiesto
(wn). Por lo tanto, antes de las formas y de los nombres, [dao] es lo que
comienza los diez mil seres. Cuando hay formas y nombres, [dao]
les permite crecer, los nutre, los especifica y los completa. Es sus
madres. Esto significa que el dao comienza y completa a los diez mil
seres por medio de [su] ser sin-formas y sin-nombres (Wagner, 2003b,
p. 119).

Aunque hay cierto consenso entre los estudiosos en iden-
tificar wu (no-manifiesto) como el concepto clave del Laozi de
Wang Bi, existen diferentes visiones sobre su interpretacion.
Mientras que una parte de los sindlogos leen wu en un plano
estrictamente ontologico, atribuyendo al concepto una inde-
pendencia sustancial (Robinet, 1998; Lin, 1977, entre otros),
hay quienes lo entienden como heuristico, una “presencia
ficticia” (Chan, 1991; Chang, 2001; Wagner, 2003a) que des-
cribe en negativo el fundamento de la realidad.”® Volviendo
al comentario, se ve que Wang Bi primero define wu como
lo sin-forma (wuxmg M) v sin-nombre (wuming fE44), v
después como la raiz Gltima de las cosas. En el capitulo 40.1 se
sefiala:

Las diez mil cosas bajo el cielo nacen de lo manifiesto. Lo manifiesto nace
de lo no-manifiesto. Las cosas de este mundo tienen vida en virtud de ser
manifiestas; el origen de lo manifiesto tiene su raiz en lo no-manifiesto
(wn). Si se quiere completar lo que es manifiesto, uno debe regresar a
lo no-manifiesto (w#) (Wagner, 2003b, p. 119).

Por un lado, lo no-manifiesto es el fundamento que permite
el inicio de las formas, y, por otro, lo que las completa. Una
ayuda importante para la comprension de este concepto y del

1 La mayoria de los autores traducen el concepto de wu como no-ser, pero otros,
como Wagner (2000; 2003a-b), lo traducen como negatividad, o como sin-materialidad
(no-thingness) o nada (nothingness) (Chang, 2001, y Lynn, 2015). Mi eleccién de tra-
ducir wu# como no-manifiesto se debe a la descripcién que hace Wang Bi de wu como
sin-forma y sin-nombre, y raiz. Es decir, como el fundamento escondido del cual
depende lo manifiesto.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



548 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

comentario, en su totalidad, llega por el texto La estructura de
los sutiles indicadores del Laozi, atribuido al mismo Wang Bi.'* El
prefacio del tratado se dedica inmediatamente a la descripcion
de lo no-manifiesto.

Aquello por lo cual las cosas se generan, y aquello por lo cual los logros
se realizan, se genera necesariamente a partir del sin-forma, que necesa-
riamente se basa en el sin-nombre. El sin-forma y el sin-nombre [se
definen] como el antepasado de las diez mil cosas [...] En el proceso de
generacion de las cosas, y en el proceso de realizacion de los logros, no
hay nada que no se base en esto (Wagner, 2003b, p. 82).

Segin Wang Bi, la singular y coherente unidad que consoli-
da las diez mil cosas s6lo se puede concebir por sustraccion, ya
que solamente asi se puede ser parte de todos sin ser ninguno
de éstos. Lo no-manifiesto no esta limitado por formas defi-
nidas, esta vacio de nombres y, por lo tanto, puede ser la base
de las multitudes. Este fundamento no-manifiesto es lo que el
Laozi define como dao.

Otro aspecto importante en el comentario es que, a pesar
de las numerosas referencias al dao como principio cosmogoni-
coy ontogemco en el texto original, el filésofo parece 1gnorar
las teorias cosmologicas al favorecer una interpretacion mas
metafisica: el dao ya no es el origen del cosmos, sino que re-
presenta la unidad logica que permite el desarrollo de los seres.
Al ser la unidad la base de lo multiple, s6lo se puede entender
a nivel l6gico por su negatividad (w#). Entonces, mientras
que los otros comentarios leen el capitulo 42.1 en términos
cosmogobnicos y cosmologicos, la lectura de Wang Bi es logica
y lingiiistica.

Lo que se refiere (regresa) a las diez mil formas de las diez mil cosas es el
Uno. ¢Sobre la base de qué se puede lograr el Uno? Sobre la base de lo
no-manifiesto (w#). Como es sobre la base de lo no-manifiesto que existe
el Uno, ¢es posible llamar Uno a lo no-manifiesto? Con las palabras y
con el Uno, ¢cémo no puede haber Dos? Con el Uno y el Dos, el Tres
nace como consecuencia (Wagner, 2003b, p. 265).

14 El texto describe las ideas filoséficas y metodoldgicas del comentario de Wang
Bi. Sobre la atribucién del tratado a Wang Bi, véase Wagner, 1986.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 549

Aunque el textus receptus muestra claramente el proceso
de generacién que empieza a partir del dao y se desarrolla en
los seres, Wang Bi elige una interpretacion diferente. Lo que
el autor quiere mostrar no es una teoria cosmogonica, el pro-
ceso de generacion, sino, mas bien, la estructura de la realidad.
La lectura de Wang Bi no comienza desde lo simple hacia lo
complejo como en un proceso generativo; al contrario, aqui
se muestra la relacién que lo multiple tiene con la unidad.
Mas que una cosmologia, se representa una teoria ontologica
O un proceso epistemoldgico. Su notable lectura de la oracion
“Dao genera” (dao sheng 18/E), en el capitulo 10.7-9, muestra
que Wang Bi no parece interesado en ninguna cosmogonia:

[El dao] no bloquea sus fuentes ni sujeta su naturaleza [...] Como no
bloquea sus fuentes, las cosas se generan en si mismas [...] Como no su-
jeta su naturaleza, las cosas se arreglan en si mismas (Wagner, 2003b,
pp. 147-148).

La generacién Y el desarrollo de las cosas son espontaneos,
no necesitan de ningtin principio generador. El dao genera en el
sentido que permite que el proceso universal fluya tal cual, sin
interferencias. Las cosas tienen el principio de espontaneldad
como su propia naturaleza. Por lo tanto, el cosmos de Wang
Bi parece un cosmos eterno, ya perfecto en si mismo, una
especie de armonia prestablecida donde las cosas interactian
y se desarrollan espontaneamente.” El dao esta en su base no
como principio creativo, sino como el fundamento comun de
todos los seres. Y es precisamente el ser fundamento inclusivo
de cada forma lo que lo hace funcional para el desarrollo del
mundo mismo. El capitulo 11.1 asienta:

Treinta radios forman el cubo de la rueda, el vacio en sus espacios permite
que la rueda cumpla su funcién. E1 que un cubo sea capaz de mantener jun-
tos treinta radios es gracias a su ser vacio. Debido a esta vacuidad, [el cu-
bo] es capaz de captar los puntos de origen de [muchas entidades] dife-

15 Wagner (2003a, p. 109) hace una comparacion entre la visién cosmoldgica de
Wang Bi y la de la Praestabilirte Harmonie de Leibniz. Afirma: “De hecho, las diez
mil cosas no actian de manera casual formando un sistema entrdpico y cadtico, sino
que se ajustan a un orden predeterminado [...] Wang Bi desarrolla este pensamiento en
su comentario al Laozi 5.1 en una estructura que recuerda la Praestabilirte Harmonie
de Leibniz”.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



550 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

rentes. {Es por eso que [el cubo] es capaz, siendo él mismo el minimo, de
controlar los muchos [radios]! (Wagner, 2003b, pp. 153-154).

El uso y la funcién de las cosas dependen de lo no-manifies-
to, por eso, este no-manifiesto no se puede definir como una au-
sencia de valores un n1h1hsmo por el contrario, el wx de Wang
Bi se convierte en el més alto de los valores, el que permite la
unidad en la base del mundo. W es lo que define la relacion de
lo mdltiple con la unidad. La dialéctica que Wang Bi lee en el
Laozi es una dialéctica entre manifiesto y no-manifiesto, pero
no en el sentido ontolédgico entre ser y no-ser, sino en el sentido
estrictamente “confuciano” de relacién entre raiz y ramas, es
decir, entre fundamento y desarrollo. Lo no-manifiesto (wx)
es la base, no porque genera, sino porque garantiza una mayor
inclusion. La relacién se desarrolla dialécticamente a partir de
que, por un lado, la raiz es la base de las ramas, y, por otro, la
misma raiz necesita las ramas para manifestarse externamente
y asi beneficiar el mundo. Wang Bi parece aclarar esta relacion
dialéctica leyendo el caracter de naturaleza (xing %) como
espontaneidad (ziran B #X). Comenta el pasaje de Laozi 25.12:

El dao no acttia en contra de lo que es espontineamente asi, y asi se da
cuenta de su naturaleza. Modelarse en la espontaneidad significa seguir
las reglas del cuadrado mientras se manifieste como cuadrado, o se-
guir las reglas del circulo mientras se manifieste como circulo; eso es
adherirse sin excepcién a lo que es naturalmente asi. Espontaneidad
es un término para lo que no se puede denominar, una expresién para
llegar al [principio] Ultimo (Wagner, 2003b, p. 201).

La naturaleza es espontaneidad de vivir y actuar en el
mundo. Esta espontaneidad, explica Wang Bi, es la de asumir
la forma (accidn) necesaria que requieren el momento y el con-
texto. Entre los cuadrados, uno manifiesta su propia naturaleza
de cuadrado (you) esponténeamente gracias a la no especificidad
(wu) de su raiz, que actda sin interferir y deja fluir su propia
naturaleza. Como el cosmos es un sistema que funciona per-
fectamente donde las cosas 1nteractuan espontaneamente entre
si, no hay necesidad de ningun creador (principio o divinidad).
Por el contrario, cualquier interferencia con la espontaneidad
del cosmos tendra consecuencias draméticas. El cielo y latierra

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 551

funcionan permitiendo que las cosas se formen y se desarrollen
de manera natural. Este es el modelo de espontaneidad repre-
sentado por el dao. En el capitulo 29.3 se explica:

Quien intenta manipularlo termina derrotado. Quien intenta dominar-
lo termina por perderlo. Las diez mil cosas tienen la espontaneidad co-
mo su naturaleza. Por eso es posible responder a ellas, pero imposible
actuar sobre ellas. Es posible penetrarlas, pero es imposible aferrarse a
ellas. Tienen una naturaleza eterna, pero actuar sobre ellas las conduce
auna destruccién inevitable. Las cosas tienen sus propias idas y venidas,
pero aferrarse a ellas conduce a su pérdida inevitable (Wagner, 2003b,
p. 216).

Como fundamento césmico, el dao es también principio
normativo que los seres deben seguir. Este principio no es mas
que espontaneidad y no-interferencia. El sabio, regresando y
abrazando la unidad, se ajusta y resuena con ella. Pero esto se
puede lograr solo siguiendo su modelo de no interferencia, ya
que actuar en el resultado seria alterar el orden preestable(:ldo
La no-interferencia de Wang Bi no es no actuar, sino, mas
bien, actuar siguiendo la espontaneidad del dao. Esto adqulere
principalmente funciones politicas, como se ve claramente
enseguida (17.1):

Si el Grande estd arriba, los que estan abajo saben [sdlo] que é] existe. Si el
Grande esta arriba se refiere al Gran Hombre. El Gran Hombre reside
en lo mas alto, por eso [Laozi] dice: [si] el Grande esta arriba. Si el Gran
Hombre esta arriba, administra sin interferir y practica la ensefianza
sin palabras [con el resultado] de que las diez mil cosas se producen sin
que él [las] iniciara. Es por eso que los de abajo solo saben que él existe
(Wagner, 2003b, p. 172).

Analizar el pensamiento politico de Wang Bi como surge
en el Laozi no es uno de los objetivos de este articulo, pero
del pasaje anterior resulta claro que la sociedad ideal es aquella
donde el sabio (gran hombre) esta arriba. El sabio no interfie-
re en el desarrollo de las cosas porque toma como modelo la
espontaneidad del dao. El sabio no impone su personahdad
y no muestra sus necesidades, por eso todos saben que esta,
aunque 1o se ve.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



552 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

El dao del Xiang Er

El concepto de dao que se desarrolla en el comentario Xiang Er
es muy diferente de las lecturas anteriores. Ya se hablo del
caracter del comentario, de su funcion religiosa, de su caracter
evangelizador. Precisamente por eso, el dao, desde el insonda-
ble y oscuro principio presentado por Wang Bi, se vuelve no
solo claro y presente con su esencia vital, como ya se vio en
el Heshang gong, sino también, y sobre todo, inteligible en sus
preceptos. Es precisamente aqui donde el dao se presenta co-
mo principio normativo objetivo y absoluto que llama a los
seres humanos a la accién. Todo esto se encuadra en una cosmo-
logia sistematica donde el dao genera y sostiene la vida a tra-
vés de su esencia vital: ¢i.

Desafortunadamente, por la forma limitada del comenta-
rio, las ideas cosmologicas ‘detrés de éste son parciales. El famoso
capltulo 42 del Laozi, que, como se vio antes, proporciona una
base cosmologica importante a los comentarios, esta ausente.
Un texto que puede ayudar, debido a que pertenece a la mis-
ma institucion y tradicién, es la Admonicion para las familias
del Gran Dao,'® que presenta una breve cosmogonia basada en
el concepto de ¢i. Retomando la secuencia de generacion del
Laozi 42.1, el texto afirma: “El dao gener¢ el cielo. El cielo ge-
neré la tierra. La tierra generd a los humanos. Todos nacieron
de los tres gi”."

Algunas consideraciones importantes se desprenden de este
pasaje: primero, el dao esta en la base del proceso cosmogoni-
co. Segundo, un elemento central de esta cosmologia parece
ser la energia vital ¢i y sus tres formas diferenciadas. Tercero,
en contraste con el Laozi y los comentarios analizados, el ser
humano entra directamente en el proceso de generacion, lo que
demuestra su centralidad cosmica. Estos tres puntos emergen
claramente en numerosos pasajes del Xiang Er.

Respecto al dao fundamento y origen del cosmos, el Xiang
E7 sefiala varias veces que el dao es lo que genera y desarrolla
la vida de los seres. Se comenta el Laozz 34.3:

'© Aunque posterior al Xiang Er, el texto todavia se vincula a la misma comunidad
y doctrina de los Maestros Celestiales. Para un estudio y traduccidn de este texto, véase
Bokenkamp, 1997, pp. 149-185.

V7 Traduccién del inglés desde Bokenkamp, 1997, p. 166.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 553

Las diez mil cosas vuelven a su fuente, y [el dao] no pretende poseerlas. Esto
se llama grandeza. El dao proporc1ona la vida indiscriminadamente,
pero atin no se nombra a si mismo el gobernante. Es por eso que el dao
siempre es grande'® (Rao, 2015, p. 52).

El dao es vida, afirma el comentario, la madre y la raiz de
lo que hay en el rnundo todos los seres y el mismo cosmos
viven gracias a él. En el capltulo 25.9-12 se dice:

Por ello el dao es grande, el cielo es grande, la tierra es grande y la vida®
grande. Entre estas cuatro grandes cosas, ¢cudl es la mas grande? El dao
es el mas grande. En lo wvasto hay cuatro grandes y el hombre es uno en-
tre ellos. La razén por la cual la vida ocupa una de las cuatro posiciones
es porque es una manifestacién fisica separada del dao. La humanidad
tiene por norma a la tierra, la tierra al cielo, el cielo al dao y el dao a la
espontaneidad. La espontaneidad es un nombre alternativo del dao.
Aunque las cosas se modelan entre si de esta manera, todos lo toman
como modelo. El cielo y la tierra son vastos; sin embargo, son moldea-
dos constantemente por él para vivir (Rao, 2015, p. 40).

Entonces, el dao no es s6lo lo que da vida, sino la vida
misma. O, mas bien, la vida es la manifestacion fisica del dao
bajo la forma de su esencia: la energia vital gi. Al igual que
en el Heshang gong, en el Xiang Er el concepto de gi también
parece central. Lo que diferencia los fragmentos del Xiang Er
de la literatura cosmologica de la época Han es que ¢gi tiene
aqui un valor cosmologico relativo (parcial). El g7 que emerge
en el comentario se relaciona casi exclusivamente con practicas
de autocultivo dirigidas a preservar la vida. En este sentido, la
cosmologia y la metafisica presentadas en el texto son sobre
todo “practicas”, mas que especulativas. Se comenta asi la ora-
cion del capitulo 10.1:

El Uno es el dao. ¢(Débnde reside en el cuerpo de una persona? (Cémo
se puede aferrar? El Uno no reside en el cuerpo humano... Existe fuera
del cielo y la tierra. Cuando penetra entre el cielo y la tierra, entra y
sale en el cuerpo humano. Se mueve en todas partes dentro de tu piel;
no se queda en un solo lugar (Rao, 2015, p. 18).

18 Todas las traducciones del Xiang Er son mias. El texto original se recupera de
la edicién comentada por Rao (2015).

Y El texto receptus del Laozi pone al rey como cuarta gran entidad césmica. Sobre
esta enmendadura, véase Boltz, 1982, p. 113.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



554 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

Todos los seres del mundo, incluidos cielo y tierra, se for-
man a partir de la misma energia vital emanada por el dao.®' Y
es a través de esta energia que el dao revela su presencia. Los
seres humanos poseen esta energia en sus cuerpos, por eso,
preservar el cuerpo y su esencia se convierte en una practica
fundamental. El comentario del capitulo 10 empieza:

Las almas blancas son de color blanco. Por esta razén, la esencia es
blanca, del mismo color que el gi primordial. El cuerpo es el vehiculo de
la esencia y, como la esencia, tiende a desprenderse de él; debes llevarla
y administrarla (Rao, 2015, p. 18).

El gi primordial se agrega para formar la esencia humana
que permite el nacimiento y el mantenimiento de la vida. El ser
humano, a través de su cuerpo, es el guardian de esta esencia;
s6lo preservando y cultivando la esencia se puede vivir en con-
junto con el dao. Para administrar esta esencia, el ser humano
tiene que seguir el dao y sus preceptos. Practicar el dao a tra-
vés de sus preceptos es preservar la vida.

En los comentarios previos se observd como los preceptos
del dao eran oscuros, no sondables (Wang B1) o conocibles s6lo
através de un proceso de cultivacién que inicamente los sabios
podian manejar (Heshang gong). En el Xiang Er, por otro lado, el
dao muestra sus preceptos directamente, como principios nor-
mativos inequivocos. El dao se encarna ba]o la forma del Lao-
zi e instruye a los seres humanos sobre la conducta correcta:
“El Uno dispersa su forma como ¢i y recoge su forma como
Taishang Laojun K E#F [es decir, Laozi], que gobierna el
Kun Lun” (Rao, 2015, p. 18). El dao asume una forma antropo-
morfica que desea,”! ensefia? y envia a sus mensajeros al mundo.
Se comenta el capitulo 11.1: “En la antigiiedad, antes de que
hubiera carros, la gente era pasiva. El dao envié a Xi Zhong
para crear carros (Rao, 2015, p. 19).

2 E] cielo y la tierra, como vimos, son formas de gi emanadas del dao. Como
muestra la Admonicidn para las familias del Gran Dao, 1a cosmologia de los Maestros
Celestiales y, entonces, la del Xiang Er, parecen desarrollarse a través de la idea de
que del dao surgen tres gi que forman cielo, tierra y seres humanos; y el primero que
surge del caos es el gi primordial. Véase Bokenkamp, 1997, p. 125.

21 “[E]l dao] desea que las personas se modelen por el cielo” (Rao, 2015, p. 19).

2 El dao ensefia a las personas a congelar su esencia y formar espiritus (Rao,
2015, p. 17).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 555

El dao envia ayudas explicitas porque los seres humanos
tienen un papel central en la cosmologia del Xiang Er. Su
funcion no es solo generar y preservar la vida en el mundo,
sino también salvaguardar el cosmos entero. Al comentar el
capitulo 35.2-3 se sefiala:

Habrd paz y felicidad. Cuando el rey gobierne de esta manera, habra
gran felicidad. Parbelio y cometas cesardn.”® Todos los dafios asociados
a desastrosas transformaciones y anomalias celestiales —como halos al-
rededor del sol y de la luna, intrusiones de los oficiales estelares y
alineaciones no propicias de los cuerpos celestes— se producen por la
transgresién humana. [Bajo el buen rey] los cinco planetas seguiran sus
cursos designados, y las estrellas invitadas invasoras no se encenderan. E1
qi pestilente de todo tipo cesara (Rao, 2015, p. 53).

Elser humano tiene la tarea cosmica de mantener el equili-
brio y la armonia, y puede hacerlo aprendlendo del dao como
cultivar su propia esencia y espiritu. Pero ésta no es una tarea
espiritual, sino ante todo corporal, fisica. Es a través del cuerpo
como el ser humano tiene éxito en llevar a cabo sus deberes:

Los humanos sélo deberfan preservar sus cuerpos; no deberian amar
sus cuerpos. ¢(Qué significa esto? Al mantener las advertencias del dao,
acumulamos bondad y completamos los deberes; acumulamos esencia
y completamos los espiritus. Cuando los espiritus se completan, los
trascendentes viven mucho. Es por eso que atesoramos nuestros cuer-
pos (Rao, 2015, p. 22).

Preservar el propio cuerpo nutriendo la esencia y el espiritu
significa vivir eternamente. Como afirma Puett (2004), este
ejercicio no debe entenderse como una 51mple tarea de longe-
vidad individual, sino como una tarea césmica. Al acumular la
esencia y fortalecer el espiritu, el ser humano no sélo adquiere
longevidad, sino que ordena sociedad y cosmos. La cosmolo-
gia presentada por el Xiang Er se convierte asi en una cosmo-

» Como muestra Bokenkamp (1997, p. 148), el comentarista modela el texto para
resaltar y acentuar los augurios celestiales que acomparian a los gobernantes asignados.
Todos los demas comentaristas interpretan el texto de manera diferente al leer este
pasaje: “[El mundo entero] vendra a ti y no sufrira ningin dafio; en cambio, conoceran
la seguridad y la paz. Misica y comida, esto es lo que hace que los viajeros que pasan, se
paren”. El Xiang Er entiende viajeros que pasan en el sentido de cometas, y modifica el
caricter de la palabra comida (er) en el homéfono (e7) anillo, parhelio.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



556 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560

logia invertida en la que el ser humano no recurre al dao
mediante el cultivo de la energia vital, sino que mas bien es
el dao el que lo llama a su responsabilidad cosmica. El dao,
como divinidad encarnada y creadora, mantiene las ideas de
fundamento coésmico y principio normativo que ya habia en
el Laozi original, pero cambia las caracteristicas y los ob]etlvos
de estas normas que le dan un sentido diferente a su creacién.

Conclusiones. Comparacion de las tres ideas de dao

En conclusion, si comparamos directamente algunos elementos
de la idea de dao en los tres comentarios examinados, surgen
inmediatamente diferencias generales dictadas por el contexto,
el enfoque y los objetivos de las respectivas lecturas. El dao que
emerge del Heshang gong esta enmarcado en la cosmologia siste-
matizada de la época Han. El dao es el progenitor del cosmos, y
el proceso cosmico se desarrolla de lo sin-forma a la unidad,
forma primordial e inclusiva, fundamento de todas las cosas.
Esta forma primordial se reconoce como ¢, la energia vital
presente en cada ser. Qi es unidad, orden que emerge del caos;
por lo tanto, principio normativo. El cosmos del Heshang gong
es un cosmos correlativo donde lo macro y lo micro resuenan.
El gi, como fundamento del mundo manifiesto, es la base desde
la cual el ser humano y el mundo se relacionan. Cultivar y pre-
servar el gi es, por lo tanto, entender, preservar y cultivar esta
relacion. El Heshang gong se centra precisamente en estas téc-
nicas que asumen valores no solo personales, sino también po-
liticos y cosmologicos.

Wang Bi comparte la idea de que el Laozi es principalmente
un texto politico, pero lo enmarca en un contexto y con un
enfoque completamente diferentes. El filésofo se niega a leer
el Laozi como un texto cosmoldgico, perteneciente a una tra-
dicién definida sobre la cual desarrollar y justificar un sistema
politico. Por el contrario, lee el texto como una obra clasica de
sabiduria universal que quiere representar la realidad y su fun-
damento con el fin de aprender como actuar en el mundo. Asi,
no se interesa en especulaciones cosmologlcas que Justlflquen
su comentario; el texto ya dice todo en si mismo y no necesita

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 557

referencias externas. Por lo tanto, el dao no se representa como
el origen del universo, sino como uno de los muchos nombres
o metaforas que representan el fundamento insondable de la
realidad. Dao es la unidad en la base de la multitud, y como
unidad inclusiva sélo puede estar mas alla de cada especificidad.
La dialéctica de Wang Bi ya no esta entre dao y unidad/gi, como
en el Heshang gong, sino entre dao/no-manifiesto (wu) y ser/ma-
nifiesto (yox). El cosmos es eterno y preordenado. El ser hu-
mano tiene la tarea de seguir y no perturbar este orden. El ser
humano de Wang Bi es lo que pone en peligro esta armonia
preestablecida, y solo el rey-filosofo, actuando de acuerdo con el
dao, puede mantener la espontaneidad y el orden universal.

El Xiang Er es probablemente el que mas se diferencia de los
anteriores. La lectura que emerge de los fragmentos del texto es
muy distante de los otros dos comentarios (especialmente del
de Wang Bi). Si bien comparte una idea cosmoldgica general
parecida al Heshang gong, es decir, basada en la centrahdad de
conceptos como el dao principio generador y energia vital qz
lo que emerge del Xiang Er es un dao diferente, mucho mas
claro e inteligible en sus preceptos. El texto muestra su simpleza
y su claridad, ya que los adeptos (no letrados) deben leerlo y
practicarlo. El dao es una entidad antropomorfica que impar-
te, recuerda, juzga y envia sus propios mensajeros. Es, por lo
tanto, una divinidad creativa, pero también, y, sobre todo, un
principio normativo. Segundo, el papel del ser humano pare-
ce mas central en este comentario. El ser humano entra direc-
tamente en el proceso cosmologico desde el principio y su ta-
rea se pide directamente por el dao. El ser humano es llamado
directamente a una tarea cosmica antes que politica (aunque
presente). La humanidad, a través del cultivo del qi, creay pre-
serva la vida, la cual en el Xiang Er no es mas que un sinoni-
mo del dao. %

Direccion institucional del autor:

Facultad de Filosofia y Letras

Universidad Nacional Auténoma de México
Circuito Interior, s/n

Cindad Universitaria

04510 Coyoacin, Ciudad de México

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



558 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 3 (170), 2019, PP. 533-560
Referencias

Awmes, R. T. (1994). The art of rulership: A study of ancient Chinese po-
litical thought. Albany, NY: State University of New York
Press.

Bokenkawmp, S. R. y Nickerson, P. S. (1997). Early Daoist scriptures.
Berkeley, CA: University of California Press.

Bortz, W. G. (1982). The religious and philosophical significance
of the ‘Hsiang erh’ Lao tzu #H## ¥ in the light of the Ma-
wang-tui silk manuscripts. Bulletin of the School of Oriental
and African Studies, 45(1), 95-117. https://dx.doi.org/10.1017/
S0041977X 00054380

CHaN, A. K. L. (1991). Two visions of the way: A study of the Wang
Pi and the Ho-shang Kung commentaries on the Lao-tzu. Albany,
NY: State University of New York Press.

CHANG, E. Y. T. (2001). The aesthetics of Wu: Wang Bi’s ontological
paradigm and the transformation of Chinese aesthetics (Disertacion
de doctorado). University of California, San Diego.

HEenricks, R. (Trad.). (1989). Lao-Tzu Te-Tao Ching: A new translation
based on the recently discovered Ma-wang-tui texts. Nueva YorKk,
NY: Ballantine Books.

LN, P. J. (Trad.). (1977). A translation of Lao Tzu’s Tao Te Ching
and Wang Pi’s Commentary. Ann Arbor, MI: The University
of Michigan

L Q. XI5 5. (2015). Heshang gong zhangju pingzhu 1] LA B AT
% [Anotaciones sobre el comentario de Heshang gong]. Beijing:
Zongjiao wenhua chubanshe.

Lynn, R. J. (2015). Wang Bi and Xuanxue. En X. Liu (Ed.), Dao
companion to Daoist philosophy (Vol. 6, pp. 369-395). Dordrecht:
Springer. https://dx.doi.org/10.1007/978-90-481-2927-0_16

MicHAEL, T. (2015). In the shadows of the Dao: Laozi, the sage, and the
Daodejing. Albany, NY: State University of New York Press.

PUETT, M. (2004). Forming spirits for the way: The cosmology of the
Xiang’er commentary to the Laozi. Journal of Chinese Religions,
32(1), 1-27. https://dx.doi.org/10.1179/073776904804760020

Rao Z. BEREA. (2015). Laozi Xiang Er xiaozheng & 1 EHIALRE
[Recopilacién del comentario Xiang Er del Laozi]. Shanghai:
Zhonghua Shuju.

ROBINET, 1. (1981). Historie du taoisme. Des origines au x1v* siecle.
Paris: Cerf.

RoBmNET, L. (1998). Later commentaries: Textual polysemy and
syncretistic interpretations. En L. Kohn y M. LaFargue (Eds.),

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



COSTANTINI: ANALISIS Y COMPARACION DEL CONCEPTO DE DAO... 559

Lao-Tzu and the Tao-Te-Ching (pp. 119-142). Albany, NY: State
University of New York Press.

TADD, M. A. (2002). Alternatives to monism and dualism: Seeking yang
substance with yin mode in Heshanggong’s commentary on the
Daodejing (Disertacion de doctorado). Universidad de Boston,
Massachusetts.

WAGNER, R. G. (1986). Wang Bi: “The structure of the Laozi’s
pointers” (Laozi weizhi liliie). T'oung Pao, 72(1), 92-129. https://
dx.doi.org/10.1163/156853286X00114

WAGNER, R. G. (2000). The craft of a Chinese commentator: Wang Bi
on the Laozi. Albany, NY: State University of New York Press.

WAGNER, R. G. (2003a). Language, ontology, and political philosophy
in China: Wang Bi’s scholarly exploration of the dark (Xuanxue).
Albany, NY: State University of New York Press.

WAGNER, R. G. (2003b). A Chinese reading of the Daodejing: Wang
Bi’s Commentary on the Laozi with critical text and translation.
Albany, NY: State University of New York Press.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5413.2463



