
[229]

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

La acción contenciosa del islam 
político durante la crisis hegemónica 
del Estado secular en Medio Oriente: 

los casos de Egipto e Irán1

The contentious action of political 
Islam during the hegemonic crisis 
of the secular State in the Middle 
East: The cases of Egypt and Iran

MOISÉS GARDUÑO GARCÍA*

Resumen: El argumento central del texto es que las manifestaciones 
del islam político como un proyecto alternativo a la crisis del Estado 
secular en Medio Oriente tuvieron su origen no en la Revolución 
de Irán de 1979 sino en diversas acciones contenciosas lideradas por 
influyentes intelectuales islamistas desde los años cincuenta. Si bien 
la Revolución iraní de 1979 exportó el islamismo como un proyecto 
atractivo gracias a la difusión de una imagen redentora del ayatola 
Jomeini en el imaginario político popular de varios países de la zona, 
es en la crisis del nasserismo donde se encuentra la fusión de ideolo-
gías anticoloniales, antisionistas, nacionalistas e islamistas que mejor 
explica el desencanto popular del nacionalismo secular, por un lado, 

Recepción: 25 de octubre de 2017. / Aceptación: 11 de julio de 2018.
* Universidad Nacional Autónoma de México, mgarduno@politicas.unam.mx
1 Este artículo se realizó con respaldo del Programa de Apoyo a Proyectos de 

Investigación e Innovación Tecnológica (papiit) a través del proyecto IN305119 Sec-
tarismo y Justicia Social en el Medio Oriente del siglo xxi.

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

0229-0266-GARDUNO.indd   229 06/04/2019   11:34:46 a.m.



230	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

y el fortalecimiento paulatino del islamismo, por el otro, al menos 
en algunas partes de Medio Oriente.
	 Palabras clave: acción contenciosa; crisis del Estado secular en 
Medio Oriente; islamismo; crisis de autoridad; cambio social.

Abstract: The central argument of this paper is that the political 
expressions of Islamism, as an alternative project to the crisis of the 
secular State in the Middle East, emerged not from the 1979 Iranian 
Revolution but from diverse contentious actions led by influential 
Islamist intellectuals since the 1950s. Although certainly the 1979 
Iranian Revolution exported Islamism as an attractive project thanks 
to the diffusion of an heroic image of Ayatollah Khomeini in the 
popular imaginary of several countries in the region, the crisis of 
Nasserism is the place from where we can trace the fusion of anti-
colonial, anti-Zionist, nationalist and Islamist ideologies, explaining 
the popular disenchantment of secular nationalism on the one hand, 
and the strengthening of Islamism, on the other, at least in some 
parts of the Middle East.
	 Keywords: contentious action; crisis of secular state in the Middle 
East; Islamism; authority crisis; social change.

El argumento central del texto defiende que no hay que esperar 
hasta el triunfo de la Revolución de Irán de 1979 para ver las 
manifestaciones del islam político como un proyecto alterna-
tivo a la crisis del Estado secular en Medio Oriente, sino que 
se pueden rastrear a través de diversas acciones contenciosas li- 
deradas por influyentes grupos e intelectuales islamistas desde 
los años cincuenta.

Si bien la Revolución iraní de 1979 exportó el islamismo 
como un proyecto atractivo gracias a la difusión de una imagen 
redentora del ayatola Jomeini en el imaginario político popu- 
lar de varios países de la zona, es en la crisis del nasserismo don- 
de se encuentra la fusión de ideologías anticoloniales, antisio-
nistas, nacionalistas e islamistas que mejor explica el desencanto 
popular del nacionalismo secular, por un lado, y el fortaleci-
miento paulatino del islam político en varias partes del Medio 
Oriente, por el otro. Tomando como punto de partida lo ocu- 

0229-0266-GARDUNO.indd   230 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 231

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

rrido en Egipto antes de la derrota de 1967 y en Irán antes de la 
revolución de 1979, este texto conduce al entendimiento de los 
movimientos islamistas no como grupos reactivos y meramente 
religiosos, sino como organizaciones que utilizaron el islam 
como herramienta de movilización política y que aprovecharon 
la crisis de autoridad en sus respectivos escenarios para cons-
truir nuevos espacios de articulación y transgresión al orden 
dominante, que fue ganando apoyo popular en un contexto 
marcado por la Guerra Fría.

Mediante evidencias se intentará demostrar que, en el caso 
egipcio, la intervención de fuerzas externas y la lucha interna 
dentro de la Hermandad Musulmana fueron los obstáculos 
más visibles que impidieron una contracción hegemónica que 
condujera al cambio en el orden político nacional después de 
1967, mientras que, en el caso iraní, la intervención extranjera a 
través de la guerra Irán-Iraq tuvo efectos diferentes porque los 
líderes y los intelectuales del nuevo régimen la canalizaron para 
terminar con las divisiones internas de su movimiento e imple-
mentar una purga política, por un lado, y para ganar legitimidad 
en el proceso de institucionalización de un nuevo sistema de 
gobierno, por el otro. Aunque el desenlace de cada moviliza-
ción fue distinto, merece la pena comparar el método utilizado 
por los actores islamistas subalternos no sólo para estudiar su 
reacción frente al Estado secular, sino también para analizar 
cómo propusieron un escenario social, ideológico y político 
alternativo a la autoridad dominante de su época.

Apuntes teóricos

De acuerdo con Antonio Gramsci, la hegemonía no es sólo un 
instrumento para gobernar, sino también la manifestación de la 
orientación del poder en la vida cotidiana de las clases subalter-
nas. Aunque Gramsci escribió muy poco sobre el denominado 
mundo araboislámico,2 sus aportaciones son valiosas para el 

2 Gramsci reconoció la contribución histórica de las civilizaciones musulmana 
y árabe en sus artículos periodísticos, en sus cartas antes de ser encarcelado y en los 
mismos Cuadernos de la cárcel. El mundo islámico de su época era mayormente rural, 
con masas fuertemente influidas por la religión, análogas en cierta forma a Italia, cuya 

0229-0266-GARDUNO.indd   231 06/04/2019   11:34:46 a.m.



232	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

estudio del cambio sociopolítico en la región porque ayudan 
a entender la expresión de la hegemonía en instituciones como 
las escuelas, las asociaciones religiosas, los museos, los sindi-
catos, los partidos políticos y los medios de comunicación, en 
lo que Marx también llamó “los medios de producción ideoló- 
gica”, y en la forma en la que éstos suelen orientar los actos 
políticos, ideológicos y culturales de las personas hacia una 
dirección determinada (Gramsci, 2009, p. 311). En este sentido, 
si bien los postulados de Gramsci invitaron al estudio de la 
contrahegemonía como el proceso por el cual el prestigio del 
poderoso y su maquinaria se pone en tela de juicio, es menester 
reflexionar, desde una mirada que revisa la teoría gramsciana, 
que esto no se trata sólo de un acto de estricta resistencia o de 
meras reacciones directas, puras y duras, al grupo en el poder, 
sino que puede pensarse también como un ejercicio de cons-
tante irrupción y desgaste, un fenómeno activo, transgresivo 
y propositivo, que actúa mediante el aprovechamiento de las 
debilidades de “los de arriba” para cambiar el orden a través de 
acciones contenciosas.3

Uno de los intelectuales que ha estudiado los postulados 
de Gramsci para aplicarlos al análisis de la protesta como un 
ejercicio activo en Oriente Medio es John Chalcraft (2016, 
p. 31), especialista en historia crítica de los movimientos po- 
pulares en la región y quien retomó el concepto de acción 
contenciosa o movilización contenciosa (Tarrow, 2011; Tilly y 
Tarrow, 2015) para entender la formación de sujetos colectivos 

economía todavía estaba orientada en gran parte hacia un campesinado entre el cual 
las autoridades religiosas desempeñaban un papel importante (y muy reaccionario). 
Además de factores como el nexo entre política y religión, Gramsci también analizaba, 
sin decirlo de forma explícita, la conmoción causada por la desintegración y el des-
membramiento del Imperio otomano y las rivalidades interimperialistas por el botín 
y la construcción de nuevos Estados. Llama la atención sobre las primeras posturas 
anticoloniales que se adoptan entre los líderes tradicionales y reconoce la base para la 
formación de movimientos populares. Lo que emerge es una imagen de hegemonías 
conflictivas que involucran principalmente la religión, la clase, la tribu, la ambivalencia 
política de muchos líderes religiosos y un nacionalismo floreciente contrapuesto a los 
reclamos supranacionales de la religión. Véase Boothman, 2012.

3 La acción contenciosa es un concepto acuñado en la academia estadounidense por 
un grupo de profesores interesados en los movimientos y las movilizaciones sociales 
del siglo xxi (McAdam, Tarrow y Tilly, 2008, p. 387). De acuerdo con su definición, 
se trata de “una amplia gama de movilizaciones en el campo formal e informal que 
vincula la esfera local con la global en un contexto dado” (Tarrow, 2010, p. 25).

0229-0266-GARDUNO.indd   232 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 233

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

y de nuevos liderazgos en términos de articulación de sectores 
emergentes más que en la reacción de sectores dispersos. Por 
acción contenciosa el autor entiende un proceso de articulación 
y rearticulación de ideas y prácticas políticas que permite ana-
lizar el cambio de la voluntad colectiva y que se visibiliza en el 
campo de la sociedad civil mediante lo que Gramsci (2012, p. 12) 
denominaba “la guerra de trincheras” (guerra di posizione).

Es importante notar que estas prácticas de desectorización 
implican el estudio de las formas en que diversas fuerzas sociales 
que nacen y se desarrollan en la esfera pública se aglutinan en 
torno a demandas y objetivos específicos y producen un nuevo 
campo de lo político donde se gradúan nuevos liderazgos de cor- 
te moral e intelectual, así como otras formas de solidaridad, co- 
nexiones y canales de articulación de intereses que pueden pro- 
vocar una crisis de autoridad o una contracción hegemónica (en 
términos gramscianos) si los nuevos sujetos colectivos traba- 
jan por los intereses de los subalternos y no por los del régimen 
(Chalcraft y Noorani, 2007, p. 4; Buttigieg, 1987, p. 31).4

Esta crisis de autoridad, provocada por el surgimiento de 
nuevos bloques que superan su división, puede ir acompañada 
del riesgo de ser intervenida por élites extranjeras, algo muy 
común en la historia moderna del Medio Oriente.5 Así, cuando 

4 La tensión entre la élite en el poder y las acciones contenciosas de los subalter- 
nos ha sido conceptualizada por John Chalcraft (2016, p. 36) como contracción he- 
gemónica, idea muy parecida a la de crisis de autoridad o crisis de hegemonía de Gramsci 
(2012, p. 124), la cual se produce cuando se pierde el equilibrio entre la coerción y el con-
senso, pues “una combinación de ambos era la mejor técnica para mantener el poder”. 
Dicho de otra forma, cuando el Estado ya no es capaz de remplazar el consenso con la 
coerción, entonces es posible una agitación de la expansión hegemónica donde ni 
las formas más sutiles de gobierno, ni las medidas de cooptación, ni las formas más 
represoras funcionan como se espera.

5 En el caso particular de Medio Oriente, se ha demostrado a través de la historia 
que las contracciones hegemónicas han ido acompañadas de la intromisión extranjera. 
Los siguientes ejemplos pueden ser evidencia para este argumento: Gran Bretaña ocupó 
Egipto en el marco del movimiento Urabi de 1881-1882; Francia intervino en Líbano en 
medio de las protestas de Monte Líbano de 1821, 1840 y 1858-1860; Francia intervino 
ante las revueltas anticoloniales en Siria en 1925-1927; Gran Bretaña y Francia también 
intervinieron en las revueltas de Yemen del Sur en 1967 y de Argelia en 1962; Israel 
y Siria intervinieron en la guerra civil de Líbano en 1975 y Estados Unidos y Gran 
Bretaña lo hicieron en Irán mediante el golpe de 1953 en contra de Mohammed Mos- 
sadeq. Más recientemente es preciso recordar la intervención de la otan en Libia en 
medio de las revueltas populares de 2011, tal como Arabia Saudí intervino en las re- 
vueltas de Bahréin y Yemen y, por supuesto, el caso de la intervención en Siria por 

0229-0266-GARDUNO.indd   233 06/04/2019   11:34:46 a.m.



234	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

el surgimiento de nuevos sujetos colectivos en actos de protesta 
coincide con la presión del factor externo, la élite en el poder 
que enfrenta la crisis de autoridad intentará resolverla mediante 
un alto grado de pragmatismo y negociación, aunque su éxito 
no siempre dependerá de dicha capacidad, sino de factores 
ajenos a su control, entre los que se encuentra el éxito de las 
acciones colectivas de los grupos que enfrenta, la interacción 
de estos grupos con otras comunidades similares en el extran-
jero, o bien el grado de negociación con élites trasnacionales 
que buscarán expandir su influencia hegemónica a expensas de 
dicha coyuntura.

Por lo tanto, la justificación ideológica de la superestructu- 
ra política con la cual se incorporan sujetos al poder mediante 
violencia, chantaje, clientelismo o simplemente por convenci-
miento ideológico es un fenómeno simultáneo a la construc-
ción de una política contenciosa con repertorios, armados y 
no armados, como rebeliones obreras, movimientos sociales, 
desobediencia estudiantil, huelgas, entre otros, los cuales suelen 
ir acompañados de sólidos sustentos intelectuales que pue- 
den ser ideológicos o no, pero que cuentan con características 
“ideacionales” en el sentido de que siempre hay normas, creen-
cias y actitudes con las cuales la gente se guiará para alcanzar 
órdenes posibles y no sólo para reaccionar al orden establecido.

Considerando lo anterior, conviene mencionar que los 
actores que producen acciones contenciosas necesitan recur- 
sos, alianzas y capacidades diversas. Espacios liberados en uni- 
versidades, el espacio de las prisiones, salones de congrega- 
ción, seminarios, madrasas, mezquitas, así como el dinero de 
aliados, comerciantes, terratenientes, simpatizantes o de diáspo-
ras, que constituye la base del capital intelectual y de la orien-
tación de las guerrillas en caso de que se trate de movimientos 
armados. Son formas de organización del cuerpo y una relación 
con el territorio donde interactúan para establecer estrate- 
gias de contención, algo muy importante en el pensamiento de 
Gramsci (2012, p. 210).

parte de Estados Unidos, Rusia y otros actores regionales desde 2011 y 2015 respec-
tivamente.

0229-0266-GARDUNO.indd   234 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 235

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Ahora bien, a diferencia de lo hecho por Tarrow (2011) o 
Tilly y Tarrow (2015), vale la pena no discutir el asunto de la de- 
mocratización como horizonte de la acción contenciosa. La 
razón estriba en que las teorías que suelen utilizar este enfoque 
lo hacen en contextos donde la democracia parece ser el destino 
último de todo proceso de liberación, o al menos un compo-
nente central para medir sus logros (Giugni, McAdam y Tilly, 
1998, p. 57; Tilly y Tarrow, 2015, p. 232). Por tal motivo, para 
efectos de este texto se parte de la idea de que no todo proceso 
de liberación implica un proceso de democratización, aunque 
todo proceso de democratización implique cierto grado de li-
beralización, al menos en el campo de la expansión del espacio 
público y del reconocimiento y protección de libertades civiles 
y políticas (Sierra, 2001, p. 16).

La historia del Medio Oriente moderno ha observado una 
amplia participación de grupos subalternos en la esfera públi-
ca, así como de intelectuales orgánicos que han generado los 
contenidos contrahegemónicos con los cuales se ha disputado 
el espacio del poder simbólico. Esta perspectiva pone en tela 
de juicio las posturas orientalistas que afirman que en el Medio 
Oriente, en general, y con los árabes y los musulmanes en 
particular, “no se puede hablar de una sociedad civil” porque 
“en esta región, cuando la gente sale a las calles no hace mani-
festaciones sino insurrecciones” (Pipes, 1995) y que “la sociedad 
no se manifiesta racionalmente, sino que hace llamamientos de 
ira o rabia” (Lewis, 1990).6

No obstante lo anterior, investigadores como Marshall 
Hodgson (2009), Albert Hourani (2013), Edward Said (1981) 
y Hamid Dabashi (2017), entre muchos otros, han encontrado 
suficientes argumentos, con sus respectivas evidencias, para 
sostener que en la región, tal como ocurre en otras partes del 
mundo, se puede hablar de una sociedad civil como un espacio 
cada vez más dotado de contenidos sobre formas y estrategias 
de lucha y crítica contra los autoritarismos, los extremismos y 
otras formas de dominación en diferentes niveles que van des- 

6 Hay otras más radicales que, en pocas palabras, ven a Medio Oriente como una 
región que presenta serios obstáculos no sólo para echar a andar un proceso de libera-
ción, sino también para la generación de una civilización entera. Véase Huntington, 
1993, p. 25.

0229-0266-GARDUNO.indd   235 06/04/2019   11:34:46 a.m.



236	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

de el político y el económico hasta el discursivo. Esto se ha 
apreciado en numerosos ejemplos históricos, como las luchas 
contra Napoleón ante la invasión de Egipto de 1798, la revolu-
ción iraní de 1906, el despojo catastrófico de Palestina por parte 
de Israel en 1948, y en muchos otros escenarios en pleno si- 
glo xxi, que van desde el movimiento antiguerra en 2003 hasta 
los levantamientos populares de 2011, donde el papel de nuevos 
liderazgos, teorías de emancipación, movimientos armados y 
diásporas politizadas han ido moldeando una sociedad civil 
cada vez más sólida en la región, generación tras generación.

Aunado a esto, como un espacio donde los sujetos subalter-
nos suelen interesarse cada vez más en asuntos relacionados con 
otras luchas en los ámbitos local, regional y global, es preciso 
enfatizar que el alcance de la sociedad civil no es meramente 
local y que se extiende a ámbitos trasnacionales no sólo por las 
diásporas que conforman mecanismos propios de información 
y redes de solidaridad, sino también por la afinidad y la reso-
nancia que hay con causas de diversos sujetos colectivos que 
viven en geografías distantes (Dabashi, 2011, p. 230). El caso 
del periodo que se convoca en este texto, denominado fechas 
límites (Quintana, 1986, p. 21), constituye una evidencia de lo 
anterior y toma como eje argumentativo el repertorio de mo-
vilización islamista en dos países en particular, Egipto e Irán.

Egipto e Irán durante la crisis hegemónica del Estado 
secular en Medio Oriente

La crisis del Estado secular en Medio Oriente corresponde a la 
crisis hegemónica de un discurso modernizador y supuestamen-
te de vanguardia en el que los proyectos de los denominados 
“nacionalistas radicales” perdieron su autoridad y su influencia 
popular, por una parte, al fracasar en la mejora de la situación 
de los más desfavorecidos y, por la otra, al militarizar el orden 
social en lo que Santiago Quintana (1986, p. 24) denominó “una 
estrategia de desmovilización de las masas”.

En esta crisis, el Egipto de Nasser y el Irán de Mohammad 
Reza Pahlevi echaron a andar estrategias similares de monopo-
lio de los canales regulares del discurso político, como la prensa, 

0229-0266-GARDUNO.indd   236 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 237

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

la radio y la televisión, así como estrategias sistematizadas de re- 
presión contra grupos marxistas, islamistas y anarquistas que 
no sólo reaccionaron a dicho poder, sino que plantearon un 
discurso y una praxis política alternativa al graduar nuevos li- 
derazgos políticos, sociales e intelectuales.

A pesar de las enormes diferencias sociales y culturales, ha- 
bía paralelismos en ambos gobiernos en términos de desigual-
dad, pobreza y propaganda. Si bien a principios de los años 
sesenta todos los países de la región tenían tasas de analfabetis-
mo juvenil superiores a 50%,7 en Egipto e Irán llegaban hasta 
75 y 68%, respectivamente, cuando eran los únicos países de la 
región que habían abierto universidades modernas casi medio 
siglo antes (Amin, 1980, p. 62; Abrahamian, 2008, p. 142). A 
pesar de que Egipto era una república con una alianza táctica 
con Moscú, e Irán una monarquía aliada de Washington, am-
bos países tenían menos de 1% de su población enrolada en las 
universidades públicas y sólo una pequeña minoría disfrutaba 
del supuesto modernismo de la época (The World Bank, 1960).

Con una densidad demográfica similar, la mayoría de la po- 
blación de ambos países se encontraba empobrecida y vivía 
en zonas rurales, lo que favorecía enormes éxodos a las dos 
ciudades ícono de la modernización regional, esto es, El Cairo 
y Teherán. A principios de los años cincuenta, 44% de las fa-
milias rurales en Egipto no poseía tierra alguna y tan sólo 0.4% 
(cerca de dos mil familias) poseía 34% de la tierra cultivable del 
país. Tras la reforma agraria de Nasser en 1952, sólo hubo un 
periodo en el que las cosas cambiaron (de 1961 a 1964), pero 
luego de 1966 la inequidad persistió y la pobreza se expandió 
incluso dentro de las mismas ciudades, como lo representó el 
barrio de Giza en El Cairo y el barrio de Darvazeh Gar al sur 
de Teherán (Waterbury, 2016, p. 209). El caso de Irán fue muy 
similar, con 45% de la población viviendo empobrecida en 
zonas rurales mientras 0.1% controlaba los principales espacios 
de poder, por lo que, en palabras del historiador iraní Ervand 
Abrahamian (2008, p. 140), “Irán pudo haber sido considerado 
como el caso con la mayor inequidad salarial del mal llama- 
do Tercer Mundo y uno de los peores a nivel global”.

7 Excepto Líbano y Jordania, que tenían tasas de 10 y 38% respectivamente.

0229-0266-GARDUNO.indd   237 06/04/2019   11:34:46 a.m.



238	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

En ambas naciones, las clases acomodadas comenzaron a 
vivir en suburbios que se acondicionaron específicamente pa- 
ra ellas. En el caso de Egipto, el régimen construyó Medinat 
Nasr (conocida como Nasr City), una ciudad especial para 
acomodar a la clase gobernante y pensada como un espacio 
que podría ser la nueva capital del país. Concebida para ex-
pandir la hegemonía y la legitimidad del régimen, tal como 
otros proyectos (entre ellos la presa de Aswan), esta ciudad 
fue anunciada, de acuerdo con sus folletos en 1958, como la 
“Ciudad de la Revolución”, y se componía de “superbloques 
con apartamentos demasiado caros para los pobres en aras de 
abastecer a la nueva clase media” (Elshahed, 2015).8 En el caso 
de Irán se debe pensar en Niavaran, al norte de Teherán, una 
zona de la ciudad que era como cualquier capital de Europa 
occidental y que albergaba los principales sitios gubernamen-
tales, embajadas, palacios reales, empresas trasnacionales, vi-
viendas para extranjeros, el hotel Hilton (inaugurado en 1962 
y que hoy se conoce como Esteghlal) y los mejores servicios de 
seguridad social para no menos de 20% de la sociedad tehraní 
(Abrahamian, 2008, p. 141).

Lo que resulta interesante es que, para finales de los años 
sesenta, en ambos países se experimentó un fenómeno de cierta 
libertad y derechos para las mujeres, aunque dicho discurso 
hegemónico coincidió con prácticas represivas contra la libertad 
de expresión, la libertad de prensa, la libertad de pensamiento y 
la libertad política, que se materializaron en el poder de la po- 
licía secreta de ambos países, la Mabahith Amn El Dawla egipcia 
y la savak iraní, creadas gracias a la ayuda de los servicios de 
inteligencia soviéticos y estadounidenses respectivamente (Ka- 
hana y Suwahed, 2009, Introducción).

A pesar de que el presidente egipcio gozó de una populari
dad enorme a mediados de los años cincuenta, Nasser no pu- 

8 El plan urbano inicial y los diseños arquitectónicos fueron elaborados por el 
arquitecto y planificador Sayed Karim. El folleto del proyecto contenía texto en ára- 
be e inglés y fue diseñado para atraer a residentes educados de clase media y alta a 
quienes se aseguró que la nueva ciudad sería “planificada de acuerdo con las últimas 
teorías de planificación urbana”. Se planearon nuevos edificios administrativos (y 
algunos construidos) para albergar nuevos ministerios y reubicar a otros del área del 
centro de la ciudad. Se suponía que era una ciudad moderna que reflejaba el progreso 
del nuevo régimen.

0229-0266-GARDUNO.indd   238 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 239

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

do basar la estabilidad de su gobierno sólo en su carisma y for- 
taleció sus aparatos de seguridad en medio de un contexto re-
gional agitado por la ola de agrupaciones comunistas, fascistas, 
anarquistas e islamistas que Egipto y otros países de la región 
experimentaron (Wickham, 2003, p. 23). De hecho, habría 
que pensar que Nasser y sus asesores anticiparon muy bien el 
activismo de la oposición y lanzaron un programa educativo 
popular que basó sus contenidos en la producción de senti-
mientos de lealtad, legitimidad y consenso hacia el líder, lo 
que condujo a la cooptación del movimiento obrero para su 
proyecto durante la década de 1950 y principios de la de 1960 
bajo el lema “disciplina, unidad y trabajo”.

En el caso del shah pasó algo muy similar. Después del 
fracaso del Frente Nacional de Irán en derrocar al monarca 
a través de un programa de nacionalización petrolera con el 
cual, al igual que Nasser, intentó ganar legitimidad popular a 
través de un discurso antiinjerencista, la influencia del golpe 
de Estado perpetrado por la Agencia Central de Inteligencia 
(cia) en 1953, mediante la conocida Operación Ajax, fue no-
dal para el restablecimiento del shah, con lo que se inició la 
restructuración de los servicios de inteligencia para asegurarse 
de no experimentar una nueva crisis de autoridad que pusiera 
en riesgo el control hegemónico, político, social y económico 
del país (De Bellaigue, 2013, p. 299).

Ambos escenarios se deben contextualizar en la crisis del 
discurso secular y modernizador de los dirigentes de ambos paí- 
ses, que se evidenció con los primeros fracasos del panarabismo 
en Egipto y su relación con el factor externo. Las pruebas de este 
argumento radican en la negativa de Iraq a unirse a la Repúbli- 
ca Árabe Unida, el fiasco de la Federación Árabe entre Jorda-
nia e Iraq, el eventual colapso de ambos proyectos y la falli- 
da campaña militar de Egipto en Yemen en 1962. Estos sucesos 
muestran que el panarabismo, en sus múltiples formas, ya se 
encontraba seriamente limitado antes de la derrota de Nasser en 
1967, la cual sólo visibilizó dichas fracturas, al menos en la es- 
fera pública trasnacional (Sorby, 2004, p. 3; Barnes, 2014; Azao- 
la, 2008, p. 71).9

9 La Federación Árabe entre Iraq y Jordania fue un proyecto constituido en 

0229-0266-GARDUNO.indd   239 06/04/2019   11:34:46 a.m.



240	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

En el caso de las estructuras políticas y económicas de la 
monarquía Pahlevi, también entraron en crisis, no sólo por 
la crítica a su política exterior tan cercana a Estados Unidos e 
Israel, sino también por las consecuencias económicas y sociales 
que la Revolución blanca había provocado en el sector del trigo, 
además del daño a los bolsillos de buena parte de la élite bazarí, 
una de las más importantes del país, que veía con distancia la 
saturación de las calles de Teherán con empresas extranjeras 
como Coca-Cola y Pepsi, las cuales generaron un rechazo 
generalizado en otros sectores de la sociedad que, finalmente, 
la llevaría a articular canales de entendimiento con guerrillas 
marxistas e islamistas en años subsecuentes.10 Lo anterior hay 
que ligarlo a la ocupación iraní de tres islas importantes en el 
golfo Pérsico ante la salida de los británicos: Gran Tunb, Menor 
Tunb y Abu Musa, como un intento de expansión hegemóni- 
ca que el shah buscaba en el exterior debido a la situación que, 
en el plano doméstico, se agravaba cada vez más.

El islam político como acción contenciosa

Los datos anteriores ayudan a entender la labor contrahegemó-
nica del islam político, el cual, pese a sus diferencias en métodos 
y técnicas, tiene el objetivo común de encontrar la unidad de la 
umma (comunidad islámica) como el eje que restaure el orden 
social perdido. Esta corriente se entiende mejor gracias al aná- 
lisis de algunos intelectuales como Ali Shariati o Yusuf al Qa-
radawi, que lograron articular un pensamiento emancipador de 
corte antiimperialista y antisionista con las necesidades sociales 
y económicas de todas las clases de la sociedad, en particular de 

el periodo que abarca de febrero a julio de 1958 y que en su momento consideró la 
unión con Siria.

10 Enqelab-e Sefid es el nombre del proceso económico por medio del cual el 
gobierno del shah intentó consolidar su dominio del Estado a través de un discurso 
nacionalista que conciliaba el “modernismo” con la “tradición” siguiendo la fórmula 
egipcia experimentada por Nas‰er desde 1956 hasta su derrota militar ante Israel en 
la guerra de los Seis Días. Este tipo de reformas, sin embargo, también se llevaron a 
cabo debido a las presiones del exterior para cubrir las deudas pendientes de Irán con 
el Banco Mundial, el cual le había otorgado un préstamo cercano a los 650 millones 
de dólares en 1948 y que se esperaba cubrir con la renta petrolera en un tiempo no 
mayor a siete años, ya que se veía dicho recurso como fuente de ingresos.

0229-0266-GARDUNO.indd   240 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 241

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

los más desfavorecidos, al encontrar en su lenguaje contestatario 
una opción para resolver los problemas causados por el mal 
gobierno de las llamadas al mubadi’ al mustawarda (doctrinas 
importadas). Si bien los “desheredados” fueron los que nutrie-
ron los movimientos islamistas de estos años, los intelectuales 
los lideraron y los encauzaron hacia un objetivo político de 
cambio social y reordenamiento moral (Quintana, 1986, p. 24).

En principio, este proceso de irrupción puede entender- 
se como una etapa de continuidad intelectual que operó desde 
la clandestinidad, e incluso desde la misma prisión, lugar a ve- 
ces considerado como una oportunidad para reexaminar algu- 
nos conceptos o postulados previos elaborados para la lucha an-
ticolonial (Butko, 2004, pp. 141-162).11 Es importante subrayar 
lo anterior porque los pensadores que reflexionaron durante el 
agotamiento del modelo secular cobraron un matiz combativo 
que se combinó con perspectivas de índole jurídica y filosófica 
más que de carácter estrictamente religioso (Rafiabadi, 2007, 
p. 873; Kurzman, 2002, p. 389).12 Una clave para entender 
este proceso es que el grueso de estos intelectuales no se había 
formado en seminarios o escuelas puramente religiosas, sino 
en universidades modernas, con una cercanía a los referentes 
culturales de Occidente, cuestión por la cual los resultados de 
sus publicaciones, sermones y manifiestos se leyeron más co- 
mo invitaciones ideológicas a la movilización política que como 
expresiones de una religiosidad popular (Adams, 1971; Bower
ing, 2012, p. 656; Saleh, 2016, p. 336).13

Por tal motivo, la visión de muchos intelectuales islamistas 
de la época fue la de un islam diferente que superara la concep-

11 Entre estos intelectuales se encontraban Abel Rahman al Kawakibi, Yamal 
al Din al Afgani, Muhammad Abdu y Rashid Ridda, entre los más sobresalientes.

12 La fundación de los grupos que influyeron en pensadores de estos momentos 
se conoció en primera instancia como el movimiento salafiyya [lo que precede o mo-
vimiento de los predecesores]. Un ejemplo de esto lo constituye la revista Al Urwa 
Al Wutha [El lazo indisoluble], publicada por Yamal al Din al Afgani y Mohammad 
Abdu en París en 1884.

13 Las primeras organizaciones que resultaron de dicha producción intelectual 
fueron Al Ijuan al Muslimin [la Hermandad Musulmana], creada en 1928 en Egipto, 
y Al Jamaat al islami [Asociación Islámica], con origen en la India británica (después 
Pakistán) en 1941. Entre los intelectuales que se refieren a este proceso como resurgi-
miento islamista se encuentra Al Anani (2016, p. 199). Para una historia de Pakistán 
se recomienda Haqqani (2015, p. 415).

0229-0266-GARDUNO.indd   241 06/04/2019   11:34:46 a.m.



242	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

ción religiosa y reduccionista con la que se le representaba desde 
el ámbito secular, para convertirse en un instrumento crítico 
de la utopía del nacionalismo secular, desde el kemalismo, el 
socialismo árabe, la monarquía Pahlevi, el baa’thismo sirioira-
quí, hasta el sionismo israelí, esto para dar la bienvenida a un 
proyecto no revivalista ni fundamentalista, sino constructor 
de una sociedad justa mediante el uso de conceptos clave co- 
mo tawhid (integración), iyma’ (consenso) y shura (asamblea o 
consulta), entre otros, de tal manera que el mensaje intelectual 
fuera entendido por las masas como un proyecto por la justicia 
económica, social y moral en medio de un contexto de crisis, 
violencia e incertidumbre como el que se vivía en el Medio 
Oriente de los años sesenta y setenta.

Aunque es compatible con la mayor parte de las máximas 
del capitalismo, el islam político incluye la búsqueda de un 
sistema económico que garantice un nivel elevado de prosperi- 
dad social y una relativa igualdad en la provisión de necesida-
des básicas de la comunidad (Quintana, 1984, p. 30). Muchos 
movimientos de esta época, así como los de principios del si- 
glo xix, fueron influidos por el pensamiento de Ibn Taymiya 
(1263-1328) y Muhammad Abdel Wahab (1702-1791), en el 
sentido de la necesidad de retomar algunos preceptos islámicos 
para llevarlos a la práctica y desafiar al Estado secular para 
superar su agotamiento como utopía de progreso, tal como 
estos pensadores lo habían hecho en sus respectivos contextos 
(Saleh, 2006, p. 28).

De acuerdo con Quintana (1986, p. 37), la noción del islam 
como vehículo contestatario tanto de “desheredados” como 
de “frustrados” que veían empobrecer cada vez más sus países 
tan ricos en recursos, lanzó fuertes interrogantes a las accio- 
nes contenciosas de grupos marxistas y de la denominada izquier-
da árabe para disputarse la base social del sector obrero y la élite 
comercial, que eran estratégicas para todos los actores implica-
dos. Es muy interesante observar cómo la clase media de los ba- 
zaríes, los comerciantes, los estudiantes universitarios y otros 
profesionales comenzó a seguir (y en ocasiones a financiar) 
movimientos islamistas en lugar de orientarse por las izquierdas 
en el ámbito urbano, ya que el islamismo se presentó como 
una corriente crítica y propositiva al hablar de la necesidad de 

0229-0266-GARDUNO.indd   242 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 243

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

construir un Estado islámico como primer horizonte ante 
la corrupción que criticaba. En el ámbito rural, en su mayor 
parte, fue el islamismo, y no el marxismo ni otras agrupaciones 
seculares, el que logró articular sus intereses no sólo con las 
preocupaciones de las personas del campo, sino también con 
las del espacio rural que habían migrado a la ciudad.

Mientras la derrota del 67 en Egipto y la Revolución de 
1979 fueron dos coyunturas críticas para el andamiaje de los 
respectivos islamismos de estos países, hay que tratar este asun- 
to como un proceso simultáneo a las fracturas de las burgue- 
sías nacionales y las fallas de los movimientos marxistas secu- 
lares. Si bien los primeros movimientos islamistas del siglo xx 
no fueron movimientos armados, una vez que se enfrentaron 
a la estructura militar, policial y de inteligencia del Estado 
secular fueron perfilando sus estrategias armadas en el mismo 
grado que su interlocutor, y con ello agudizaron sus posturas 
ideológicas contra sus opresores, sobre todo cuando los líde- 
res intelectuales de los movimientos fueron encarcelados y obli- 
gados a mantener correspondencia con sus aliados por canales 
clandestinos que, inevitablemente, los llevaron a radicalizar 
su discurso.

No obstante lo anterior, cabe decir que la fortaleza de las 
acciones contenciosas del islam político radicó ante todo en un 
discurso que se proclamó por encima del sistema de clases, que 
asignó un carácter moral a la restructuración de las relacio- 
nes de poder político, que criticó el modelo secular tanto en 
el poder como en la oposición, y que pudo llegar por igual a 
universitarios y a analfabetos, a hombres y a mujeres, a mu-
sulmanes y a no musulmanes, a árabes y a no árabes gracias al 
uso extendido de la cultura popular islamicada que compartía 
la mayoría de la sociedad, y romper con la hegemonía del Esta- 
do en la educación, la prensa y el espacio público. Sin afán de 
crear una apología del momento, vale la pena rescatar algunos 
hechos que ayuden a entender la fortaleza del islam político 
como herramienta contrahegemónica, justo para comprender 
por qué en pleno siglo xxi, a pesar de algunas teorías que hablan 
de una etapa postislamista (Bayat, 2013), los movimientos del 
islam político conservan aún cierta fortaleza en la política de 
Medio Oriente y, con todo y contradicciones, errores, actos 

0229-0266-GARDUNO.indd   243 06/04/2019   11:34:46 a.m.



244	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

de corrupción, éxitos y fracasos, siguen siendo un actor funda-
mental en la dinámica de los conflictos de la región.

La acción contenciosa del islamismo egipcio antes 
de la derrota de 1967

En octubre de 1954, Mahmoud Abdel Latif, miembro de la 
Hermandad Musulmana, fue acusado de asesinar al presidente 
Nasser. La severa reacción del Estado se sumó a las fricciones 
cuando la Hermandad Musulmana acusó a Nasser de “vender 
Egipto a Occidente” tras la extensión del tratado anglo-egipcio 
de 1936. Esto evidenció que los discursos anticolonialistas de 
la región se habían articulado con las narrativas islamistas, y 
que en países como Egipto habían producido bases sociales tan 
diversas y complejas como las de la misma Hermandad Mu-
sulmana, la cual contaba con perfiles que iban desde tecnócra- 
tas, estudiantes y profesores universitarios, sectores de la clase 
obrera que se habían visto forzados a migrar del campo a las 
ciudades, hasta egipcios pro palestinos y antisionistas molestos 
por lo sucedido en la crisis de 1948, y, sobre todo, una amplia 
gama de desempleados por la fuerte crisis económica y social 
por la que atravesaba el país.14

Con lo anterior se argumenta que la movilización islamista 
y la de sus intelectuales no fue sólo una reacción a la represión 
nasserista, sino también un ejemplo de acción contenciosa que 
diseñó estrategias contrahegemónicas y críticas contra las 
decisiones económicas, políticas y militares del aparato guber-
namental egipcio, argumento que se sostiene a partir de tres 
evidencias concretas.

El primer ejemplo se encuentra en el impacto del texto Al 
Halal wal Haram fil islam [Lo lícito y lo prohibido en el is- 
lam], del influyente intelectual egipcio Yusuf al Qaradawi, en 

14 El avance de la Hermandad llevó al asesinato de uno de sus principales líde- 
res, Hassan al Banna, en 1949, y ante la llegada de Nasser, después de un momento 
de encuentros y desencuentros con los Oficiales Libres, a una persecución que pon- 
dría en prisión a otro gran cabecilla, Sayed Qutub, en 1954. Estos hechos llevaron a 
una criminalización de la organización que ya comenzaba a operar en varios países de 
la zona con una mezcla de discurso islamista y otro de corte antisecular y antisionista. 
Véase Qadi Zadeh, 2006, p. 38.

0229-0266-GARDUNO.indd   244 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 245

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

El Cairo en 1960,15 texto que, de acuerdo con Waleed Saleh, se 
usó para referirse a los años cincuenta y sesenta como una co- 
yuntura en la que la difusión de opiniones contra el islam se 
había extendido gracias a gobiernos que este intelectual con-
sideraba como “corruptos y apóstatas”, “destinados al fracaso 
por el hecho de provenir de círculos ajenos a la cultura islámi- 
ca” (Saleh, 2006, p. 46). Con Al Qaradawi se extendió “el pen-
samiento del rechazo a las ideas occidentales”, en consonancia 
con las tesis que circulaban en Irán y otros países al respecto 
(Ahmad, 1962), sobre todo por las formas en que la tortura 
y la persecución eran utilizadas contra organizaciones que el 
gobierno consideraba clandestinas, entre ellas la propia Her-
mandad Musulmana, a la que este intelectual pertenecía desde 
1942. Con este tipo de ideas se graduaron nuevos liderazgos, 
entre los que había personajes que deseaban la muerte de Nasser 
por su postura no sólo contra la Hermandad Musulmana, sino 
también contra todo movimiento islamista que no apoyara al 
régimen, como Ali Asmawi, Ahmad Abdel Mayid, Abdel Fa- 
tah Ismail, Hasan al Hadibi, Omar Abdel Rahman (este último 
tuvo una gran influencia en movimientos violentos como Al 
Yama’ al islamiyya), entre otros. Yusuf al Qaradawi fue en-
carcelado entre 1954 y 1956 y, posteriormente, en 1962, hasta 
que fue desterrado a Qatar, donde vive al tiempo de escribir es- 
tas líneas.

Un segundo ejemplo de acción contenciosa se encuentra en 
los debates universitarios. A pesar del gran programa lanzado 
por Nasser, conocido como Ta’wiya [resocialización], las uni- 
versidades sirvieron como espacios interdiscursivos para el de- 
bate no sólo de ideas nacionalistas y marxistas, sino también 
de múltiples narrativas islamistas. Es sabido que si bien Nas-
ser utilizó a los grupos estudiantiles islamistas para encauzar 

15 Yusuf al Qaradawi fue un estudiante sobresaliente en la prestigiosa Universidad 
de Al Azhar. Admirador de Hassan al Banna y de fuertes sentimientos anticolonia- 
les y antisionistas, trabajó y publicó en Egipto a lo largo de los años cincuenta, y después 
de 1962 en Qatar, donde vive actualmente y trabaja para el canal árabe Al Jazeera. 
A pesar de haber estudiado en Egipto y vivido la mayor parte de sus años en Qatar, 
sus hijos estudian en Estados Unidos y Europa, y ha tenido influencia de pensadores 
occidentales a lo largo de su carrera. Véanse más detalles, críticas y reflexiones de su 
vida y su obra, en Kurzman, 1998, p. 340. Una de sus obras más influyentes es Al Qa- 
radawi, 1993, p. 662.

0229-0266-GARDUNO.indd   245 06/04/2019   11:34:46 a.m.



246	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

sus ideales en contra de organismos marxistas en los campus 
universitarios, esto no fue del todo exitoso porque no evitó el 
semillero de líderes que se cultivó en esos años y que después 
encabezaría grandes movimientos islamistas tras la derrota de 
1967. El periodo que abarcó de 1954 a 1967 fue uno de siembra 
de intelectuales islamistas, cuya producción entró en proceso de 
madurez mientras Nasser repartía esfuerzos y recursos en fren-
tes tan diversos como su posicionamiento en el Movimiento 
de Países No Alineados, la represión a los marxistas del Mo-
vimiento Comunista Egipcio y al intento de golpe del general 
Nayib, la crisis de Suez de 1956 y sus aspiraciones panarabistas 
mediante el impulso de la República Árabe Unida.

Las universidades de El Cairo y Al Azhar fueron los lu-
gares más utilizados por los estudiantes islamistas, al grado de 
que para 1961 el gobierno egipcio aprobó una ley que cedía 
al Estado el control directo de la mezquita-universidad de Al 
Azhar, situación que permanece hasta la fecha.16 Algunos in-
telectuales que estudiaron en este periodo ingenierías, ciencias 
sociales, medicina e historia, entre otras carreras, son Omar 
Abdel-Rahman, Ala Mohieddin, Adel Hussain, Karam Zuhdi, 
Mohammed al-Zawahiri, Muhammad ’Abd al-Salam Farraj, 
Ahmed Subhy Mansour, Naabil al Ba’ari, Talal al Ansari, Ismail 
Tantawi y Ayman al Zawahiri, entre otros (Saleh, 2006, p. 53).

Sobra decir que estos tiempos coincidieron con la expan-
sión de la Hermandad Musulmana a países como Libia, Iraq, 
Jordania, Siria y Sudán, y su conexión con otras organizaciones 
islamistas similares en sus objetivos como Al Ulama al islamiya 
(en Líbano y Argelia), Al Yama’a al Ulama (en India) y Yama’ 
al islamiya (en Pakistán), y con líderes islamistas en Irán, como 
se verá más adelante. En el espacio público universitario, Walid 
M. Abdelnasser (2011, p. 57) argumenta:

Sayed Qutub mantuvo contacto no sólo con organizaciones islamistas 
egipcias y extranjeras, sino también con mandatarios del mundo árabe, 
tal como fue el caso del iraquí Abdul Salam Arif, a quien siempre agra-
deció por haber mediado en su liberación de la cárcel en 1964.

16 Helwan también lo fue, pero desde 1975, aunque en 1969 hubo algunas movi
lizaciones en varios de sus institutos de investigación científica.

0229-0266-GARDUNO.indd   246 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 247

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Una tercera evidencia radica en las acciones realizadas den-
tro de las prisiones, particularmente el caso del encarcelamiento 
de Sayed Qutub. Cuando fue enviado a la cárcel de nuevo en 
1965, algunas fuentes señalan que el grupo alrededor de Qutub 
creó un sistema de comunicación tan sofisticado que permitió 
la interacción no sólo entre los miembros que se encontraban 
dentro con los que estaban fuera de prisión, sino también con 
los que se encontraban fuera del país (Zollner, 2011, pp. 41-43). 
Al respecto, las memorias de Zaynab al-Ghazali (1974) men-
cionan el papel fundamental que desempeñaron las mujeres, 
esposas y hermanas de los miembros de la Hermandad para 
mantener dicha comunicación en el marco de una organización 
que se conoce como las Hermanas Musulmanas, aunque su 
nombre es más conocido en lengua árabe como Al Sayyida al 
Muslimat. Otro ejemplo lo constituyó el grupo liderado por 
Sukri Mustafa, de nombre Yamaa’al Muslimin (después conoci-
do como Takfir wal Hiyra), quien fuera compañero de Qutub 
en la prisión de Abu Zabal ya hacia finales de los años sesenta.

La visión islamista de grupos ajenos a la Hermandad Mu-
sulmana asignó un carácter moral a la restructuración de las 
instituciones y de las relaciones de poder en el mundo árabe. 
Como evidencias de este argumento, Fuad Ajami cita la forma 
en que diversos discursos islamistas fueron promulgados por 
una gama muy amplia de actores tanto del islam oficial como 
del islam popular, entre ellos el rey Faisal (con el que Nasser 
tuvo un enfrentamiento a raíz del conflicto en Yemen), el rey 
de Marruecos Hassan II, el islamismo del Frente Islámico Na-
cional de Hasan al-Turabi (intelectual sudanés que se doctoró en 
La Sorbonne y que fue un pilar de la revolución de 1964 de su 
país) e incluso el del intelectual libanés Muhammad Izzat Nasr 
Allah, quien ya desde 1969 había propuesto “revivir el califato 
islámico y entregárselo al rey saudí para que se convirtiera en 
el nuevo califa”, todo esto sin mencionar las expresiones isla- 
mistas en Turquía, Pakistán, Irán o los movimientos sufíes en 
Argelia (Nasr Allah, 1970, pp. 207-209).17

17 Otros casos que apuntalan el revivalismo islámico de finales de los años se- 
senta se encuentran en el texto Al Mu’amarah wa Mu’arakat al Masir [La conspiración 
y la batalla del destino], cuyo autor, Sa’ad Jumah, cita el advenimiento del islam políti- 
co tan pronto como se sabe de la derrota contra Israel, cuando Nasser envía un cable 

0229-0266-GARDUNO.indd   247 06/04/2019   11:34:46 a.m.



248	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

El punto destacable es que la radicalización de las ideas is- 
lamistas que pugnaban por un Estado islámico y una islami-
zación de la cultura en Egipto no se debió a la derrota árabe 
de 1967, como muchos intelectuales suelen narrar, ni a una 
reacción ante la derrota de Nasser, sino que se entiende mejor 
si se estudia como un proceso simultáneo a la represión que el 
gobierno egipcio implementó contra los intelectuales islamis-
tas en medio de un contexto en el que el islamismo no era tan 
ajeno en la región.

De hecho, al menos en Egipto, las ideas del islamismo se 
fortalecieron contenciosamente dentro de las prisiones a lo lar- 
go de los años cincuenta y sesenta, en particular durante el pe- 
riodo del encarcelamiento de Qutub y de muchos de sus cole- 
gas, y no en las primeras planas de los periódicos nacionales o 
internacionales que anunciaron la derrota de Nasser después 
de 1967. Si bien los resultados de la guerra de los Seis Días pu-
sieron las condiciones para ampliar el mensaje de los islamistas 
(como ciertamente ocurrió), hay que decir que los componentes 
ideacionales clave de las movilizaciones de los años setenta se 
construyeron en las redes informales y clandestinas del periodo 
anterior. Además, si uno pone atención a los escritos de Qutub 
y compara aquellos producidos durante su vida intelectual pre- 
via a su encarcelamiento con los redactados después de la priva-
ción de su libertad, encontrará una transformación notable en-
tre los textos que tratan de la importancia de reformar el islam 
como entidad política y social, y los que hablan de las esferas 
de la inquietud y el llamamiento al activismo y al compromiso 
político para oponerse al sistema y pedir el (re)establecimiento 
de un gobierno islámico (Zollner, 2012, pp. 51-53).

al rey Hussein de Jordania y da su consentimiento para el retiro de tropas jordanas 
de la ribera occidental con una dosis muy fuerte de religiosidad (realmente atípica 
en los discursos de Nasser): “Creemos en Alá y no es posible que nos abandone, y 
quizá en los días venideros Él nos dé la victoria”. Un caso más fue la cólera que causó 
la publicación de la revista oficial de las fuerzas armadas sirias Yeish Asha’b, a unas 
semanas de que estallara la guerra del 67, donde se sataniza la religión musulmana. 
La molestia de los sirios fue tal que se obligó al gobierno sirio a disociarse de tales 
afirmaciones y a corroborar el peso del islam en buena parte de la sociedad siria. Véase 
Ajami, 1981, p. 129.

0229-0266-GARDUNO.indd   248 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 249

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

La acción contenciosa en Irán antes de 1979

Otro escenario que presentó elementos similares a los que esta-
ban ocurriendo en Egipto fue el islamismo iraní, el cual produjo 
sus propias acciones contenciosas para debilitar al gobierno del 
shah Mohammed Reza Pahlevi y construir un proyecto que tu- 
vo consecuencias geopolíticas muy grandes en la región des- 
pués de la instauración de la República Islámica de Irán.

De hecho, las evidencias que se tienen para hablar del isla-
mismo contencioso en Irán datan de la misma época en la que 
se discutieron estas ideas en Egipto, al grado de que se tiene 
documentada parte de la comunicación entre la Hermandad 
Musulmana y algunos líderes islamistas iraníes al menos desde 
la década de 1950.

Aunque había elementos en común, también hubo grandes 
diferencias. Una de las razones que posibilitó el diálogo entre 
la Hermandad egipcia y los islamistas iraníes fue la difamación 
que los intelectuales islamistas de ambos países experimenta- 
ron por parte del gobierno wahabí de Arabia Saudí, que afir- 
maba que “cualquier interpretación del islam que estuviera fuera 
de la certificación wahabí no podía ser considerada islámica” 
(Kurzman, 2002, p. 158). Entre los datos más documentados de 
esta comunicación se encuentra la correspondencia que man-
tuvo Navab Safavi (polémico líder fundador del movimiento 
Fedai’yan-e islam) con el mismo Sayyed Qutub. De acuerdo 
con Yusuf Qadi Zadeh (2011):

Safavi fue quien discutió las ideas de la Hermandad Musulmana direc-
tamente con Jomeini en Qom durante algunos años, pero su ideología 
varió entre una postura nacionalista, islamista e incluso pro occidental, 
lo que provocó su pérdida de legitimidad política ante egipcios e iraníes.

No obstante lo anterior, luego del golpe de 1953 en Irán, 
es sabido que Safavi apoyó a los británicos y su organización 
quedó señalada como la responsable de asesinatos de notables 
figuras e intelectuales como el historiador Ahmad Kasravi. 
Sin embargo, el historiador iraní Ervand Abrahamian (2013, 
p. 253) documenta que la labor de Safavi en el contexto de los 
años cincuenta no era exclusiva de su grupo, pues la misma 
Hermandad Musulmana también recibió ofertas del general 

0229-0266-GARDUNO.indd   249 06/04/2019   11:34:46 a.m.



250	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Glubb, comandante británico de la Legión Árabe en Jordania, 
para colaborar a favor de Londres en Irán a cambio de influen- 
cia británica para ellos en El Cairo.

Otra evidencia del contacto ideológico entre estos grupos 
se encuentra en la traducción del pensamiento de Sayyid Qutub 
por parte de Ali Jamenei a través de diversos textos como Al-
Mustaqbal le Haza al-Din [El futuro de esta religión], Tafsir-o fi 
Zelal Al-Qur’an [Tafsir sobre la obra En la sombra del Corán] y 
otras 10 obras del pensador egipcio que se tradujeron después 
de 1979 (Khaliji, 2009). No obstante, si bien la Hermandad fue 
uno de los primeros grupos que felicitó a Jomeini por su triunfo 
en 1979 al compartir posturas antisionistas y antiimperialistas, 
la relación entre ellos se fue haciendo cada vez más fría debi-
do a que el modelo de Jomeini presentó algunos desafíos a la 
propia organización, así como a organizaciones islamistas de 
la región, sobre todo cuando, en medio de la guerra Irán-Iraq, 
habría de ser la Siria de Hafez al Assad (y no la Hermandad 
egipcia) el único actor que respaldaría a Irán en dicha guerra, 
a pesar de las claras diferencias ideológicas entre el Baa’th sirio 
y el Velayat al Faqih iraní.18

Las primeras acciones contenciosas islamistas en Irán se 
hicieron a través de panfletos, cintas de radio y revistas clandes
tinas como Combatiente (Moyahed), que era nutrida por grupos 
islamomarxistas y familias bazaríes simpatizantes de Jomeini. 
Entre 1962 y 1979 comenzó a visibilizarse en Irán un potente 
movimiento político que fue apoyado por la mayoría de las 
masas, liderado desde el exilio por el ayatola Jomeini y apun-
talado por las ideas de grandes intelectuales (algunos simpati-
zantes de las guerrillas inspiradas en las estrategias contenciosas 
directas de la Revolución cubana o la guerra de Independencia 
de Argelia), con el cual se llamó al derrocamiento del shah al 
prometer una “regeneración de carácter moral y una verdadera 
independencia de los recursos nacionales del país” (Garduño, 
2016, p. 108).

La acción contenciosa de los intelectuales iraníes se nutrió 
de tesis como las de Ahmed Fardid, pero internacionalizadas 

18 Éste sería el inicio de la alianza entre Irán y Siria, y entre Irán y Hamás, pues 
algunos miembros de la Hermandad permanecieron en contacto directo con Irán, como 
lo prueba la publicación del texto Jomeini: la alternativa islámica, de Fathi Abdul Aziz.

0229-0266-GARDUNO.indd   250 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 251

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

por Yalal al Ahmad cuando se publicó el texto Gharbzadegi 
[La plaga de Occidente], traducido a varios idiomas no sólo 
en Medio Oriente sino también a lo largo del sureste asiático 
y otras partes del mundo.19 Las acciones islamistas se concen-
traron en erosionar la legitimidad y el poder simbólico del 
shah a través de las ideas más vanguardistas del momento y sir- 
viendo como enlace entre la élite del bazar y las guerrillas para 
financiar el armamento con el que se enfrentarían a las fuerzas 
de seguridad del shah.20

Un primer ejemplo de lo anterior fue la influencia de la 
obra Bahti dar Baray-e Marya va Rohaniyat [Una discusión 
sobre el Marya’a y la Rohaniya] en 1962, a raíz de la necesidad 
de pensar el futuro del shiismo tras la influencia del factor ex-
terno. En esta obra, compuesta por diálogos entre pensadores 
musulmanes e intelectuales islamistas en los seminarios (howze) 
de Qom, Teherán e Isfahán entre 1960 y 1961, participaron 
intelectuales tan diversos en sus posturas y perspectivas como 
Morteza Motahari, Mahmud Taleqani y Mehdi Bazargan, entre 
otros. Las discusiones de estos encuentros tenían el objetivo de 
averiguar el papel de los seminaristas en la política nacional y 
explicar las diferentes posturas al respecto entre los interesados 
en interpretar el islam para trazar un camino que llevara al 
cambio social, o bien entre aquellos que preferían seguir la 
tradición del quietismo esperando el advenimiento del imam 
oculto para recibir dicho cambio (Tabatabai y Behesti, 1962, 
pp. 261-266).21

19 

[23] 
 

 

antisionistas y antiimperialistas, la relación entre ellos se fue haciendo cada vez más fría 

debido a que el modelo de Jomeini presentó algunos desafíos a la propia organización, así 

como a organizaciones islamistas de la región, sobre todo cuando, en medio de la guerra 

Irán-Iraq, habría de ser la Siria de Hafez al Assad (y no la Hermandad egipcia) el único 

actor que respaldaría a Irán en dicha guerra, a pesar de las claras diferencias ideológicas 

entre el Baa’th sirio y el Velayat al Faqih iraní.18 

Las primeras acciones contenciosas islamistas en Irán se hicieron a través de panfletos, 

cintas de radio y revistas clandestinas como Combatiente (Mojahed), que era nutrida por 

grupos islamomarxistas y familias bazaríes simpatizantes de Jomeini. Entre 1962 y 1979 

comenzó a visibilizarse en Irán un potente movimiento político que fue apoyado por la 

mayoría de las masas, liderado desde el exilio por el ayatola Jomeini y apuntalado por las 

ideas de grandes intelectuales (algunos simpatizantes de las guerrillas inspiradas en las 

estrategias contenciosas directas de la Revolución cubana o la guerra de Independencia de 

Argelia), con el cual se llamó al derrocamiento del shah al prometer una “regeneración de 

carácter moral y una verdadera independencia de los recursos nacionales del país” 

(Garduño, 2016, p.<108). 

La acción contenciosa de los intelectuales iraníes se nutrió de tesis como las de Ahmed 

Fardid, pero internacionalizadas por Yalal al Ahmad cuando se publicó el texto 

Gharbzadegui [La plaga de Occidente], traducido a varios idiomas no sólo en Medio 

Oriente sino también a lo largo del sureste asiático y otras partes del mundo.19 Las 

                                                 
18 Éste sería el inicio de la alianza entre Irán y Siria, y entre Irán y Hamás, pues algunos miembros de la Hermandad permanecieron 

en contacto directo con Irán, como lo prueba la publicación del texto Jomeini: la alternativa islámica, de Fathi Abdul Aziz. 

19 Garbzadegī (غربزدگی) es un término peyorativo en lengua persa que suele ser traducido como “intoxicación de Occidente” 

(westoxication). Se refiere a la voluntad de adoptar e imitar el modelo de la cultura occidental en la identidad cultural iraní, sobre todo 

en rubros como educación, arte, economía y geopolítica. La primera vez que se utilizó fue en la década de 1940, por el profesor 

Ahmad Fardiid de la Universidad de Teherán, pero su uso se popularizó en la publicación clandestina del libro del mismo título de 

Yalal al Ahmad, un crítico político que militó un tiempo en el partido Tudeh y simpatizó con Mosadeq en el interregnum nacionalista 

contemporáneo de uno de los lingüistas más renombrados del Irán actual, Ali Akbar Dejoda, creador del Diccionario de persa 

moderno más extenso que se conoce. Véase Axworthy, 2014, p.<78. 

 es un término peyorativo en lengua persa que suele ser 
traducido como “intoxicación de Occidente” (westoxication). Se refiere a la voluntad 
de adoptar e imitar el modelo de la cultura occidental en la identidad cultural iraní, 
sobre todo en rubros como educación, arte, economía y geopolítica. La primera vez que 
se utilizó fue en la década de 1940, por el profesor Ahmad Fardid de la Universidad de 
Teherán, pero su uso se popularizó en la publicación clandestina del libro del mismo 
título de Yalal al Ahmad, un crítico político que militó un tiempo en el partido Tudeh 
y simpatizó con Mosadeq en el interregnum nacionalista contemporáneo de uno de los 
lingüistas más renombrados del Irán actual, Ali Akbar Dejoda, creador del diccionario 
de persa moderno más extenso que se conoce. Véase Axworthy, 2014, p. 78.

20 Un punto de partida se ve en la muerte del ayatola Boruyerdi, en marzo de 
1960, una de las fuentes de emulación (Marya’ Taqlid) más importantes de Irán y del 
shiismo duodecimano, evento que significó el abandono del quietismo religioso en 
los asuntos del Estado y el impulso de una serie de discusiones sobre los asuntos po- 
líticos de coyuntura.

21 Uno de los efectos de estos seminarios es que no produjeron acuerdos con- 

0229-0266-GARDUNO.indd   251 06/04/2019   11:34:46 a.m.



252	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Otro espacio por excelencia donde se estimuló el pensa-
miento del modernismo religioso para criticar al shah fueron los 
salones de congregación (hosseyniyeh), y la Hosseyniyeh Ershad 
fue uno de los íconos que albergó a pensadores de la talla del 
ayatola Motahari, Mohammad Homayun y Ali Shariati, a quien 
se ha denominado “el verdadero ideólogo de la revolución” por 
sus innovadoras ideas (las cuales distanciaban el islam de una 
interpretación normativa y estrictamente coránica) al mez- 
clar, tal como otros intelectuales lo habían hecho alrededor del 
mundo islámico, los conocimientos islámicos alcanzados en 
Mashad con los conocimientos adquiridos durante su estancia 
en Europa, particularmente en Francia, después de obtener un 
doctorado con la discusión de textos de Jean-Paul Sartre, Franz 
Fanon, el Che Guevara y Roger Garaudy, entre otros.22 Cabe 
agregar que este espacio se erigió como un activo instituto de 
educación e investigación desde una perspectiva crítica que en- 
fatizó los valores nacionalistas como eje de construcción de una 
identidad iraní, pero tomando el islam como punto de partida 
para cualquier cambio social impulsado por las élites o grupos 
subalternos.

Aunque hubo una plétora de interpretaciones del islam 
en otros lugares desde la universidad, el bazar, la mezquita, jar- 
dines y casas privadas, reformistas y modernistas intercambia- 

cretos a corto plazo, lo que llevó a la descentralización de la marya’ como institu- 
ción, pues algunos religiosos en Iraq, Líbano e Irán se autoerigieron como tales en su 
respectivos seminarios o incentivaron a sus estudiantes a que hicieran lo mismo debido 
a la necesidad de contar con cierta legitimidad que les permitiera mantener organiza- 
das a sus comunidades ante el vacío de poder que había dejado Boruyerdi. Cabe señalar 
que en las normas de la Ruhaniya, la gayba (ocultamiento) del décimo segundo imam 
otorga al ayatola un papel más activo en la comunidad al asumir prerrogativas solo 
atribuibles al mahdi, como dirigir la oración del viernes, el derecho de recolectar los 
impuestos y la facultad para declarar el yihad, lo cual exigía cierto reconocimiento 
social que se tuvo que buscar en las escuelas con más prestigio tradicional, como Nayaf 
y Kerbala en Iraq, lo que dejó a Qom en estado de incertidumbre política momen- 
tánea.

22 Una de las principales obras de Ali Shariati fue Insan va islam [Hombre e islam], 
en la que abordó las vivencias en la historia del islam y los valores éticos y la conducta 
que marcaron sus actos. De hecho, fue a partir de su incorporación a la Hosseyniyeh 
Ershad, en 1969, cuando Ali Shariati surgió como líder clave que influyó en muchos 
movimientos revolucionarios de izquierda por algunas de sus ideas, como “el martirio 
es la defensa de la justicia social” y “todos los días son Ashura”, entre otras. Véase 
Abrahamian, 1982, pp. 24-28.

0229-0266-GARDUNO.indd   252 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 253

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

ron puntos de vista para enfrentar las políticas económicas del 
shah y las persecuciones de sus servicios de inteligencia, la savak, 
la cual, como ocurrió en Egipto, se convirtió en una organiza-
ción sumamente violenta que (no sólo) expulsó a Jomeini hacia 
Turquía en 1964, encarceló a Shariati y cerró la Hosseyniyeh 
Ershad en 1972, sino que también cometió actos de tortura 
contra activistas comunistas, marxistas y anarquistas, como se 
ha documentado recientemente (Mctigue, 2012).

Las prisiones y el exilio, al igual que en el caso egipcio, 
fueron otro lugar por excelencia de diálogo y discusión de las 
producciones islamistas iraníes. Particularmente la prisión de 
Evin, donde islamistas como los ayatolas Mahmoud Taleqani y 
Hussein Ali Montazeri, e islamo marxistas como Masud Rajavi, 
compartieron ideales en común que después se verían reflejados 
en la conducta de la guerrilla iraní (Mesa, 2010, p. 451).

Lo anterior lleva a hablar de un tercer ejemplo de acción 
contenciosa, esto es, la formación de la misma guerrilla iraní. A 
lo largo de los años sesenta, diversas agrupaciones de izquier- 
da se formaron para diseñar estrategias armadas contra la mo- 
narquía.23

De las decenas de grupos en esta escena, dos organizacio- 
nes se erigieron como las más importantes por su efectividad 
contra la savak y la importancia de sus ideas en las universi- 
dades del país, particularmente en la Universidad de Teherán: 
los Fedayin-e Jalq (Fedayines del Pueblo) y los Moyahedin-e 
Jalq Iran (Combatientes del Pueblo de Irán). Estas dos organi-
zaciones se encargaron de liderar los combates contra el ejérci- 
to de la monarquía iraní en un momento en que la legitimidad 
del régimen se encontraba seriamente fracturada y cuando los 
movimientos islamistas en la región se fragmentaban entre 
aquellos que optaban por la estrategia social como vía para el 
cambio y los que preferían combinarla con la vía armada.

23 A diferencia del caso egipcio, el contacto entre marxistas e islamistas en Irán 
fue constante a través de diversas tertulias con vías a la unificación e, incluso, combates 
coordinados contra la savak y los servicios de seguridad del shah. No obstante, las dife-
rencias ideológicas y la falta de acuerdos políticos fueron obstáculos que no permitieron 
una alianza directa entre ellas. De hecho, ambas facciones llegaron a enfrentarse en 
las calles de Teherán cuando los marxistas del grupo Fedayin-e Jalq fueron excluidos 
en las listas para participar en las elecciones parlamentarias organizadas por el nuevo 
gobierno (Abrahamian, 1989, p. 197).

0229-0266-GARDUNO.indd   253 06/04/2019   11:34:46 a.m.



254	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

La guerrilla iraní se había formado con una combinación 
ideológica que los círculos más conservadores de los seminarios 
no aceptarían posteriormente. En principio, los Fedayin-e Jalq 
recibirían ayuda de algunas familias bazaríes, pero mantendrían 
una tendencia claramente marxista. En el caso de los Moyahe-
din, la combinación radicó en su enfoque “islamo-marxista”, el 
cual defendieron diciendo que “la técnica marxista y el espíritu 
del islam era lo que mantenía su vitalidad para conectar con 
las masas del pueblo iraní y lograr juntos el derrocamiento del 
shah” (Garduño, 2016, p. 108). Estas organizaciones, además, 
establecieron conexiones con movimientos nacionalistas en el 
mundo árabe, como la Organización para la Liberación Palesti-
na de Arafat, y a pesar de tener un discurso nacionalista y laico, 
pudieron establecer relaciones de solidaridad mediante el eje 
armado y la importancia de combatir la influencia occidental 
en sus luchas respectivas.

No obstante tanta diversidad, la meta común de éstos y 
otros grupos fue transmitir a la gente la importancia de formu-
lar respuestas a la tiranía del shah. Pero de esta gama ideológica, 
el mensaje y el carisma de Jomeini fueron los más fáciles de di-
gerir, particularmente entre la población que residía en el sector 
rural y la población marginada de las grandes ciudades, como 
Teherán e Isfahán. Aunque Jomeini y sus asesores se nutrieron 
de ideas de intelectuales como Ali Shariati, Abol Hassan Bani 
Sadr o el ayatola Motahari para formular la idea del Velayat-e Fa-
qih, su narrativa ante las masas se presentó como algo innovador 
y eficiente que lucharía contra aquello que el arabismo no ha- 
bía podido superar, es decir, una retórica contra el sionismo, 
contra la URSS, contra Estados Unidos, contra Israel, contra 
la corrupción y la represión, y con el lema por excelencia de la 
revolución iraní de 1979, que fue ¡na shargi, na garbi, yumhuri- 
ye eslami! (“¡Ni Oriente, ni Occidente. República Islámica!”).

El factor externo como variable de la contracción 
hegemónica: Egipto e Irán en retrospectiva

Las décadas de 1960 y 1970 son el contexto fundamental para 
entender la crisis del Estado secular en Medio Oriente, pues 

0229-0266-GARDUNO.indd   254 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 255

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

a través de las acciones contenciosas se entiende por qué el is- 
lamismo no fue un proyecto que nació sólo como respuesta 
directa al fracaso de los gobiernos seculares, sino como un pro-
ceso que se fue contrayendo de manera simultánea a la del na-
cionalismo, el antiimperialismo, el marxismo, el antisionismo 
y el anticolonialismo. Sin embargo, diversos factores externos 
llevaron a Egipto e Irán a destinos diferentes. La intervención 
extranjera y otros elementos de orden regional e internacional 
son fundamentales para entender estos cambios y no dar por 
hecho que el islamismo triunfó como alternativa, porque si bien 
se trató del contexto donde surgieron más grupos islamistas 
con repertorios de movilización violenta, también fue el que 
atestiguó mayor represión y masacres contra ellos, al menos en 
el mundo árabe.

En Egipto, un primer elemento explicativo lo constituye el 
fortalecimiento del nacionalismo sionista, que ya tenía planes 
para invadir lo que denominaba “territorios hostiles”.24 Egip-
to fue objetivo de uno de los primeros ataques preventivos 
de la historia del siglo xx cuya ocupación no sólo se limitó 
a los territorios palestinos, sino que se extendió al Sinaí y a 
los Altos del Golán (Shue y Rodin, 2010, p. 215). Si bien Irán 
también enfrentó una intervención extranjera con la guerra 
Irán-Iraq a principios de los años ochenta, la diferencia estri- 
bó en que Egipto era un país que no tenía petróleo y que pasó 
a depender directamente del crudo y el dinero saudíes (etapa 
conocida como la desradicalización), mientras que el nuevo 
gobierno iraní no sólo era autosuficiente en energía, sino que 
además podría exportarla por la misma vía por la que lo hacían 
sus vecinos árabes hostiles, es decir, el estrecho de Ormuz, 
con lo que garantizaba una entrada de dinero para mantener 
la nueva hegemonía en el Estado. Algo en lo que coinciden 
Egipto e Irán en este momento es que la guerra contra Israel 
e Iraq, respectivamente, fue utilizada para perseguir diversos 

24 Ya había planes para invadir, aunque Estados Unidos los vetó en 1960. Se 
llamó Plan Shacham y consistía en dividir Cisjordania en ocho distritos para facili- 
tar la administración militar. Recibe el nombre del general Mishael Shacham, uno de 
los cofundadores (junto con Ariel Sharon) de la Unidad 101, es decir, la unidad militar 
encargada de las atrocidades contra decenas de aldeas durante la guerra de 1948. Véase 
Pappe, 2017, pp. 19-21.

0229-0266-GARDUNO.indd   255 06/04/2019   11:34:46 a.m.



256	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

movimientos de izquierda que querían aprovechar la circuns-
tancia para insertarse en la nueva arena política, lo cual no fue 
posible debido a la represión utilizada por sus detractores (Abra- 
hamian, 1999, p. 35).

Un segundo elemento explicativo es el pragmatismo po-
lítico. Ciertamente, durante la década de 1970 Egipto y otros 
países experimentaron un auge de movimientos islamistas 
que coincidió con lo que sucedía en otros países de la región. 
Por ejemplo, en Túnez, Rashid Ganouchi y otros jóvenes 
publicaron la revista Ma’arifa [Conocimiento] y formaron la 
organización Jamaa al islamiya [Asociación Islámica], accio-
nes con las cuales comenzaron a involucrarse en la discusión 
política contra Bourgiba mediante la formación posterior del 
Movimiento de Tendencia Islámica.25 En el caso de Arabia 
Saudí, entre el 20 de noviembre y el 5 de diciembre de 1979, 
Yihiman al Utaybi, un hombre que declaró a su cuñado como 
el mahdi, tomó la Gran Mezquita de La Meca junto con tres 
mil de sus partidarios y reclamó el final de la dinastía Saudí y 
la instauración de un sistema califal (Saleh, 2006, p. 192). Otros 
casos donde el avance islamista fue evidente son Sudán, Líbano 
e incluso Malasia e Indonesia, y las minorías musulmanas en 
China, Asia Central, India y varios países del África subsaha-
riana. En el caso de Siria, la Hermandad Musulmana alcanzó 
una influencia social importante, al grado de organizar una 
manifestación masiva contra Hafez al Assad en Hama, provin-
cia que tomaron por 27 días, pero que terminó en una de las 
masacres más grandes de la historia del país; algunos autores 
cifran el número de muertos en 20 000 (Fisk, 2010). En el caso 
palestino, la presencia islamista también se incrementó, pues, 
a pesar de la ocupación israelí, el número de mezquitas en Ga- 
za y Cisjordania creció de 400 a 750 de 1967 a 1987, se fundó 
la Universidad Islámica de Gaza en 1978 y se crearon diversos 
grupos pro Hermandad Musulmana que comenzaron a ganar 
elecciones estudiantiles en diversas universidades, como las de 
Nablus y An Najah (Marín, 1999, p. 314).

25 En el ámbito local, los efectos desestabilizadores de las políticas gubernamenta-
les, las manifestaciones de 1978 y los jóvenes universitarios interesados en el lenguaje 
contestatario de los islamistas fueron factores que llevaron al gobierno a calificar a sus 
manifestantes de “jomeinistas” o “proiraníes”. Véase Moya, 2014, p. 38.

0229-0266-GARDUNO.indd   256 06/04/2019   11:34:46 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 257

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

No obstante esta expansión islamista por la región, los is- 
lamistas en Irán mostraron un alto grado de pragmatismo al 
recibir, antes que cualquier otro movimiento, la visita de or- 
ganizaciones nacionalistas altamente populares en el Medio 
Oriente como Al Fatah, liderada por Yasser Arafat, que tenía 
vínculos con los Moyahedin-e Jalq (que más tarde serían pur-
gados a lo largo de la década de 1980 por el mismo Jomeini). 
En el exterior, los islamistas iraníes recibieron ayuda directa 
de la URSS y Corea del Norte para librar la guerra con Iraq. 
En el interior, Irán comenzó a establecer nexos con el movi-
miento obrero (movimiento con fuerte influencia socialista en 
sus demandas laborales) y adoptó celebraciones ajenas a su ideo- 
logía, como el Día del Trabajo, cuestión que muestra que el isla-
mismo de la época no funcionaba como mero discurso religioso 
y se entendía mejor como un instrumento de movilización en 
plena estrategia de supervivencia política (Abrahamian, 1993, 
p. 60). En este caso, es necesario aclarar que los islamistas iraníes 
aliados a Jomeini se convirtieron en los representantes del Esta- 
do y, mediante el establecimiento de la República Islámica de 
Irán, siguieron constituyendo una fuerza contenciosa frente al 
Estado secular, aunque con el paso del tiempo la emergencia de 
nuevas generaciones replicaría prácticas represoras y de censura, 
como la monarquía Pahlevi lo había hecho en su momento.

Un tercer elemento radicó en los diferentes impactos de la 
política global. A principios de 1977, con una tasa de inflación 
de 20% y el impacto de la recesión económica global, el país del 
Nilo experimentó una serie de protestas conocidas como “las 
revueltas del pan”, movilizaciones en las que varios sectores de 
la sociedad salieron a las calles al grito de “¿dónde está nuestro 
desayuno?” y contra las cuales Sadat tuvo que desplegar al ejér-
cito egipcio en las calles por primera vez desde 1952 (“Egipto 
culpa a los soviéticos de la actual crisis”, 1977). A los 10 meses 
de estos disturbios, Sadat viajó a Jerusalén, donde se entrevistó 
con el primer ministro israelí Menachem Begin, situación que 
se tradujo en la firma de los Acuerdos de Camp David en 1979, 
en los que Egipto se convirtió, paradójicamente, en el primer 
país árabe que reconoció oficialmente a Israel a cambio del 
retiro de sus fuerzas de la península del Sinaí, lo que provocó 
un rechazo regional que le costó a Egipto no sólo la expulsión 

0229-0266-GARDUNO.indd   257 06/04/2019   11:34:47 a.m.



258	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

de la Liga Árabe, sino la vida misma al presidente Sadat, que 
fue asesinado en octubre de 1981.26

En el caso iraní, los islamistas coordinaron el sentimiento 
antiisraelí muy bien y lo explotaron para fines tanto internos 
como externos. Además, si bien Estados Unidos, la URSS y 
muchos países de Europa estaban preocupados por el éxito 
de la Revolución de 1979 (porque se corría el riesgo de que se 
extendiera a las poblaciones shiitas del golfo Pérsico y de que 
influyera en los movimientos contestatarios de Asia Central), 
estos países no intervinieron directamente en Irán y crearon 
dos barreras para aislar la revolución. Por un lado, Washing-
ton armó a Sadam Hussein en Iraq para iniciar la mencionada 
guerra Irán-Iraq, la cual duró prácticamente toda la década de 
1980. Y, por el otro, la URSS invadió Afganistán para apoyar al 
Partido Democrático Popular de Afganistán, de corte marxista, 
estrategia que fue respondida por las administraciones Carter 
y Reagan con el financiamiento de un grupo de “luchadores 
por la libertad” (Moyahedin afganos) que posteriormente se 
convertirían en la semilla del movimiento conocido hoy como 
los talibanes.

A lo largo de la década de 1980, ambos frentes llevaron a 
cabo una política de contención y crearon un choque en el este 
y el oeste de Irán para desgastar la energía revolucionaria y 
evitar que se expandiera lo que denominaban “la ideología de 
Jomeini, que hacía del islam iraní un intento más de liberación 
contra el colonialismo y el imperialismo occidental con ciertos 
tintes de populismo” (Abrahamian, 1993, p. 61), mezcla que 
le iba muy bien a una sociedad que estaba en la búsqueda de 
un cambio político y acostumbrada a ser guiada por líderes ca- 
rismáticos.

26 Esto causó la aparición de más movimientos islamistas de corte violento, lo 
que dio pie a una política de represión generalizada, ya con ayuda de Estados Unidos. 
Cuando las actividades ideológicas de estos grupos pasaron a la escena pública, un 
movimiento similar se experimentó en el caso de Egipto, pues tras la muerte de Nasser 
surgieron diversas divisiones dentro de la Hermandad Musulmana que prefirieron li- 
brar su lucha contra el nuevo gobierno de Anwar Sadat por medio de la acción direc- 
ta. Entre estas organizaciones se encontraron la Yama’a al Yihad al Misriya [Grupo de 
la Yihad Egipcia], Al Yama’a a islamiya al Misriya [Comunidad Islámica de Egipto], la 
Yama’a Salih Sariyya al Misriya [Grupo Egipcio de Salih Sariyya] y la Yama’a al Takfir 
wal Hiyra [Grupo de Apostasía y Emigración]. Véase Cleveland, 2009, pp. 379-380.

0229-0266-GARDUNO.indd   258 06/04/2019   11:34:47 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 259

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Todo esto ocurrió en los años ochenta, cuando Estados 
Unidos comenzó a salir del “síndrome de Vietnam”, trauma 
que ocasionó que Washington se abstuviera de emprender 
una operación militar más en el mundo tras haber experi- 
mentado cerca de 58 000 bajas y más de 150 000 heridos en la 
selva vietnamita, además de haber hecho un penoso papel en 
la fallida misión de rescate de los 66 rehenes que fueron se- 
cuestrados y que permanecieron 444 días en la hoy extinta 
embajada estadounidense en Teherán. En aquella ocasión, en 
el año de 1981, el personal militar estadounidense poco pudo 
hacer para evitar el secuestro y tuvo que negociar cara a cara 
con Teherán para la posterior liberación de los rehenes. En 
otras palabras, tras Vietnam y la revolución iraní, en Estados 
Unidos había una enorme cautela a la hora de hacer operacio-
nes militares directamente, por lo que, cuando Reagan llegó al 
poder, trató de salir de dicha crisis utilizando terceros gobier- 
nos para las operaciones militares en el mundo, lo que dio ori- 
gen a la época de “los contra” en Nicaragua y del apoyo a las 
dictaduras en toda Centroamérica, donde Estados Unidos co- 
menzó a mostrar su musculatura militar en su zona de influen-
cia (Dabashi, 2017, p. 79). Las alianzas con Sadam Hussein y los 
Moyahedin afganos son parte de este proceso que tendría otras 
profundas repercusiones regionales que rebasan los objetivos de 
este análisis.

Conclusiones

A lo largo de este texto se asentó que no había que esperar hasta 
el triunfo de la Revolución de Irán de 1979 para ver las mani-
festaciones del islam político como un proyecto alternativo a 
la crisis del Estado secular en Medio Oriente, pues este modelo 
político, en sus diversas vertientes y facetas, tomó fuerza en la 
región, al menos desde los años cincuenta, a través de acciones 
contenciosas lideradas por diversos intelectuales islamistas, 
influidos por técnicas de acción directa de corte anticolonial, 
antiimperialista y antisionista, que utilizaron espacios como las 
universidades, las prisiones, el espacio público y los salones de 
congregación para propagar su crítica y sus postulados.

0229-0266-GARDUNO.indd   259 06/04/2019   11:34:47 a.m.



260	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Tomando como punto de partida lo ocurrido en Egipto 
antes de la derrota de 1967, y en Irán antes de la Revolución 
de 1979, en el texto se ofrecieron evidencias de que el islamis-
mo revolucionario no tomó sus ideas de preceptos puramente 
religiosos, sino de la interlocución con los regímenes que 
criticaba y de las técnicas guerrilleras de tipo cosmopolita 
que eran muy populares globalmente y que sirvieron como 
herramientas de crítica a la desigualdad económica y la crisis 
moral que se identificaba en la mayoría de la población de la 
región, particularmente en los sectores más desfavorecidos de 
Egipto e Irán.

Más que elementos reaccionarios y fundamentalistas, el is- 
lamismo en los países revisados se tornó en un proceso de 
cambio que tenía el objetivo de criticar al Estado secular y que, 
en dicho horizonte, fue altamente pragmático y flexible a otras 
influencias, incluso tomadas del exterior, como ocurrió en la 
formación de las ideas y las obras de grandes líderes como Say- 
yid Qutub y Ali Shariati. A esto seguirían estrategias de acción 
directa y el surgimiento de diversos grupos, armados y no ar- 
mados, que enfrentarían a los elementos de seguridad e inteli-
gencia de ambos países respectivamente.

A lo largo del texto se presentaron datos que evidenciaron 
la crisis, tanto en Egipto como en Irán, a la que se ha hecho 
alusión, y se mostró que, a pesar de las resonancias en el pro-
ceso, el factor externo fue vital para entender la forma en que 
la acción contenciosa islamista tomó vertientes diferentes en 
sus respectivas dinámicas geopolíticas. En Egipto, después de 
la guerra de 1967, los regímenes árabes que habían llegado al 
poder durante las décadas de 1950 y 1960 se vieron envueltos en 
un ambiente de desprestigio que provocó el eventual declive de 
sus estructuras burocráticas, seculares, populistas e ideológicas 
en todo Medio Oriente, lo que los llevó a la división geopolítica 
regional, así como a problemas internos ante la irrupción de 
más movimientos islamistas con perfiles de acción directa, lo 
que provocó una reacción inmediata de las fuerzas extranjeras 
para salvaguardar intereses particulares al lado del proyecto 
sionista israelí.

En el campo iraní, esta situación fue aprovechada por las 
acciones contenciosas de Jomeini, que, ante el agotamiento de 

0229-0266-GARDUNO.indd   260 06/04/2019   11:34:47 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 261

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

las ideologías seculares y una vez en Irán, se presentó como el 
eje articulador que hacía falta para sacar a la región, a los árabes 
y los no árabes, de la crisis en la que se encontraba, aprove-
chando que ni Estados Unidos ni la URSS podían intervenir 
directamente en Irán y aliándose con guerrillas de corte islamo-
marxistas y bases del movimiento obrero para sobrevivir a las 
presiones geopolíticas del momento, lo que finalmente logró 
a pesar de la guerra con Iraq a lo largo de los ochenta.

Finalmente, con el ejercicio anterior se muestra que el 
ascenso del islam político en la región no fue homogéneo y 
que, a pesar de que la Revolución de Irán de 1979 suele ser vista 
como un punto de partida para entender este fenómeno, la 
gestación del islam político como se conoce actualmente pro- 
viene de procesos previos y de organizaciones que canalizaron 
de inmediato la crisis de Nasser, sobre todo en Egipto, como 
el surgimiento de diversas organizaciones e intelectuales lo de- 
mostró con el tiempo.

Posteriormente, la Revolución de Irán dio un impulso a 
estos movimientos y alcanzó a varios países de la región al llevar 
un discurso que ponía la modernización secular no sólo como 
el gran error de los líderes nacionalistas, sino también como la 
responsable del estallido de la mayor parte de los conflictos en 
el denominado “mundo árabe” y del que enfrentaba a los árabes 
con el sionismo. Todo esto lo utilizó el nuevo gobierno de Irán 
para purgar su base islamo-marxista con fuerza y brutalidad 
al acusarlos de monafequin (hipócritas) y obligarlos al exilio, 
donde comenzarían un nuevo ciclo de acciones contenciosas que 
causarían otro tipo de presiones al nuevo gobierno iraní. v

Dirección institucional del autor:
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales 
Universidad Nacional Autónoma de México
Circuito Mario de la Cueva s/n
Ciudad Universitaria
04510 Coyoacán, Ciudad de México

0229-0266-GARDUNO.indd   261 06/04/2019   11:34:47 a.m.



262	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Referencias

Abdelnasser, W. M. (2011). The Islamic movement in Egypt: Percep-
tions of international relations, 1967-1981. Nueva York, NY: 
Routledge.

Abrahamian, E. (1982). Ali Shari’ati: Ideologue of the Iranian revolu-
tion. Middle East Reports, (102), 24-28. Recuperado de https://me-
rip.org/1982/01/ali-shariati-ideologue-of-the-iranian-revolution/

Abrahamian, E. (1989). Radical Islam: The Iranian Mojahedin. Lon-
dres: I. B. Tauris.

Abrahamian, E. (1993). Khomeinism essays on the Islamic Republic. 
Berkeley, CA: University of California Press.

Abrahamian, E. (1999). Tortured confessions: Prisons and public recan-
tations in modern Iran. Berkeley, CA: University of California 
Press.

Abrahamian, E. (2008). A history of modern Iran, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Abrahamian, E. (2013). The coup. 1953, the cia and the roots of modern 
U.S.-Iranian relations. Londres: The New Press.

Adams, M. (1971). The Muslim (Moslem) Brotherhood: Current status 
in United Arab Republic. Recuperado de http://discovery.natio-
nalarchives.gov.uk/details/r/C11022393

Ahmad, J. (1962). Gharb-zadagi: maqalah. Teherán: Azad.
Ajami, F. (1981). The Arab predicament. Arab political thought and 

practice since 1967. Cambridge: Cambridge University Press.
Al-Ghazali, Z. (1974). Return of the pharaoh. Memoir in Nasir’s prison. 

Leicester: The Islamic Foundation.
Al-Qaradawi, Y. (1993). Al-Hµalāl Wa-’l-Hµarām Fi’l-Islām. Beirut: 

Dār at-Ta‘āruf.
Amin, G. A. (1980). The modernization of poverty: A study in the 

political economy of growth in nine Arab countries, 1945-1970. 
Leiden: Brill.

Anani, K. (2016). Inside the Muslim Brotherhood. Religion, identity, 
and politics. Oxford: Oxford University Press. http://dx.doi.org 
/10.1093/acprof:oso/9780190279738.001.0001

Axworthy, M. (2014). Revolutionary Iran: A history of the Islamic 
Republic. Londres: Penguin.

Azaola, B. (2008). Historia del Egipto contemporáneo. Madrid: Ca-
tarata.

Barnes, W. (3 de diciembre de 2014). Islamism’s rise in Egypt wasn’t 
just because of the 1967 war. Muftah. Recuperado de https://
muftah.org/islamism-egypt-1967-war/#.We1yDoZrx7M

0229-0266-GARDUNO.indd   262 06/04/2019   11:34:47 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 263

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Bayat, A. (2013). Post-Islamism: The changing many faces of political 
Islam. Nueva York, NY: Oxford University Press. https://dx. 
doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.001.0001

Boothman, D. (2012). Islam in Gramsci’s journalism and Prison 
Notebooks: The shifting patterns of hegemony. Historical Materi-
alism, 20(4), pp. 115-140. https://dx.doi.org/10.1163/1569206X- 
12341268

Bowering, G. (Ed.). (2012). The Princeton encyclopedia of Islamic 
political thought. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Butko, T. J. (2004). Revelation or revolution: A Gramscian approach 
to the rise of political Islam. British Journal of Middle Eastern 
Studies, 31(1), 41-62.

Buttigieg, J. A. (1987). Criticism without boundaries: Directions and 
crosscurrents in Postmodern critical theory. Notre Dame, IN: 
University of Notre Dame.

Chalcraft, J. (2016). Popular politics in the making of the modern 
Middle East. Cambridge: Cambridge University Press. https://
dx.doi.org/10.1017/CBO9780511843952

Chalcraft, J. y Noorani, Y. (Eds.). (2007). Counterhegemony in the 
colony and postcolony. Houndmills, NY: Palgrave Macmillan. 
https://dx.doi.org/10.1057/9780230592162

Cleveland, W. L. y Bunton, M. (2009). A history of the modern Middle 
East. Boulder, CO: Westview Press.

Dabashi, H. (2011). The Green Movement in Iran. Nuevo Brunswick, 
NJ: Transaction.

Dabashi, H. (2017). Post-orientalism: Knowledge and power in time of 
terror. Londres: Routledge.

De Bellaigue, C. (2013). Patriot of Persia: Muhammad Mossadegh and a 
tragic Anglo-American coup. Nueva York, NY: Harper Perennial.

Egipto culpa a los soviéticos de la actual crisis. (25 de enero de 
1977). El País. Recuperado de https://www.elpais.com/dia-
rio/1977/01/25/internacional/222994807_850215.html

Elshahed, M. (23 de marzo de 2015). Nasr City was once Egypt’s 
new capital, but things were wrong. Cairo Observer. Recuperado 
de https://cairobserver.com/post/114391196879/nasr-city-was-
once-egypts-new-capital-but-things#.We_MZ4Zryi4

Fisk, R. (16 de septiembre de 2010). Freedom, democracy and hu- 
man rights in Syria. The Independent. Recuperado de https://
www.independent.co.uk/voices/commentators/fisk/robert-
fisk-freedom-democracy-and-human-rights-in-syria-2080463.
html

Garduño, M. (2016). La articulación de intereses de los Moyāhedīn-e 

0229-0266-GARDUNO.indd   263 06/04/2019   11:34:47 a.m.



264	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Jalq-e Iran: de la Revolución Islámica al Movimiento Verde. Estu-
dios de Asia y África, 51(1), 105-135. http://dx.doi.org/10.24201/
eaa.v51i1.2184

Giugni, M. G., McAdam, D. y Tilly, C. (Eds.). (1998). From con-
tention to democracy. Lanham, MD: Rowman & Littlefield 
Publishers.

Gramsci, A. (2009). Pre-prison writings. (Ed. R. Bellami). Cambridge: 
Cambridge University Press.

Gramsci, A. (2012). Selections from the Prison Notebooks of Anto- 
nio Gramsci. (Eds. y Trads. Q. Hoare y G. Nowell-Smith). Nueva 
York, NY: International Publishers.

Haqqani, H. (2015). Magnificent delusions: Pakistan, the United Sta-
tes, and an epic history of misunderstanding. Nueva York, NY: 
Public Affairs.

Hodgson, M. G. S. (2009). The venture of Islam, volume 3: The gun-
power empires and modern times. Chicago, CH: The University 
of Chicago Press.

Hourani, A. (2013). A history of the Arab peoples. Londres: Faber 
and Faber.

Huntington, S. P. (1993). The clash of civilizations? Foreign Affairs, 
72(3), 22-49. Recuperado de https://www.foreignaffairs.com/
articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations

Kahana, E. y Suwaed, M. (2009). Historical dictionary of Middle 
Eastern intelligence. Lanham, MD: The Scarecrow Press.

Khaliji, M. (27 de noviembre de 2009). The dilemmas of Pan-Islamic 
Unity. Current Trends in Islamist Ideology, 9, 64-79. Recuperado 
de https://www.hudson.org/research/9859-the-dilemmas-of-
pan-islamic-unity-

Kurzman, C. (1998). Liberal Islam: A sourcebook. Nueva York, NY: 
Oxford University Press.

Kurzman, C. (2002). Modernist Islam, 1840-1940: A sourcebook. Ox
ford: Oxford University Press.

Lewis, B. (1990). The roots of Muslim rage: Why so many Muslims 
deeply resent the West, and why their bitterness will not easily 
be mollified. The Atlantic. Recuperado de https://www.theat-
lantic.com/magazine/archive/1990/09/the-roots-of-muslim-
rage/304643/

Marín, R. (1999). La alternativa religiosa frente al secularismo: ori-
gen, desarrollo y aspiraciones del fundamentalismo islámico en 
Palestina. Estudios de Asia y África, 34(2), 295-323. Recuperado 
de https://estudiosdeasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/
article/view/1699/1699

0229-0266-GARDUNO.indd   264 06/04/2019   11:34:47 a.m.



GARDUÑO: LA ACCIÓN CONTENCIOSA DEL ISLAM POLÍTICO…	 265

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

McAdam, D., Tarrow, S. y Tilly, Ch. (2008). Dynamics of contention. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Mctighe, K. (21 de noviembre de 2012). Years of torture in Iran 
comes to light. New York Times. Recuperado http://www.
nytimes.com/2012/11/22/world/middleeast/years-of-torture-
in-iran-comes-to-light.html

Mesa Delmonte, L. (2010). El ayatollah al-ozma Hussein-Alí Monta-
zerí y el movimiento reformista en Irán. Estudios de Asia y África, 
45(2), 451-470. Recuperado de https://estudiosdeasiayafrica.
colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1977/1977

Moya, S. (2014). El islamismo en Túnez: de la independencia al renacer 
salafista. San José, Costa Rica: Centro de Estudios de Medio 
Oriente y África del Norte.

Nasr Allah, M. I. (1970). Al-Radd ala Sadeq al Azm [Una respuesta 
a Sadeq al Azm]. Beirut: Bayrūt Mu’assasat Dār Filist‰īn ul-Ta’līf 
wa-al-Tarjamah.

Pappe, I. (2017). The biggest prison on earth: A history of the occupied 
territories. Londres: Oneworld Publications.

Pipes, D. (1995). There are no moderates: Dealing with fundamentalist 
Islam. The National Interest. Recuperado de https://nationalin-
terest.org/print/article/there-are-no-moderates-dealing-with-
fundamentalist-islam-1034

Qadi Zadeh, Y. (9 de febrero de 2011). Rabet Ijuan al Muslimin va 
Enqelab-e Eslami. [Los nexos de la Hermandad Musulmana y 
la Revolución Islámica]. Tebyan. Recuperado de https://article. 

[40] 
 

 

MESA, L. (2010). El ayatollah al-ozma Hussein-Alí Montazerí y el movimiento reformista 

en Irán. Estudios de Asia y África, 45(2), 451-470. Recuperado de 

https://estudiosdeasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1977/1977 

MOYA, S. (2014). El islamismo en Túnez: de la independencia al renacer salafista. San José, 

Costa Rica: Centro de Estudios de Medio Oriente y África del Norte. 

NASR ALLAH, M. I. (1970). Al-Radd ala Sadeq al Azm [Una respuesta a Sadeq al Azm]. 

Beirut: Bayrūt Mu’assasat Dār Filist‰īn ul-Ta’līf wa-al-Tarjamah. 

PAPPE, I. (2017). The biggest prison on earth: A history of the occupied territories. Londres: 

Oneworld Publications. 

PIPES, D. (1995). There are no moderates: Dealing with fundamentalist Islam. The 

National Interest. Recuperado de https://nationalinterest.org/print/article/there-are-no-

moderates-dealing-with-fundamentalist-islam-1034 

QADI ZADEH, Y. (9 de febrero de 2011). Rabet Ijuan al Muslimin va Enqelab-e Eslami. [Los nexos de la 

Hermandad Musulmana y la Revolución Islámica]. Tebyan. Recuperado de 

https://article.tebyan.net/155245/ اسلامی-انقلاب-با-المسلمین-اخوان-رابطه  

QUINTANA, S. (1984). El discurso secularista como ideología étnica: un caso del Oriente 

árabe. Estudios de Asia y África, 19(2), 137-164. Recuperado de 

https://estudiosdeasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/861 

QUINTANA, S. (1986). El integrismo islámico: una respuesta a los límites de la utopía y la 

crisis de las ideologías. Estudios de Asia y África, 21(1), 21-44. Recuperado de 

https://estudiosdeasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1034 

RAFIABADI, H. N. (2007). Challenges to religions and Islam: A study of Muslim movements, 

personalities, issues and trends (Vol. 2). Nueva Delhi: Sarup & Sons. 

Quintana, S. (1984). El discurso secularista como ideología étnica: 
un caso del Oriente árabe. Estudios de Asia y África, 19(2), 137-
164. Recuperado de https://estudiosdeasiayafrica.colmex.mx/
index.php/eaa/article/view/861

Quintana, S. (1986). El integrismo islámico: una respuesta a los 
límites de la utopía y la crisis de las ideologías. Estudios de Asia y 
África, 21(1), 21-44. Recuperado de https://estudiosdeasiayafrica.
colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1034

Rafiabadi, H. N. (2007). Challenges to religions and Islam: A study of 
Muslim movements, personalities, issues and trends (Vol. 2). Nueva 
Delhi: Sarup & Sons.

Said, E. W. (1981). Covering Islam: How the media and the experts 
determine how we see the rest of the world. Nueva York, NY: 
Pantheon Books.

Saleh, W. (2006). El ala radical del islam. El islam político: realidad y 
ficción. Madrid: Siglo XXI.

0229-0266-GARDUNO.indd   265 06/04/2019   11:34:47 a.m.



266	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 2 (169), 2019, PP. 229-266

https://dx.doi.org/10.24201/eaa.v54i2.2359

Saleh, W. (2016). Libre pensamiento e islam. Valencia: Tirant Huma
nidades.

Shue, H. y Rodin, D. (2010). Preemption: Military action and moral 
justification. Oxford: Oxford University Press. http://dx.doi.
org/10.1093/acprof:oso/9780199233137.001.0001

Sierra Kobeh, M. de L. (2001). Democracia y procesos de liberaliza-
ción política en el Medio Oriente. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Sorby, K. (2004). Iraq under the reign of Faysal II (1953-1958). Asian 
and African Studies, 13(1), 1-27. Recuperado de http://cejsh.
icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.element.84b42044-1a82-
30b0-88db-36a48a4ea32c?q=bwmeta1.element.7bd8eff7-fe7e-
35cd-847d-5b106748ea25;0&qt=CHILDREN-STATELESS

Tabatabai, B. M. y Behesti, M. (1962). Bahti dar bareh-i margi’iyat 
wa ruhaniyat [Preocupaciones para la jerarquía jurídico-religiosa 
en Irán]. Teherán: Sihami.

Tarrow, S. G. (2010). The new transnational activism. Cambrid- 
ge: Cambridge University Press. https://dx.doi.org/10.1017/
CBO9780511791055

Tarrow, S. G. (2011). Power in movement: Social movements and 
contentious politics. Cambridge: Cambridge University Press.

The World Bank. (1960). Rural population 1960-2016. Recuperado 
de https://data.worldbank.org/indicator/SP.RUR.TOTL.ZS

Tilly, C. y Tarrow, S. G. (2015). Contentious politics. Nueva York, 
NY: Oxford University Press.

Waterbury, J. (2016). Egypt of Nasser and Sadat: The political economy 
of two regimes. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Wickham, C. R. (2005). Mobilizing Islam: Religion, activism, and 
political change in Egypt. Nueva York, NY: Columbia Univer-
sity Press.

Zollner, B. H. E. (2011). The Muslim Brotherhood: Hasan Al-Hudaybi 
and ideology. Londres: Routledge.

0229-0266-GARDUNO.indd   266 06/04/2019   11:34:47 a.m.


