ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

La tradicion siriaca

como intermediaria en la

transmision del pensamiento
filosofico griego al entorno

islamico: las Categorias de Aristoteles!

The Syriac tradition as an
intermediary in transmitting
Greek philosophy to the Islamic
context: Aristotle’s Categories

LUIS XAVIER LOPEZ-FARJEAT*

Resumen: El objetivo de este trabajo es registrar la relevancia de la
tradicién siriaca en la transmision de la filosofia griega al entorno
islamico. Con este fin, tras presentar aspectos hist6rico-filoséficos que
enfatizan el papel de los traductores cristianos siriacos, me ocupo del
impacto que tuvieron las Categorias, el tratado légico de Aristételes,
en la conformacién del vocabulario filoséfico utilizado en la formula-
ci6n del dogma trinitario en la tradicién cristiana y en las discusiones
acerca de los atributos divinos en la teologia islamica. A través de estos
dos ejemplos muestro la influencia de la tradicion filoséfica siriaca en
algunos teblogos islamicos, y sostengo que la labor de traduccién de
los cristianos orientales fue notable en casos especificos.

Palabras clave: tradicién siriaca; Aristoteles; Categorias; teologia
islamica; dogma trinitario; atributos divinos.

Recepcién: 26 de noviembre de 2017. / Aceptacién: 19 de febrero de 2018.

* Universidad Panamericana, llopez@up.edu.mx

! Esta investigacién forma parte del proyecto “Metodologias de interpretacion
de Tanaj y Coran en las tradiciones clasicas judia e islimica”, financiado por la Uni-
versidad Panamericana a través del “Fomento a la Investigacién UP 20177, cédigo
UP-CI-2017-FIL-MX-02.

[27]



28 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Abstract: The aim of this paper is to examine the importance of the
Syriac tradition in transmitting Greek philosophy to the Islamic con-
text, starting with an introduction of some historical-philosophical
aspects emphasizing the role of Christian Syriac translators. This is
followed by a study of the impact of Aristotle’s Categories on the
creation of the philosophical vocabulary used to formulate the Trini-
tarian dogma in the Christian tradition, and on the discussions con-
cerning divine attributes within Islamic theology. Through these two
examples, I reveal how the Syriac philosophical tradition influenced
some Islamic theologians, and argue that the translation work done
by Eastern Christians was remarkably important in specific cases.

Key words: Syriac tradition; Aristotle; Categories; Islamic theol-
ogy; Trinitarian dogma; divine attributes.

Introduccion

La importancia de la tradicién intelectual islamica en la recep-
cion, desarrollo y transmision de la filosofia griega —en especial
de Aristoteles— en el mundo europeo medieval es un hecho
constatado por historiadores de la filosofia y de las ideas.? El
papel de los fildsofos islamicos no se reduce a la mera parafrasis
o conservacion de los textos antiguos; también concibieron
una filosofia original, capaz de enfrentar problemas propios
del entorno islamico. Sin su labor intelectual, como se sabe, la
preservacion del pensamiento filoséfico griego se habria visto
interrumpida. La filosofia medieval europea es inimaginable sin
los referentes grecoislamicos. Basta con analizar el modo en que
tedlogos cristianos como Alberto Magno o Tomas de Aquino,
por mencionar solo dos nombres, heredaron los argumentos
y el vocabulario filoséfico de pensadores como Alfarabi, Avi-
cena, Avempace y Averroes, a través de las traducciones lati-
nas hechas desde el siglo xi1 en la Escuela de Toledo.* Mas alla

2 Existe abundante literatura al respecto. Véase, por ejemplo, Zimmerman y
Craemer-Ruegenberg, 1985; D’Alverny, 1994; Butterworth y Blake, 1994; Fidora
y Polloni, 2017; para conocer el modo en que la influencia islimica continué durante
el Renacimiento, véase Hasse, 2016.

’ Por mencionar unos cuantos ejemplos, incluidos algunos sobre tratados espe-
cificos de los arabes: Daiber, 1999; Hasse, 2000; Fidora, 2003; Burnett, 2005; Janssens,



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 29

de los acuerdos y desacuerdos doctrinales entre las dos tradi-
ciones religiosas, el modo en que los conceptos y los argumen-
tos de los filosofos islamicos se analizaron, se ammdaron y se
adoptaron al contexto cristiano, es prueba de un riquisimo
encuentro intelectual en el que, como es 16gico, también hubo
disenso, debate y critica.

A pesar de la evidencia textual y la inabarcable cantidad de
literatura especializada que permite constatar el modo en que
la Europa medieval hered¢ la filosofia islamica y la judia, en
2008 el historiador Sylvain Gouguenheim (2008) publicé un
libro titulado Aristote au Mont Saint-Michel : les racines grecques
de ’Europe chrétienne,* donde niega que la civilizacion islami-
ca haya sido capaz de asimilar la filosoffa y la ciencia griegas,
y sostiene que fueron cristianos como Jacobo de Venecia (si-
glo x1) y los monjes cristianos del Mont Saint-Michel, quienes
verdaderamente tradujeron y cultivaron la filosofia activamen-
te, frente a un islam mas bien anquilosado y reacio al cultivo
de las disciplinas filoséficas. Gouguenheim intenta mostrar que
en realidad la Europa cristiana jamas perdio su filiacion griega,
aunque admite que en Bizancio se vio seriamente disminuida,
entre otras razones por el desuso de la lengua griega.

A pesar de lo anterior, insiste en que la traduccion de textos
filoséficos del griego al latin se mantuvo de manera constante,
lo que resté importancia a la enorme cantidad de traducciones
arabes que vieron la luz en Bagdad, en la Casa de la Sabidu-
ria, de los siglos 1x al X1, y que habrian sido heredadas a Europa
(Gutas, 1998; Bruns, 2003; D’ Ancona, 2010). En efecto, la Casa
de la Sabiduria fue la cuna de la filosofia islamica. Se sabe que
ahi se traducian y estudiaban tratados no sélo filosoficos, sino
también de otras disciplinas como las ciencias religiosas, la al-
quimia, la astronomia, las matematicas, la medicina, la historia,
la geografia. El aprendizaje de la logica aristotélica en ese cen-
tro del saber era primordial e indispensable para el cultivo de
la medicina y la astronomia. Ahi fue donde los “arabes” —en-
tre quienes habia cristianos y musulmanes— lograron asimilar

2007; Bertolacci, 2009, 2011; Burnett, 2001; Hasse y Bertolacci, 2012; Schmieja, 2012;
Fidora, 2013; Galluzzo, 2013; Hasse, 2014.

# Las reacciones al libro de Gouguenheim no se hicieron esperar; véase Biittgen,
De Libera, Rashed y Rosier-Catach, 2009.



30 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

la filosofia —en especial a Platon, Aristoteles, los estoicos y va-
rios neoplaténicos—; ahi adaptaron la filosoffa a su proplo

contexto; ahi le llamaron falsafa a la filosofia; ahi se gesto el
pensamiento de al-Kindji, el primer filosofo de los arabes, y su
circulo (Endress, 1997a).

La Casa de la Sabiduria era un centro interreligioso donde
confluian principalmente musulmanes, musulmanes conversos
y cristianos orientales. El entorno era, ademas plurilingistico,
ya que en él circulaban textos escritos en griego que se tradu-
cfan al siriaco y, en algunos casos, al persa, y posteriormente al
4rabe. El siriaco era el dialecto del arameo utilizado, junto con
el griego, por buena parte de los cristianos orientales.> Por ello,
vale decir que en los procesos de traduccion del siriaco al arabe,
dos lenguas con algunas similitudes, también se transmitieron
algunos aspectos conceptuales de raiz grecocristiana que, de al-
guna forma, marcan la filosofia y la teologia islamicas (Brock,
1984b; Huggonard-Roche, 1990; Penn, 2015). Traducir un texto
es en parte un acto de apropiacion hngulstlca y cultural, y en las
traducciones los textos terminan por adquirir nuevos sentldos
y nuevas formas de entenderse e interpretarse. La apropiacion
de la terminologia griega y siriaca en la literatura filosofica y
teologica de los cristianos orientales y los musulmanes es par-
ticularmente desafiante y, lejos de formular teorias generales
cada texto en particular requiere una revision minuciosa. S6-
lo de este modo es posible determinar los aspectos especificos
desde los que puede reconocerse y trazarse una hlstorla con-
ceptual que, en muchos casos, permitira reconocer raices filo-
soficas en comun y, como consecuencia, referentes conceptua-
les muy similares en tradiciones distintas. En esta direccion, es
cierto que los cristianos orientales desempeﬁan un papel im-
portante en el proceso de transmisién y difusion de los textos
filosoficos griegos a la civilizacion islamica y, posteriormente,
al cristianismo latino y a Europa en general.

En el capitulo segundo de su libro, Gouguenheim destaca
precisamente el papel de los traductores cristianos de Oriente
y sostlene que, entre los siglos vty X, la cultura arabe-islamica
fue mas bien marginal, y que quienes verdaderamente tradu-

5 De hecho, el siriaco heredd varios términos griegos. Véase Brock, 1984a.



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 31

jeron y trabajaron con los textos filosoficos griegos fueron
los cristianos orientales. En efecto, los cristianos de Oriente
—siriacos, jacobitas, melquitas, coptos, nestorianos, maronitas,
sabeos (Brock 1992)— fueron traductores del griego al siria-
coy, posteriormente, tras el dominio musulman, del siriaco al
arabe (y, en algunos casos, directamente del griego al arabe).

Gouguenheim sefiala en particular la labor de tres persona-
jes sin duda importantes en el siglo x: Hunayn ibn Ishaq (nes-
toriano), Teodoro Abt Qurrah (melquita) y Yuhanna ibn
Masawaih (nestoriano).® Ensalza, con justa razon, la labor de
estos traductores y pensadores, y concluye de manera termi-
nante que la civilizacion islamica debe précticamente todo alos
cristianos de Oriente, algo que, segun su vision, suele pasarse
por alto al difundirse la versién coménmente aceptada de que
Europa debe al islam su desarrollo civilizatorio, cuando, en
realidad, segin Gouguenheim, se lo debe a los cristianos de
Oriente.

La radicalidad de esta conclusién, aunada a la falta de co-
nocimiento de la tradicién cristiana oriental y de la filosofia
islamica, ademas de un manejo deficiente de los estudios
especializados en la materia, como por ejemplo los de Alain
de Libera’ (a quien ataca recurrentemente), ‘Abdurrahman
Badawi (1968) o Mohammed Arkoun (1982; 2005), entre otros,
hacen que las equivocaciones y las visceralidades del libro so-
bresalgan por encima de una premisa que, a mi juicio, podria
no ser tan descabellada si se comprende de manera matizada
y en su justa medida: es verdad que los cristianos de Oriente y
sus traducciones siriacas desempenan una funcién importante
en el proceso de transmision de la filosofia griega al mundo
islamico; sin embargo, es indispensable definir con la suficiente
espec1f1c1dad cual fue el papel de la lengua siriaca como inter-

¢ Hay literatura suficiente en la que se reporta la relevancia de estos tres perso-
najes. Para el caso de Hunayn ibn Ishaq, véase la coleccién de articulos reunidos en
Sezgin, 1999; sobre Teodoro Abu Qurrah, véase Monferrer Sala, 2005; y para Yuhanna
ibn Masawaih, véanse los articulos reunidos en Sezgin, 1996.

7 Es enorme la cantidad de literatura especializada en la que De Libera ha hecho
notar la influencia de los filosofos drabe-islimicos en la filosofia medieval latino-
cristiana y la conformacién de la Europa moderna. No remito aqui a uno de sus
miltiples trabajos académicos, sino a una entrevista donde es explicito al respecto; a
saber: De Libera, 1997.



32 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

mediaria entre el griego y el arabe.® Eso es precisamente lo que
intentaré mostrar en este articulo. En lo que sigue me ocupa-
ré de algunas cuestiones historico-filosoficas con la finalidad de
asentar la relevancia de los cristianos orientales en la difusién
y la transmision de la tradicion intelectual griega. Seré cuida-
doso, pues si bien defiendo que la labor de los cristianos de
Oriente es crucial en el proceso de construccion y evolucién
de determinados conceptos filosoficos —sobre todo logicos y
metafisicos—, de ello no se sigue que la tradicion intelectual
islamica haya sido estéril, como infiere Gouguenheim.

Me parece més adecuado atender el proceso de adaptacion y
transmision del vocabulario filoséfico griego al siriaco, al persa,
al arabe, al hebreo y al latin como un fenémeno en constante
flujo, donde los términos van siendo cada vez mas refinados y
precisos. El modo en que se utilizan las palabras en cada texto
y en cada lengua obliga a un minucioso trabajo de analisis e
interpretacion. Si bien la traduccion remite al texto de salida
—escrito en griego—, ésta adquiere una identidad propia con
sus respectivas complejidades. En este sentido, el Aristoteles
griego es distinto del Aristoteles siriaco (Baumstark, 1900) y
del Aristoteles arabe (Endress, 1997). Aun cuando el Aristoteles
siriaco y el arabe remiten al griego y dependen de ¢l, los tex-
tos en las lenguas nuevas guardan cierta distancia y adquleren
cierta autonomia frente al original. Sin embargo, puesto que
traducir también es interpretar, es posible que en alguna me-
dida la traduccién —una buena traduccion— contribuya a la
comprension y el esclarecimiento del sentido del propio texto
de salida. El traductor da a conocer un escrito generando uno
nuevo. Por ello, aunque la mediacion siriaca en la transmision
de textos griegos al mundo arabe-islamico es crucial, la labor de
traduccidn e interpretacién se mantiene activa cuando el siria-
co pasaal arabe o el arabe al latin y al hebreo. El caso del hebreo
es particularmente ilustrativo: Maimonides, el judio, redacté
su obra capital, La guia de los perplejos, en 4rabe. No lo hizo asf
solo porque la escribid en tierras islamicas, sino porque para
entonces el hebreo carecia de vocabulario fllosoflco mientras

$ Véase Takahashi, 2015. Para el caso del Organon de Aristételes, véase Huggo-
nard-Roche, 1991.



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 33

que el arabe lo habia ya adaptado y asimilado. Hasta que Samuel
ibn Tibbon tradujo a Maimonides del arabe al hebreo, pudo
constituirse un vocabulario filoséfico propio para la filoso-
fia judia. Nadie diria que la filosofia de Maimoénides es arabe
y no judia por haber sido concebida en arabe.

Con la finalidad de mostrar la relevancia de la labor de los
cristianos orientales en la difusion y la transmision de la fi-
losofia griega al mundo arabe-islamico —en especial de la 16-
gica—, tras presentar antecedentes historicos sobre todo, me
ocuparé brevemente de un ejemplo teologico a partir del ‘cual
se puede constatar la i 1mportanc13 de los cristianos orientales
en la adaptacion y la composicién del vocabulario filoséfico
que poco después se utilizaria entre filésofos y teslogos tanto
cristianos como musulmanes. Me refiero a la discusién en
torno a los atributos de Dios y el papel que tuvo un tratado
l6gico de Aristoteles, las Categorias, para resolver el problema
de los predicados atribuidos a Dios sin sacrificar su simplici-
dad y su unidad. Por una parte, el vocabulario y los recursos
conceptuales de Aristoteles y los neoplaténicos sirvieron para
que los cristianos argumentaran que el dogma trinitario —un
tnico Dios con tres hipdstasis—, promulgado en el Concilio de
Nicea (325), ampliado en el de Constantinopla (381) y dlscutldo
en el de Efeso (431) y en el de Calcedonia (451), no ponia en
riesgo la simplicidad de Dios. Por otra parte, los musulmanes
utilizaron siglos mas tarde el mismo texto aristotélico para
mostrar la incoherencia del dogma trinitario y establecer la
simplicidad absoluta en Dios. No obstante, al conocer los ar-
gumentos cristianos a favor de la Trlmdad algunos tedlogos
musulmanes se percataron de que el vocabularlo y los argu-
mentos utilizados por sus contrincantes servian para resolver
un problema compartido por las tres religiones monoteistas; a
saber: el de los atributos divinos. Mostraré que las Categorias de
Aristoteles, en su version siriaca, no sélo fueron esenciales pa-
ra la formulacion conceptual del dogma trinitario, sobre todo
cuando los cristianos orientales lo defendieron en tierras isla-
micas, sino que también proporcionaron a los musulmanes
referentes logico-metafisicos para formular una doctrina con-
veniente de los atributos divinos.



34 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56
Antecedentes historicos: la traduccion del Organon

En afios recientes, la edicion de algunos textos y publicaciones
notables sobre la importancia de los cristianos de Oriente ha
llamado la atencién entre algunos académicos interesados en
reconstruir la recepcion y la difusién de determinados trata-
dos, principalmente filosoficos y médicos, esenciales para com-
prender en detalle los procesos de adaptacmn y adopcién de
la filosofia griega en el entorno cultural cristiano de Medio
Oriente y en el islamico.’ El siriaco, utilizado principalmente
por los cristianos, fue la lengua semitica mediadora entre el
griego vy el arabe. En consecuencia, las traducciones siriacas
son un eslabon importante para comprender el sentido y la in-
terpretacion de conceptos filosoficos en lengua arabe.

Pocos estudiosos se han ocupado de este episodio en la his-
toria conceptual y el modo en que repercute en la comprensién
de la filosofia griega, quiza de manera mas notoria en la trans-
mision del corpus aristotélico y en las obras médicas de Galeno.
Es bien sabido que Aristételes fue el pensador griego de mayor
impacto entre los filosofos, los tedlogos y los juristas islamicos
durante el periodo abast (750-1258), en el que florecié la Casa
de la Sabiduria.

La filosofia aristotélica era, en buena medida, el método
cientifico de aquellos tiempos. El modo en que la filosofia de
Aristoteles llego a los musulmanes es bastante conocido y, para
comprenderlo, hay que remontarse a los primeros siglos del
cristianismo, antes de que el islam apareciera en el panorama
histérico. Los monofisitas, los ortodoxos y los nestorianos fue-
ron sectores cristianos siriacos, protagonistas centrales de las dis-
putas generadas en los primeros siglos del cristianismo, cuando
se buscaba determinar la naturaleza de Cristo. Los monofisi-
tas enseflaban que Dios y el hombre estaban unidos en una so-
la naturaleza a través de Cristo; en cambio, los ortodoxos y
los nestorianos distinguian entre una naturaleza divina y una
humana. La cuestion que los dividia era, en concreto, si en Cris-

’ Por mencionar algunos ejemplos, véase Takahashi, 2003; Joose, 2004;
Watt, 2005; Brock, 2007; Vagelpohl, 2008, 2010; Schmitt, 2013; Treiger, 2014; y habria
que afladir las versiones de las Categorias a las que me refiero mas adelante.



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 35

to la voluntad y los actos humanos y divinos se identificaban o
no. Los monofisitas sostuvieron la unidad de Cristo afirmando
exclusivamente su naturaleza divina y descartando su naturaleza
humana; los nestorianos afirmaron, en cambio, que en Cristo
habia dos naturalezas, la humana y la divina, distintas y sepa-
radas, y que correspondian a dos personas distintas en Cristo.
Este problema teologico derivé en discusiones filosoficas en
las que destacaron, precisamente, los nestorianos.!® Estos se
habian establecido en Antioquia, Persia y Mesopotamia, donde
cultivaron la filosofia desde el siglo v. Cuando los musulma-
nes invadieron esos territorios en el siglo viI, conocieron las
obras teologicas desviadas del catolicismo de Calcedonia! y
las traducciones de filosofia griega que los siriacos nestorianos
habian comenzado a hacer

Yendo un poco mas atras, recuerdese que, en 489, Flavio
Zenon, el emperador blzantmo cerro la escuela de Edesa un
sitio precisamente con tendencias nestorianas donde se cul-
tivaba la teologia, la filosofia y otras disciplinas. Tras dicho
acontecimiento, los nestorianos perseguidos se trasladarian a
Nisibis y territorios aledafios. Poco tiempo después, en 529, el
emperador Justiniano ordend el cierre de la Escuela de Atenas
por difundir ideas paganas. Los filésofos que ensefiaban ahi se
trasladaron hacia otros territorios dominados por el i imperio
persa, especificamente la zona donde hoy se ubican Iran, Siria,
Iraqy Turquia. Se suma, ademas, que desde mediados del 51glo m
los persas habian vencido a los romanos y trasladado a varios es-
clavos, entre éstos algunos griegos, hacia territorios persas. La
presencia de griegos y nestorianos asirios que conocian la lengua
griega y la filosofia fue esencial para el nacimiento de la escue-
la de Jundaysabir (Schéffler, 1980). CosroesI(501-579), rey dela
dinastia sasanida del segundo Imperio persa, permitio que los
fllosofos griegos y nestorianos continuaran su labor. Cosroes
encargd la elaboracién de traducciones del griego al siriaco y

10 Véase Abramowski y Goodman, 1972. Ese trabajo consta de dos volimenes: el
primero contiene la seleccion de textos en siriaco y el segundo, las traducciones.

1 En el Concilio de Calcedonia en 451 se establecié que en Cristo hay dos na-
turalezas (una humana y una divina), aunque una sola persona y una sola voluntad.
Tras el establecimiento de este dogma, el cristianismo se dividié entre quienes estaban
a favor de Calcedonia y quienes estaban en su contra.



36 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

también al persa sasanida, este Gltimo conocido como pahlavi
o persa medieval.

Jundaysabir se convirtié en centro de ensefianza y tra-
duccién no sélo de filosofia, sino también de otras d15<:1p11—
nas como medicina, astronomia, matematicas y otras mas.
Poco antes del periodo abasi (750-1258) ya existian, junto con
Jundaysabiir, varias escuelas en las que se cultivaba la filosofia:
en Harran, una ciudad ubicada entre lo que hoy conocemos
como Turquia y Siria, habia una escuela neoplatonica; ha-
bia, ademas, escuelas en las que ensefiaban maestros cristia-
nos nestorianos, cristianos monofisitas, persas y alejandrinos
en las ciudades de Alejandria, Antioquia y Nisibis, y algunas
regiones de Siria, Asia Menor y Mesopotamia. Cuando en el
siglo vir los musulmanes conquistaron Siria y Mesopotamia
(638), Egipto (640) y Persia (641), entraron en contacto con
los textos cientificos y filos6ficos que habia en aquellos territo-
rios (Hourani, 1991, pp. 7-97). Varias traducciones de estas
obras se remontan, como puede verse, al periodo preabasi, en
el que la mayor parte de los traductores eran cristianos o mu-
sulmanes recién convertidos. La produccion de traducciones al
arabe se volvi cada vez mas intensa en el califato de al-Mansur
(del 754 al 775) y se extendid hasta el de al-Ma’min (del 813
al 883). Para el siglo 1x, en pleno entorno cultural islamico,
ﬂorecié en Bagdad la Casa de la Sabiduria, uno de los centros
mas prolificos de traducciones ausp1c1ado por al-Ma’min, y
un lugar en el que colaboraban traductores cristianos nestoria-
nos con pensadores y cientificos musulmanes.

En Bagdad se tradujeron obras y fragmentos de filosofos
como Empédocles, Pitagoras, Platon, por supuesto Aristételes,
Teofrasto, Alejandro de Afrodisia, Porfirio, Plutarco, Proclo,
Plotino, entre otros; de matematicos como Arquimedes, Apo-
lonio, Menelao, Ptolomeo; de obras médicas de Hipocrates y
Galeno entre muchas otras. De la gran cantidad de tratados que
circularon en Bagdad, destaca el Organon de Aristételes (Brock,
1993; Huggonard-Roche, 1993). En el caso de esta coleccion
de tratados logicos se dlstlnguen varias etapas en el proceso de
traduccion del griego al siriaco y del siriaco al arabe que abarcan
aproximadamente un periodo que corre del siglo v al siglo x
(Laughlin, 1995, pp. 104-112). En una primera etapa, entre los si-



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 37

glos vy vI, se hicieron las primeras traducciones del griego al
siriaco a cargo de cristianos como Probus de Antioquia, quien
tradujo las Categorias, Sobre la interpretacion y los Analiticos
primeros; Atanasio de Badi (m. 686), patriarca de Antioquia
de la iglesia ortodoxa siriaca y estudiante de Jacobo de Edesa
(m.708) en el monasterio de Quinnasrin, tradujo los Analiti-
cos primeros y los Tdpicos; Jorge de Kufa (m. 724), obispo de
los arabes, un ortodoxo monofisita/jacobita, tradujo también
las Categorias, Sobre la interpretacion y los Analiticos primeros.
Entre los siglos vi y Ix se inaugura una segunda etapa con las
primeras traducciones del siriaco al arabe hechas por persona-
jes como el patriarca nestoriano Timoteo I (m. 823), el erudito
Ibn al-Bitriq (m 830) y Ayyub ibn al-Qasim de Raqqah (m. 840),
este ultimo el Gnico que aparentemente no era cristiano. Ibn
al-Bitriq hizo traducciones de las Categorias y los Analiticos pri-
meros, y al-Qasim, de la Isagoge; a Timoteo le debemos la prime-
ra traduccién de los Tdpicos. Esta etapa coincide con la primera
fase de traducciones del siriaco al arabe.

Enlatercera etapa (segunda fase de traducciones del siriaco
al arabe), desarrollada hacia la segunda mitad del siglo 1%, se
perfeccionaron los métodos de traduccidn, en algunos casos
se elaboraron parafrasis y epltomes pero la contribucién mas
importante fue la integracion de comentarios de Galeno, Amo-
nio, Temistio y Alejandro de Afrodisia alos Lextos de Aristéte-
les. A esta etapa pertenecen los traductores mas destacados, que,
ademas, ya conoctan a la perfeccion las tres lenguas, el griego, el
siriaco y el arabe y, por lo tanto, trataron el texto griego de
manera critica y mucho mas anahtlca intentando capturar su
significado y evitando la literalidad. En algunos casos tradu]e-
ron del griego al arabe y en otros siguié mediando el siriaco.!
Hunain ibn Ishaq (m. 877), su hijo Ishaq Ibn Hunain (m. 910)
y Thabit ibn Qurrah (m. 901)® son figuras esenciales en esta
etapa en la que habria que destacar dos aspectos importantes:
i) nos encontramos con traductores multilingiies preocupados
por comprender el sentido y el significado de los textos, y, por

12 Fise habria sido el caso de la Retdrica de Aristételes, que se habria traducido
precisamente en esta etapa. Véase Vagelpohl, 2008.

3 Véase Rashed, 2009. Este volumen incluye informacién relevante para la
recepcién de Aristoteles.



38 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

lo tanto, sus traducciones son al mismo tiempo interpretaciones
que contrlbuyen a una mejor comprension de los textos, y
i7) la inclusién de Galeno y los comentadores de la antlguedad
tardia influye directamente en la manera de comprender los tex-
tos filosoficos y cientificos, puesto que estos comentadores
habfan integrado a su comprension de Aristoteles aspectos pro-
venientes de la tradicion neoplaténica y también estoica.

En una cuarta etapa (tercera fase de traducciones del siriaco
al arabe), a lo largo de la segunda mitad del siglo x, se h1c1eron
nuevas y mejores traducciones, incluidas por fin la versién arabe
de los Analiticos posteriores y de la Poética. Los traductores eran
ahora también filésofos y, por lo tanto, capaces de elaborar
sus propios comentarios. En esta etapa destacan figuras como
Abu Bishr Matta y Yahya ibn ‘Adi, dos cristianos, uno maestro
de légica de uno de los mas grandes filosofos de la tradicion
intelectual islamica, al-Farabi, conocido como el “segundo
maestro” —el primero era Aristételes—, y el otro su discipulo
(Watt, 2008, 2010).

En todo este proceso de traduccion, Hunain ibn Ishaq fue
el traductor nestoriano mas destacado en la transmisién de tex-
tos médicos y fllosoflcos griegos a la cultura siriaca y a la arabe.
Hunain provenia de una comunidad cristiana que, en medio
de la presencia musulmana, se mantuvo fiel al cristianismo
nestoriano. Se sabe que desde pequeiio fue bilingtie: aunque
el arabe era su lengua materna, su educacion religiosa fue en
siriaco, la lengua littrgica de los nestorianos. En su juventud
se traslad6 a Bagdad para estudiar medicina (Ibn Abt Usaybi‘a,
1965, pp. 257-259; Bergstrasser, 1913; Cooperson, 1997; Stroh-
maier, 2012). Harto de las preguntas incomodas y complejas
que solia formular, su maestro Ibn Mésawayh lo expulsé de la
clase. Hunain se ausent6 por mas de dos afios. Se desconoce
a dénde fue exactamente, aunque algunas fuentes mencionan
que viajo a Alejandria. A su regreso, su manejo del griego era
sorprendente y se apunta en sus biografias que podia recitar a
Homero en su lengua original. Fue entonces cuando se recon-
cilié con su maestro y comenz6 a hacer traducciones de Hi-
pocrates y Galeno para él. Tradujo al siriaco y al arabe mas de
cien obras médicas y varios textos filoséficos, e incluso el An-
tiguo Testamento, al siriaco.



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 39

En la Epistola dirigida a ‘Ali ibn Yabya sobre el conocimiento
acerca de las obras traducidasy no traducidas de Galeno, encontra-
mos algunas observaciones acerca de su metodolog1a filologica,
muy cercana a la nuestra (Strohmaier, 2012; Bergstrasser, 1925,
1932). En efecto, en dicha epistola, Hunain ofrece un listado
bastante detallado de los libros de medicina y filosofia que
tuvo a la mano, e incluye una breve explicacion acerca de las
partes que constituyen cada libro, asi como de su contenido.
En algunos informa sobre los distintos manuscritos en grie-
go y en siriaco que habia logrado conseguir, y explica que solia
comparar las distintas versiones con la finalidad de establecer
una lo suficientemente s6lida antes de comenzar a traducir.™
De este modo, Hunain fungi6 también como editor de los tex-
tos sobre los que trabajé.

En lo que respecta a los tratados 10gicos, tradujo del griego
al siriaco las Categorias de Aristételes junto con el comenta-
rio de Porfirio, los T6picos con los comentarios de Amonio
y Alejandro de Afrodisia, las Refutaciones sofisticas, Sobre el
niimero de los silogismos de Galeno y los Analiticos posteriores
de Aristoteles. Del griego al arabe tradujo el comentario de
Amonio a la Isagoge, la Introduccion a la logica de Galeno, el
comentario a las Categorias de Temistio, el comentario a Sobre
la interpretacion de Galeno, Sobre la demostracion y Sobre las
definiciones también de Galeno, y los comentarios de Amo-
nio y Alejandro de Afrodisia a los Tdpicos. Al parecer, revisd
una traduccion de los Analiticos primeros y posiblemente re-
dact6 un epitome a Sobre la interpretacién (Anawati y Iskandar,
1978; Laughlin, 1995, p. 106).

La relevancia de Hunain no se limita a su papel como editor
y traductor, sino que su trabajo interpretativo de esos textos le
permitio comprender afondo la naturaleza propia de la filoso-
fia, es decir, como una disciplina cientifica neutral. Me explico:
en el contexto en que vivio Funain, era usual que la filosofia
se utilizara como instrumento para a apologética. Hunain, en
cambio, era un académico. Le 1mportaban algunos asuntos
teologlcos, pero le interesaban mas las disciplinas cientificas, la

1 Véase Bergstrasser, 1925, parrs. 2, 17, 18, 20, 74, 84, 39, 115, por citar algunos
ejemplos. Para mayor informacién sobre el método de Hunain y el de otros traduc-
tores, véase Brock, 1984, y Griffith, 2008.



40 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

medicina y la filosofia, y desde ahi obtuvo el reconocimiento
de cristianos y musulmanes.

Los traductores como Hunain no suelen ser aceptados, sal-
vo en muy pocos casos, como verdaderos filésofos. Sin em-
bargo, fueron los adaptadores de buena parte del vocabulario
filoséfico utilizado en las controversias teologicas. Empero,
a riesgo de ser repetitivo, insisto en que este vocabulario esta
en construccidn, y las mismas palabras y sus conceptos cam-
bian, se reinventan, adquieren nuevos sentidos y connotaciones
en distintos contextos. Por ello, el traductor, el filosofo, el
tedlogo, habian de ser cautelosos con las palabras espec1al
mente al discutir problemas teolégicos como, por ejemplo los
relacionados con la naturaleza divina, un tema de interés tanto
para cristianos como para musulmanes.

Las Categorias en la discusion acerca de la simplicidad
divina y los atributos de Dios

El tema de la simplicidad divina o de la unidad divina (tawhid)
y de los atributos divinos (sifat) es crucial en la teologia isla-
mica, asi como uno de los temas mas controvertidos desde las
discusiones teoldgicas mas tempranas (Wolfson, 1959, 1976;
Adamson, 2003; El-Bizri, 2008; Gilliot, 2013). El problema
que se plantea al respecto es el siguiente: cuando se atribuye un
predicado a Dios (por ejemplo, Dios es vidente o es oyente),
¢dicho predicado indica algo que es constitutivo de la esencia di-
vina o no? Desde el siglo v, algunos teblogos, entre ellos el
fundador de los mutazilies, Wasil ibn ‘Ata’ de Basra, negaron
la existencia de atributos d1v1nos pues se abrla la p051b1hdad de
que en Dios hubiera algtin tipo de composicién interna (Wolf-

son, 1976, pp. 132-133). Sin embargo, otro grupo de mutazi-
lies acepto que los atributos funcionaban como adjetlvos para
describir a Dios. Estos tedlogos comenzaron a utilizar el térmi-
no sifat (proveniente del verbo wasaf = describir) y formularon
distintas maneras de comprender qué eran los atributos divinos.

Abt 'Hudhayl al-‘Allaf (m. 841), por ejemplo, sostuvo que
algunos atributos divinos, como el conocimiento, el poderyla
vida, eran constitutivos de Dios y sugirio que estaban unidos a



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 41

la esencia divina sin que ello implicara que en Dios habia plurali-
dad (Ash‘ari, 2005, pp. 306-311; Gimaret, 2012; Frank, 1969,
1978). En cambio, Aba Hashim al-Gubba’i (m. 933) sostuvo
que en realidad los atributos eran modos (#hwal) de la esencia
divina, pero no constitutivos de ésta (Gimaret, 1970; Frank,
1971, pp. 85-100; Thiele, 2016).

La postura de Abt Hashim al-Gubba’i no es facil de enten-
der: un “modo” no es algo idéntico a la esencia de Dios, pero
no se encuentra separado de la esencia divina; por lo tanto,
es algo que se predica en relacién con la esencia de Dios. Por
ejemplo, cuando el conocimiento se predica de Dios, esto no
significa que Dios mismo sea conocimiento, sino que el conoci-
miento es un estado diferente de la esencia de Dios, y puede
existir solo gracias a la esencia divina. Abu Hashim fue critica-
do por otros mutazilies que continuaron rechazando la idea de
que los atributos tuvieran una existencia real. Sin embargo, se
convirti6 en una referencia importante para uno de los tedlogos
mas destacados de la tradicion 1slamica, Ash‘ari, quien encontré
en esa teoria de los modos una alternativa para defender los
atributos reales. Antes, otro teélogo Ibn Kullab (m. 854-855),
ya habia admitido su existencia. Segun el propio Ash‘ari (2005,
169.10-170.3), Ibn Kullab sostenia que los atributos divinos
son propiedades que pertenecen y subsisten en Dios, no idén-
ticas, pero tampoco completamente diferentes de El. Ash‘ari
propuso entonces una concepcién muy similar, enfatizando
que los atributos divinos no son constitutivos de la esencia
de Dios. Para Ash‘ari, los atributos ya no son modos (ahwal) de
predicacion; el término sifat (atributo), utilizado habitualmente
en la teologia de Ash‘ari, adquiri6 un sentido ontoldgico mas
fuerte: los atributos son ma 4ni (sing. ma na), un término pro-
blematico de traducir, pero que en este contexto sugiere “algo
que reside o subyace en la esencia divina” (Frank, 1982).

Notese como este modo de comprender los atributos di-
vinos, es decir, como realidades que residen en la esencia de
Dios pero no son idénticos a ella, es sumamente parecida a la
nocion cristiana de hipéstasis (aganim).'® Segin Ash‘ari, los

15 Acerca de esta similitud, véase Wolfson, 1956, 1976, pp. 112-32; Griffith, 2002,
2008a, pp. 45-128, 2016; Awad, 2015, pp. 115-266.



42 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

atributos divinos no son idénticos a la esencia de Dios porque
esto implicarfa que no hay diferencia entre Dios y, por ejemplo,
su conocimiento (zlm) Aldecir “Dios es conocedor (‘alim)”, se
sugiere que hay un “conocimiento” distinto del “conocedor”; lo
que sucede, segin Ash‘ari, es que el conocimiento no es idéntico
ala esencia de Dios, pero reside en ella, de la misma manera en
que, segun explica Aristoteles en las Categorias, los accidentes
(a‘rad) residen en la sustancia (yawhar); sin embargo, en el caso
de los atributos divinos, estas propiedades son eternas, como
lo es la esencia de Dios.

Harry Wolfson explica justamente que la idea de los atri-
butos divinos entendidos como propiedades inmateriales coe-
xistiendo con Dios desde la eternidad es algo que, segin Wasil
ibn ‘Ata’, comenz6 a discutirse en el siglo vi y fue puesto en
duda porque en el Coran no existe pasaje alguno que respalde
una postura como ésa. Por ello, explica Wolfson, esa nocion
de los atributos divinos provino de algin otro lado: de la filo-
sofia griega, del ]uda1smo o del cristianismo. Wolfson descarta
la primera opcion: no provino de la filosofia griega porque,
seglin un testimonio de Shahrastani, la filosofia griega llegd a
los circulos mutazilies cuando ya existia aquella teoria de los
atributos divinos; tampoco pudo provenir del judaismo porque
no hay en él una postura como ésa con la que aquellos musul-
manes hayan tenido contacto; habria que concluir, por tanto,
que esa vision de los atributos divinos provino del cristianis.
mo. Bar Hebraeus (m. 1286), el obispo de la Iglesia ortodoxa
siria, explica, segun registra Wolfson, que los mutazilies recha-
zaron Lz existencia de atributos divinos reales porque les pare-
cfa que era como aceptar las personas o hipostasis (aganim) de
los cristianos y, en consecuencia, dar coherencia al dogma tri-
nitario: tres personas distintas y al mismo tiempo coexistiendo
en una misma (Wolfson, 1956, pp. 1-2).

Wolfson sugiere, entonces, que el origen de la doctrina is-
lsmica de los atributos divinos tendrfa su origen en la doctri-
na cristiana de la Trinidad. Observa que dos términos arabes
son los que suelen utilizarse para referirse a los atributos: ma ‘na
y sifat, y se da a la tarea de encontrar si esos términos fueron
utilizados por los cristianos arabes al hablar sobre la doctrina
de la Trinidad. Descubre asi que el término ma 74 lo us, por



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 43

ejemplo, Ishaq 1bn Hunam para traducir el griego pragma,
cuyo significado es “cosa”. Cuando los cristianos hablan sobre
las tres personas de la Trlmdad las describen como hipostasis
(hipostdseis, en siriaco; subszstentzae en latin), personas (prdso-
Ppa, en siriaco; personae, en latin), sustancias (ousza en siriacos
substantitae, en latin), pero también usan el término “cosas”

(pragmata, en grlego res, en latin). Tal es el caso, como explica
Wolfson, de Origenes, quien se refiere al Padre y al Hijo co-
mo dos cosas (prdgamta) en hipostasis, y Tertuliano, quien
se refiere a cada una de las tres personas como res substantiva
(cosa sustantiva). Aunque el término pragma fue desapare-
ciendo paulatinamente del vocabulario técnico de los tedlo-
gos cristianos, Wolfson registra como en varios lugares, como
en el Concilio de Antioquia (343), en textos de san Basilio y
de Cirilo de Alejandria, aparece como equivalente a prosopon
e hipostasis. Abt Qurrah, en un trabajo originalmente escrito
en arabe, pero conservado solo en griego, se refiere a las tres
h1postas1s como pragma. AristOteles, por su parte, usa pragma
para describir algo que tiene existencia real y no solamente
mental (Wolfson, 1956, pp. 3-5).

En lo que respecta a sifat, este vocablo si aparece en el Coran
para apuntar ciertos términos utilizados para describir a Dios.
Sin embargo, no se aclara si esos “atributos” aluden a algo cons-
titutivo de Dios o si son simplemente formas de referirse a El.
Wolfson sugiere que los musulmanes que optaron por creer que
los sifar (atributos) eran algo real, pudieron darle este sentido
al término a partir de la traduccion del griego kbarakreristikds
empleado por otro cristiano oriental, Juan Damasceno, quien
los usé para hablar de las propiedades que hacen distinta a cada
una de las tres personas. Juan Damasceno, en efecto, recurrid
al término para explicar el principio de diferenciacion, segun
el cual, a pesar de la diferencia, algo puede conservar su unidad
(Wolfson, 1956, p. 7). Wolfson extiende su busqueda princi-
palmente hacia la patrlstlca griega cristiana. En su profundo
analisis, llaman la atencion las pocas referencias a los cristianos
de Oriente cuando, como ha mostrado Hugonnard-Roche
(1994), el vocabulario de los arabes depende del trabajo de los
traductores siriacos. Por otro lado, la omisién de Wolfson no
es extrafia si se tiene en cuenta que todavia hay mucho traba-



44 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

jo por hacer acerca de la edicién de textos siriacos. Subrayo
esto porque el trabajo de estas ediciones aportaria descubrimien-
tos 1mportantes y material complementario que obhgarla ala
revision de varios episodios de la historia de la transmisién de
textos y de la conformacion del vocabulario filoséfico y teo-
logico, en una valoracién creciente del papel de los cristianos
de Oriente.

Aqui me referiré Gnicamente a la traduccion siriaca de las
Categorias (Gottheil, 1893; King, 2010) de Aristoteles, pues, a
mi juicio, es a partir de este texto que puede vislumbrarse la
importancia de los cristianos de Oriente en la discusion islami-
ca de los atributos divinos. No sélo eso: también se observa el
modo en que un tratado logico en concreto, sobre predicados y
teoria de la predicaciodn, se us6 en una discusién teoldgica. Las
Categorias es uno de los tratados logicos con mayor nimero
de traducciones y comentarios entre los cristianos de Orlente
Se conservan tres versiones en siriaco: una version anénima
atrlbulda a Sergius de Resh‘aina (m. 536) (Aydin, 2016), la
version de Jacobo de Edesa (m. 708), y la de Jorge, obispo de
los arabes (m. 724). Hay también tres manuscritos de la tra-
duccidn arabe, uno de los cuales, el de la traduccién de Hunain
ibn Ishaq, pudo haber sido elaborado a partir de un texto en
siriaco (King, 2010, pp. 19-29). Existen analisis comparativos
sumamente serios sobre las versiones semiticas de este tratado
log1co (King, 2010, pp. 80-93; Huggonard-Roche, 2008). No es
éste el espacio para hablar de un anilisis gramatlcal y textual
tan sofisticado acerca del modo en que la version siriaca refleja,
y a veces guarda distancia de, la Ver51on griega, asi como del
modo en que la arabe reﬂeja la versién siriaca.

Jacobo de Edesa recurrié al vocabulario flloséfico de las
Categorias en uno de sus tratados teologicos mas importantes,
el Enchereidion, en el que se discute precisamente la naturaleza
divina. Como ha hecho notar Huggonard-Roche, los termlnos

“naturaleza” (physis, en griego; /eyamz en smaco) ‘sustancia”
(ousta, en griego; ousia, en smaco) hlpost351s (hypostasts, en
griego; gnoma, en smaco) ‘persona” (prdsopon, en griego; par-
s0pd, en siriaco) y “especie” (eidos, en griego; ‘dsha, en sitiaco),
fueron esenciales en las discusiones trinitarias y crlstologlcas
de la patristica tanto griega como oriental (Huggonard-Roche,



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 45

2008). Me detengo solo en la nocion de “hipéstasis” (gnomad, en
siriaco; quniim, en arabe), término muy debatido en la teologia
cristiana mas temprana, sobre todo en los concilios a los que me
he referido lineas arriba, y que se utilizé tanto en la patristica
griega como en la siriaca para indicar una naturaleza (physis/
kyana) perfecta e independiente. No explicaré las problema-
ticas trinitarias y cristologicas ni la cantidad de debates que
se suscitaron en el cristianismo alrededor de este tema. Basta
con recordar que, en el caso de la discusién cristologica, se
trata de determinar, como ya expliqué, si en Cristo puede ha-
ber dos naturalezas, la divina y la humana, o si solamente hay
alguna de las dos; en el caso de la discusion trinitaria, el pro-
blema en cuestion es determinar el modo en que coexisten tres
personas en un solo Dios. ¢Como defender la existencia de
tres personas, tres hlpostasm sin sacrlflcar la unidad de Dios?
La respuesta es algo técnica: Dios es una tinica sustancia (ossia,
en griego y siriaco; yahwar, en arabe), y en El coexisten tres hi-
postasis distintas.

Puesto en otros términos, hay una distincién conceptual
entre sustancia e hipdstasis (Awad 2015, pp. 118-140). Dicha
distincion se desarrolla en el cristianismo en medio de contro-
versias entre los cristianos de Medio Oriente, principalmente
nestorianos y antioquefios (estos ultlmos partldarlos de Cal-
cedonia y del credo en su versién mceoconstantmopohta-
na).'* “Sustancia” (ousia, yahwar) remite a la esencia de Dios,
a su naturaleza. Por ello, hasta cierto punto es equiparable al
término kyama o, en el lenguaje de algunos padres, como san
Efrén, itya o ituta (en siriaco), que se refiere al ser de Dios, a
la esencia divina.” “Hipéstasis”, en cambio, se refiere a una
sustancia concreta. En este sentido, gnoma nombra un modo
de ser de la esencia divina y, al mismo tiempo, modos en que

16 Segiin el credo niceoconstantinopolitano, hay un solo Dios, pero en El hay
tres personas. Ademas, se sostiene que la naturaleza humana y la naturaleza divina
estan unidas (unién hipostatica). El Espiritu Santo, la tercera persona, procedia en la
primera version del credo tinicamente del Padre. Posteriormente, en la segunda versiéon
establecida en el IIT Concilio de Toledo (589), se afiadi6 que procedia del Padre y el
Hijo. La Iglesia ortodoxa rechazé esta versién y, por ello, se separd definitivamente
de la Iglesia romana en 1054.

7 Véase Awad, 2015, pp. 140-150. Para conocer la importancia de san Efrén en
la tradicidn cristiana oriental, véase Griffith, 1998.



46 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

la esencia divina existe de manera particular: Padre, Hijo y
Espiritu Santo participan de la sustancia divina. Los tres son
distintos entre si, pero son modos de la misma sustancia di-
vina. El modo en que las tres hipéstasis residen en la misma
sustancia divina es analogo al modo como en las Cazegorias se
explica que los accidentes residen en la sustancia: los acciden-
tes no son la sustancia, pero su sustrato si. Hago notar, sin
entrar en detalle, que para comprender la relacién entre la
sustancia divina y sus hipostasis, los cristianos afiadieron un
componente neoplatdnico a Aristoteles; a saber: la idea de
que en ese caso se trata de una relacién eterna y en la que no
interviene ningtin tipo de materia (King, 2010, pp. 1-14). En
este sentido, la relacion entre sustancia e h1postas1s es estricta-
mente metafisica.

Hay cantidad de criticas elaboradas por pensadores mu-
sulmanes contra el dogma trinitario, y abundan los argumen-
tos que aseguran que Dios es uno (wahid).'® Por ejemplo, uno
de los pensadores mutazilies mas importantes, al-Yabbar
(m. 1025), es de los tedlogos islamicos que estudio en detalle y
debati6 las doctrinas cristianas de los nestorianos, los jacobi-
tas y los melquitas. Al-Yabbar (1965, p. 295; 2010, pp. 30- 32)
reconoce las diferencias entre estos grupos y muestra como, a
pesar de ello, coinciden en que es posible sostener la trlmdad,
algo incompatible con la tawhid o simplicidad divina de los
musulmanes: no es posible explicar cémo es que una Gnica
sustancia se divide en tres hipostasis, y mucho menos justificar
cual es la relacion entre estas tres; el cristianismo sostiene, en
realidad, la existencia de tres dioses. A pesar de lo anterior, la
postura estandar musulmana respecto a los atributos divinos,
a saber, la de Ash‘ari, explicada al inicio de este apartado, es
precisamente la misma: Dios es uno, pero en El subsisten atri-
butos que si bien no son idénticos a El, no existen sino en El.
La similitud entre el dogma trinitario y la doctrina islamica de
los atributos divinos respalda la tesis de Wolfson. Sin embargo,
he mostrado la necesidad de tener en cuenta un factor ausente
en su explicacion, esto es, la mediacion siriaca de los cristianos

18 Véase Thomas, 2001, 2002. Para la reacciéon contra las criticas de los musul-
manes, véase Griffith, 2014.



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 47

orientales, sumamente familiar para los filésofos y los telogos
islamicos.

Observaciones finales

En las secciones precedentes he mostrado la relevancia de la
labor de los cristianos orientales en el proceso de transmision
de la filosofia griega. He sostenido que su labor fue indispen-
sable para la recepcion de la filosofia en tierras islamicas y he
mostrado como, a través de la traduccion, la adaptacion y el
desarrollo de termlnologla filosofica griega al siriaco y luego al
arabe, se importaron también algunas formas de comprender
determinados conceptos filosoficos que repercutieron en la
construccion de argumentos teolégicos de las dos tradiciones,
la cristiana y la islamica. Sostenta al comienzo que si bien el pa-
pel de los cristianos es crucial en la transmisién del pensamiento
filoséfico, no quiere decir, como afirma Gouguenheim, que la
civilizacion islamica haya tenido un papel meramente receptivo
y pasivo. Los filosofos y los teblogos islamicos —como se ve
en el ejemplo de los argumentos esgrimidos para resolver la
tension entre la simplicidad de Dios y los atributos divinos—
desarrollaron un pensamiento propio inspirado, en efecto, en
la filosofia griega y otras fuentes, de la misma forma en que lo
hicieron mis adelante los filésofos y los tedlogos cristianos que
conocieron la filosofia griega a través de los comentarios escri-
tos en arabe y traducidos al latin.

He reconstruido brevemente en la tercera seccién el
proceso de recepcion de un texto especifico, las Categorias de
Aristoteles, con la finalidad de recurrir a un ejemplo concreto
del modo en que la terminologia griega se retoma y reinterpreta
en la discusion de problemas teolégicos. De este modo, se ve la
forma en que cada tradicién, la cristiana y la islamica, se vale
de una misma fuente griega para defender sus propias creencias
y, al mismo tiempo, debatir entre ellos. Es imperativo tener
en cuenta que, en el proceso de transmision del pensamiento
filosofico griego, la mediacion siriaca permite comprender la
adaptacion de varios términos filosoficos griegos ‘que transi-
taron de manera mas natural hacia el arabe a través de la me-



48 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

diacion del siriaco, una lengua semitica mucho mas cercana al
arabe.

Ademas, desde tiempo atras, los hablantes del siriaco habian
entrado en contacto con la lengua griega. Dada su cercania
con el arabe, el siriaco facilit6 el proceso de comprension de
la filosoffa griega. Ahora bien, para sostener una conclusion
como la anterior, es 1nd1spensable revisar en detalle el transito
del siriaco al Arabe. En varios casos hay que comenzar por la re-
construccion de los textos en siriaco (aquellos que existen),
revisarlos desde el punto de vista filologico, hacer un analisis
comparativo con su equivalente arabe (si se da el caso de que
haya dos versiones) y, posteriormente, discutir su contenido
filoséfico y su impacto en los sectores 1ntelectuales que hayan
tenido acceso a ¢él. Como se ve, la recepcion de los tratados
filoséficos grlegos entre los sectores crlstlanos siriacos y su
ulterior transmisién al contexto islamico es un area de estudio
de la historia de la filosofia, la filosofia comparada y la historia
intelectual de Medio Oriente donde todavia hay mucho trabajo
por hacer. %

Direccidn institucional del autor:
Facultad de Filosofia
Universidad Panamericana
Augusto Rodin, 498

Insurgentes Mixcoac

03920, Ciudad de México, México

Referencias

ABrRAMOWSKI, L. y Goodman, A. E. (Eds.). (1972). A Nestorian col-
lection of Christological texts (2 vols.). Cambridge: Cambridge
University Press.

Apamson, P. (2003). Al-Kindi and the Mu‘tazila: Divine attributes,
creation and freedom. Arabic Sciences and Philosophy, 13(1), 45-
77. https://dx.doi.org/10.1017/50957423903003035

AL-YABAR (1965). Sharh al-"Usul al-Khamsa (Ed. ‘Abd al-Karim Uth-
man). El Cairo: Maktaba Wahba.

AL-YABAR (2010). Critique of Christian origins (Tathbit Dala’il al-



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 49

Nubuwwa). (Eds. y trads. G. S. Reynolds y S. K. Samir). Utah,
UT: Brigham University Press.

ANawATI, G. e Iskandar, A. Z. (1978). Hunayn ibn Ishaq al-Ibadi,
Abt Zayd. En C. C. Gillispie (Ed.), Dictionary of scientific biog-
raphy (pp. 230-249), Nueva York, NY: Scribner.

ARKOUN, M. (1982). L’humanisme arabe au 1v*-x¢ siecle : Miskawayh,
philosophe et historien. Paris: Vrin.

ARKOUN, M. (2005). Humanisme et Islam. Paris: Vrin.

ASH*ARI (2005). Kitab Magalat al-islamiyin wa-ibtilaf al-musallin (Die
Dogmatischen Lebren der Anhinger des Islam) (Ed. H. Ritter).
Berlin: Schwartz.

Awap, N. G. (2015). Orthodoxy in Arabic terms: A study of Theodore
Abu Qurrab’s theology in its Islamic context. Boston, MA: De
Gruyter.

AvYDIN, S. (Ed. y trad.). (2016). Sergius of Reshaina. Introduction to
Aristotle and bis Categories, addressed to Philotheos: Syriac text,
with translation and commentary. Leiden: Brill.

BaDAWI, A. (1968). La transmission de la philosophie grecque au monde
arabe. Paris: Vrin.

BAUMSTARK, A. (1900). Aristoteles bei den Syrern. Leipzig: Teubner.

BERGSTRASSER, G. (1913). Hunain ibn Ishak und seine Schule. Leiden:
Brill.

BERGSTRASSER, G. (Ed. y trad.). (1925). Hunain ibn Ishag: Uber die Syris-
chen und Arabishcen Galen-Ubersetzungen. Leipzig: Brockhaus.

BERGSTRASSER, G. (1932). Neue Materialen zu Hunain ibn Ishaq’s
Galen-Bibliographie. Leipzig: Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft.

BerTOLACCI, A. (2009). The reception of Averroes’ long commentary
on the Metaphysics in Latin medieval philosophy until Albertus
Magnus. En L. Honnefelder, H. Méhle y S. Bullido del Barrio
(Eds.), Via Alberti. Texte-quellen-interpretationen (pp. 457-480).
Miinster: Aschendorf.

BerTOLACCH A. (2011). A new phase of the reception of Aristotle in
the Latin west: Albertus Magnus and his use of Arabic sources
in the commentaries on Aristotle. En L. Honnefelder (Ed.), A/-
bertus Magnus und der Ursprung der Universititsidee: Die Begeg-
nung der Wissenschaftskulturen im 13. Jabrbundert und die Entde-
ckung des Konzepts der Bildung durch Wissenschaft (pp. 259-276).
Berlin: Berlin University Press.

Brock, S. (1984). Aspects of translation technique in antiquity. En
S. Brock (Ed.), Syriac perspectives on late antiquity (pp. 69-87).

Londres: Variorum.



50 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Brock, S. (1984a). Some aspects of Greek words in Syriac. En S.
Brock (Ed.), Syriac perspectives in late antiquity (pp. 80-108).
Aldershot: Variorum.

Brock, S. (1984b). Greek into Syriac and Syriac into Greek. En S.
Brock (Ed.), Syriac perspectives in late antiquity (pp. 1-17). Lon-
dres: Variorum.

Brock, S. (1992). Syriac historical writing: A survey of the main
sources. En S. Brock, Studies in Syriac Christianity: History,
literature and theology (pp. 1-30). Hampshire: Variorum.

Brock, S. (1993). The Syriac commentary tradition. En C. Burnett
(Ed.), Glosses and commentaries on Aristotelian logical texts: The
Syriac, Arabic and Medieval Latin traditions (pp. 3-18). Londres:
The Warburg Institute.

Brock, S. (2007) A Syriac intermediary for the Arabic theology of
Aristotle? In search of a chimera. En C. D’Ancona (Ed.), The
libraries of the neoplatonists (pp. 293-306). Leiden: Brill.

Bruns, P. (Ed.). (2003). Von Athen nach Bagdad: Zur Rezeption
griechischer Philosophie von der Spétantike bis zum Islam. Bonn:
Borengisser.

BURNETT, C. (2001). The coherence of the Arabic-Latin translation
program in Toledo in the twelfth century. Science in Context,
14(1-2), 249-288. https://dx.doi.org/10.1017/50269889701000096

BURNETT, C. (2005). Arabic into Latin: The reception of Arabic phi-
losophy into Western Europe. En P. Adamson y R. C. Taylor
(Eds.), The Cambridge companion to Arabic philosophy (pp. 370-
404). Cambridge: Cambridge University Press.

BurterwORTH, C. y Blake, A. K. (Eds.). (1994). The introduction of
Arabic philosophy into Europe. Leiden: Brill.

BUTTGEN, P., De Libera, A., Rashed, M. y Rosier-Catach, I. (2009).
Les Grecs, les Arabes et nous : enquéte sur islamophobie savante.
Paris: Fayard.

COOPERSON, M. (1997). The purported autobiography of Hunayn
ibn Ishaq. Edebiyat, 7, 235-249.

D’ALVERNY, M-Th. (1994). La transmission des textes philosophiques et
sczentzf Gques au Moyen Age (Ed. C. Burnett). Norfolk: Variorum.

D’ANcona, C. (2010). The origins of Islamic philosophy. En L. P.
Gerson (Ed.), The Cambridge history of philosophy in late antiquity
(vol. 2, pp. 869-893). Cambridge: Cambridge University Press.
https://dx.doi.org/10.1017/CHOL9780521194846.020

DAIBER, H. (1999). Lateinische Ubersetzungen arabischer Texte zur
PhllOSOphle und ihre Bedeutung fiir die Scholastik des Mit-
telalters: Stand und Aufgaben der Forschung. En J. Hamesse y



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 51

M. Fattori (Eds.), Rencontres de cultures dans la philosophie
médiévale : traductions et traducteurs de ['antiquité tardive au
x1v* siécle (pp. 203-250). Lovaina la Nueva: Université Catholique
de Louvain.

DE LiBErRA, A. (1997). The Arab forebears of the European renais-
sance. The unesco Courier, 50(2), 4-9.

EL-Bizri, N. (2008). God: Essence and attributes. En T. Winter (Ed.),
The Cambridge companion to classical Islamic theology (pp. 121-
140). Cambridge: Cambridge University Press. https://dx.doi.
org/10.1017/CCOL9780521780582.007

ENDRESs, G. (1997). L’ Aristote Arabe: Réception, autorité et trans-
formation du premier maitre. Medioevo, (23), 1-42.

ENDRESs, G. (1997a). The circle of al-Kindi. Early Arabic transla-
tions from Greek and the rise of Islamic philosophy. En G.
Endress y R. Kruk (Eds.), The ancient tradition in Christian and
Islamic Hellenism (pp. 43-76). Leiden: Research School cNws.

Fipora, A. (2003). Die Wissenschaftstheorie des Dominicus Gundissa-
linus. Berlin: Akademie.

FiDORA, A. (2013). From Arabic into Latin into Hebrew: Aristote-
lian psychology and its contribution to the rationalisation of
theological traditions. En L. X. Lépez-Farjeat y J. A. Tellkamp
(Eds.), Philosophical psychology in Arabic thought and the Latin
Avristotelianism of the 13" century (pp. 17-39). Paris: Vrin.

Foora, A. y Polloni, N. (Eds.). (2017). Appropriation, interpreta-
tion and criticism: Philosophical exchanges between the Arabic,
Hebrew and Latin intellectual traditions. Turnhout: Brepols.

Frang, R. M. (1969). The divine attributes according to the teachings
of Abt -Hudhayl al-‘Allaf. Le Muséon, 82, 451-506.

Frank, R. M. (1971). ‘Aba Hashim’s Theory of ‘States’: Its struc-
ture and function. En Actas do IV Congresso de Estudos Arabes
e Islamicos. Coimbra, Lisboa 1 a 8 setembro de 1968 (pp. 85-100).
Leiden: Brill.

FraNk, R. M. (1978). Beings and their attributes: The teaching of the
Basrian School of the Mu’tazila in the classical period (studies in
Islamic philosophy and science). Albany, NY: State University of
New York Press.

FraNk, R. M. (1982). Attribute, attribution, and being: Three Islamic
views. En P. Morewedge (Ed.), Philosophies of existence: Ancient
and medieval (pp. 258-278). Nueva York, NY: Fordham Uni-
versity Press.

GALLUZZ0, G. (2013). The medieval reception of Book Zeta of Aristotle’s
Metaphysics (2 vols.). Leiden: Brill.



52 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Giuor, C. (2013). Attributes of God. En K. Fleet, G. Krimer, D.
Matringe, J. Nawas y E. Rowson (Eds.), Encyclopaedia of Islam
(THREE). http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3 COM._
0163

GMMARET, D. (1970). La théorie des ahwal d’Abt Hasim al-Gubba’i
d’apreés des sources as‘arites. Journal Asiatique, 258, 47-86.

GIMARET, D. (2012). Mu‘tazila. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E.
Bosworth, E. van Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), Encyclopae-
dia of Islam (2a ed.). https://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_is-
lam_COM 0822

GoTTHEL, R. J. H. (1893). The Syriac versions of the Categories of
Aristotle. Hebraica, 9(3-4), 166-215.

GOUGUENHEWM, S. (2008). Aristote au Mont Saint-Michel : les racines
grecques de I’Europe chrétienne. Paris: Seuil.

GRIFFITH, S. H. (1998). A spiritual father for the whole church: The
universal appeal of St. Ephraem the Syrian. Hugoye: Journal of
Syriac Studies, 1(2), 197-220.

GrirrrTH, S. H. (2002). Melkites, Jacobites, and the Christian contro-
versies in Arabic in third/ninth-century Syria. En D. Thomas
(Ed.), Syrian Christians under Islam: The first thousand years
(pp- 9-55). Leiden: Brill. )

GrrrrITH, S. H. (2008). Hunayn ibn Ishiq and the Kitab Adab al-
Falasifah: The pursuit of wisdom and a humane polity in early
Abbasid Baghdad. En G. A. Kiraz (Ed.), Malphono w-Rabo d-
Malphone: Studies in honor of Sebastian P. Brock (pp. 135-160).
Piscataway, NJ: Gorgias Press.

GrirrITH, S. H. (20082). The church in the shadow of the mosque: Chris-
tians and Muslims in the world of Islam. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

GrrrrITH, S. H. (2014). The unity and trinity of God: Christian
doctrinal development in response to the challenge of Islam—A
historical perspective. En M. Root y J. J. Buckley (Eds.), Chris-
tian theology and Islam (pp. 1-30). Oregon, OR: Cascade Books.

GrirrrTH, S. H. (2016). Excursus I: Christian theological thought
during the first Abbasid century. En S. Schmidtke (Ed.), The
Oxford handbook of Islamic theology (pp. 91-102). Oxford: Ox-
ford University Press. https://dx.doi.org/10.1093/oxford-
hb/9780199696703.013.003

Guras, D. (1998). Greek thought, Arabic culture: The Graeco-Arabic
translation movement in Baghdad and early ‘Abbasid society (2"
4*/8%-10% centuries). Nueva York, N'Y: Routledge.

Hassg, D. K. (2014). Influence of Arabic and Islamic philosophy on



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 53

the Latin West. En E. N. Zalta (Ed.), The Stanford encyclopedia
of philosophy (edicion de otofio de 2014). Recuperado de https://
plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/arabic-islamic-
influence/

Hasse, D. N. (2000). Avicenna’s De Anima in the Latin West: The
Jformation of a peripatetic philosophy of the soul 1160-1300. Londres:
The Warburg Institute.

Hassg, D. N. (2016). Success and suppression: Arabic sciences and phi-
losophy in the Renaissance. Cambridge, MA: Harvard University
Press.

Hasse, D. N. y Bertolacci, A. (Eds.). (2012). The Arabic, Hebrew
and Latin reception of Avicenna’s metaphysics. Berlin: Walter de
Gruyter.

Hourant, A. (1991). History of Arab peoples. Cambridge, MA: The
Belknap Press of Harvard University Press.

HuccoNarD-RocHE, H. (1990). Les traductions du grec au syriaque
et du syriaque a Tarabe (a propos de I’'Organon d’Aristote). En
J. Hamesse y M. Fattori (Eds.), Rencontres de cultures dans la
pbilosopbie médiévale: Traductions et traductenrs de I'antiqui-
1€ tardive an x1v* siecle (pp. 131-147). Lovaina la Nueva: Université
Catholique de Louvain.

HucconarDp-RocHE, H. (1991). L’intermédiaire syriaque dans
la transmission de la philosophie grecque a I’arabe: le cas de
I’Organon d’Aristote. Arabic Sciences and Philosophy, 1(2), 187-
209. https://dx.doi.org/10.1017/5095742390000148X

HuccoNarD-RocHE, H. (1993). Remarques sur la tradition arabe de
I’Organon d’apres le manuscrit Paris, Bibliothéque nationale, ar.
2346. En C. Burnett (Ed.), Glosses and commentaries on Aristote-
lian logical texts: The Syriac, Arabic and Medieval Latin traditions
(pp- 19-28). Londres: The Warburg Institute.

HucconarD-RocHE, H. (1994). La formation du vocabulaire de la
logique en arabe. En D. Jacquart (Ed.), La formation du voca-
bulaire scientifique et intellectuel dans le monde arabe (pp. 22-38).
Turnhout: Brepols.

HucconarD-RocHE, H. (2008). Jacob of Edessa and the reception
of Aristotle. En B. T. H. Romeny (Ed.), Jacob of Edessa and the
Syriac culture of bis day (pp. 205-222). Leiden: Brill. https://doi.
org/10.1163/¢j.9789004173477.1-314.90

IsN ABU UsayBr‘a (1965) Uyin al-anba’ fi tabakat al-atibba (Ed. Nizar
Rida) (vol. 2, pp- 257-259). Beirut: Dar Maktabat al Hayat.

JANSSENS, J. (2007) The reception of Avicenna’s Physics in the Latin
Middle Ages. En A. Vroljk y J. P. Hogendijk (Eds.), Ob ye



54 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 54, NUM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

gentlemen: Arabic studies on science and literary culture in honour
of Remke Kruk (pp. 55-64). Leiden: Brill.

Joosk, P. N. (2004). Syriac encyclopaedia of Aristotelian philosophy:
Barhebraeus 13* C., Butyrum Sapientia. Books of ethics, economy
and politics. Leiden: Brill.

King, D. (Trad.). (2010). The earliest Syriac translation of Aristotle’s
Categories. Leiden: Brill.

LAUGHLIN, B. (1995). The Aristotle adventure: A guide to the Greek,
Arabic, and Latin scholars who transmitted Aristotle’s logic to the
Renaissance. Flagstaff, AZ: Albert Hale Publishing.

MONFERRER S., J. P. (2005). “Apologética racionalista” de Abit Qurrah
en el Maymar fi wuyud al-Haliq wa-l-din al-qawim 11/2, 12-14.
Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 22, 41-56.

PenN, M. P. (2015). Envisioning Islam, Syriac Christians and the
Muslim world. Filadelfia, PA: University of Pennsylvania Press.

RasHeD, R. (Ed.). (2009). Thabit ibn Qurra. Science and philosophy in
ninth-century Bagdhad. Berlin: Walter de Gruyter.

Scrmieja, H. (2012). Arabic-Latin reception of Aristotle’s Physica
and Averroes’ Commentarium magnum: Two versions in a
manuscript from Toledo. Oriens, 40(1), 149-167. https://dx.doi.
org/10.1163/187783712X634698

ScamrTT, J. O. (Ed. y trad.). (2013). Barbebraeus, Butyrum Sapientiae,
Physics. Leiden: Brill.

ScHOFFLER, H. H. (1980). Die Academie von Gondischapur: Aristoteles
auf dem Wege in den Orient. Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben.

SezaiN, F. (Ed.). (1996). Yiahannaiha Masawayh (d.243/857): Texts
and studies. Francfort del Meno: Institute for the History of
Arabic-Islamic Science.

SezaiN, F. (Ed.). (1999). Hunayn ibn Ishaq (d. 260/873): Texts and
studies. Francfort del Meno: Institute for the History of Arabic-
Islamic Science.

STROHMAIER, G. (2012). Hunayn b. Ishak al-‘Ibadi. En P. Bearman,
Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. Hein-
richs (Eds.), Encyclopaedia of Islam (2a. ed.). https://dx.doi.
org/10.1163/1573-3912_islam COM 0300

TakanasHr, H. (Ed. y trad.). (2003). Aristotelian meteorology in Syriac:
Barhebraeus, Butyrum Sapientiae, books of mineralogy and me-
teorology. Leiden: Brill.

TakaHasHI, H. (2015). Syriac as the intermediary in scientific
Graeco-Arabica: Some historical and philological observations.
Intellectual History of the Islamicate World, 3(1-2), 66-97. https://
dx.doi.org/10.1163/2212943X-00301004



LOPEZ: LA TRADICION SIRIACA COMO INTERMEDIARIA... 55

THIELE, J. (2016). Aba Hashim al-Jubba’i’s (d. 321/933) theory of
‘states’ (ahwal) and its adaptation among Ash‘arite theologians.
En S. Schmidtke (Ed.), The Oxford handbook of Islamic theology
(pp- 264-383). Oxford: Oxford University Press.

Tromas, D. (2001). The doctrine of the Trinity in the early Abbasid
era. En L. Ridgeon (Ed.), Islamic interpretations of Christianity
(pp- 78-98). Londres: Routledge.

TrHOMAS, D. (2002). Early Muslim polemic against Christianity: Abi
Tsa al-Warraq’s ‘against the incarnation’. Cambridge: Cambridge
University Press.

TREIGER, A. (2014). Palestinian origenism and the early history of
the Maronites: In search of the origins of the Arabic theology
of Aristotle. En D. Janos (Ed.), Ideas in motion in Baghdad and
beyond: Philosophical and theological exchanges berween Christians
and Muslims in the third/ninth and fourth/tenth centuries (pp. 44-
80). Leiden: Brill.

VacGeLpoHL, U. (2008). Aristotle’s Rhetoric in the East: The Syriac
and Arabic translation and commentary tradition. Leiden: Brill.

VaGELPOHL, U. (2010). The Prior Analytics in the Syriac and Arabic
tradition. Vivarium, 48(1), 134-158. https://dx.doi.org/10.1163/
156853410X489745

Wart,J. W. (Ed.). (2005). Aristotelian Rhetoric in Syriac: Bar Hebraeus,
Butyrum Sapientiae, Book of Rbetoric. Leiden: Brill.

WatT,]. W. (2008). Al-Farabi and the history of the Syriac Organon.
En G. A. Kiraz (Ed.), Malphono w-Rabo d-Malphone: Studies
in honor of Sebastian P. Brock (pp. 751-778). Piscataway, NJ:
Gorgias Press.

WarTt, J. W. (2010). Christianity in the renaissance of Islam. Abu
Bishr Matta, al-Farabi, and Yahya Ibn ‘Adi. En Rbetoric and phi-
losophy from Greek into Syriac (pp. 99-112). Londres: Routledge.

Worrson, H. A. (1956). The Muslim attributes and the Christian
Trinity. Harvard Theological Review, 49(1), 1-18. https://doi.
org/10.1017/50017816000028066

Wotrson, H. A. (1959). Philosophical implications of the problem
of the divine attributes in the Kalam. Journal of the American
Oriental Society, 79(2), 73-80.

Wotrson, H. A. (1976). The philosophy of the Kalam. Cambridge,
MA: Harvard University Press.

ZIMMERMAN, A.y Craemer-Ruegenberg, I. (Ed.). (1985). Orientalische
Kultur und Europdisches Mittelalter. Berlin: Walter de Gruyter.





