
[27]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

La tradición siriaca 
como intermediaria en la 

transmisión del pensamiento 
filosófico griego al entorno 

islámico: las Categorías de Aristóteles1

The Syriac tradition as an 
intermediary in transmitting 

Greek philosophy to the Islamic 
context: Aristotle’s Categories

LUIS XAVIER LÓPEZ-FARJEAT*

Resumen: El objetivo de este trabajo es registrar la relevancia de la 
tradición siriaca en la transmisión de la filosofía griega al entorno 
islámico. Con este fin, tras presentar aspectos histórico-filosóficos que 
enfatizan el papel de los traductores cristianos siriacos, me ocupo del 
impacto que tuvieron las Categorías, el tratado lógico de Aristóteles, 
en la conformación del vocabulario filosófico utilizado en la formula-
ción del dogma trinitario en la tradición cristiana y en las discusiones 
acerca de los atributos divinos en la teología islámica. A través de estos 
dos ejemplos muestro la influencia de la tradición filosófica siriaca en 
algunos teólogos islámicos, y sostengo que la labor de traducción de 
los cristianos orientales fue notable en casos específicos.
	 Palabras clave: tradición siriaca; Aristóteles; Categorías; teología 
islámica; dogma trinitario; atributos divinos.

Recepción: 26 de noviembre de 2017. / Aceptación: 19 de febrero de 2018.
* Universidad Panamericana, llopez@up.edu.mx
1 Esta investigación forma parte del proyecto “Metodologías de interpretación 

de Tanaj y Corán en las tradiciones clásicas judía e islámica”, financiado por la Uni-
versidad Panamericana a través del “Fomento a la Investigación UP 2017”, código 
UP-CI-2017-FIL-MX-02.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   27 28/11/2018   01:00:12 p.m.



28	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Abstract: The aim of this paper is to examine the importance of the 
Syriac tradition in transmitting Greek philosophy to the Islamic con-
text, starting with an introduction of some historical-philosophical 
aspects emphasizing the role of Christian Syriac translators. This is 
followed by a study of the impact of Aristotle’s Categories on the 
creation of the philosophical vocabulary used to formulate the Trini-
tarian dogma in the Christian tradition, and on the discussions con-
cerning divine attributes within Islamic theology. Through these two 
examples, I reveal how the Syriac philosophical tradition influenced 
some Islamic theologians, and argue that the translation work done 
by Eastern Christians was remarkably important in specific cases.
	 Key words: Syriac tradition; Aristotle; Categories; Islamic theol-
ogy; Trinitarian dogma; divine attributes.

Introducción

La importancia de la tradición intelectual islámica en la recep-
ción, desarrollo y transmisión de la filosofía griega —en especial 
de Aristóteles— en el mundo europeo medieval es un hecho 
constatado por historiadores de la filosofía y de las ideas.2 El 
papel de los filósofos islámicos no se reduce a la mera paráfrasis 
o conservación de los textos antiguos; también concibieron 
una filosofía original, capaz de enfrentar problemas propios 
del entorno islámico. Sin su labor intelectual, como se sabe, la 
preservación del pensamiento filosófico griego se habría visto 
interrumpida. La filosofía medieval europea es inimaginable sin 
los referentes grecoislámicos. Basta con analizar el modo en que 
teólogos cristianos como Alberto Magno o Tomás de Aquino, 
por mencionar sólo dos nombres, heredaron los argumentos 
y el vocabulario filosófico de pensadores como Alfarabi, Avi-
cena, Avempace y Averroes, a través de las traducciones lati- 
nas hechas desde el siglo xii en la Escuela de Toledo.3 Más allá 

2 Existe abundante literatura al respecto. Véase, por ejemplo, Zimmerman y 
Craemer-Ruegenberg, 1985; D’Alverny, 1994; Butterworth y Blake, 1994; Fidora 
y Polloni, 2017; para conocer el modo en que la influencia islámica continuó durante 
el Renacimiento, véase Hasse, 2016.

3 Por mencionar unos cuantos ejemplos, incluidos algunos sobre tratados espe-
cíficos de los árabes: Daiber, 1999; Hasse, 2000; Fidora, 2003; Burnett, 2005; Janssens, 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   28 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 29

de los acuerdos y desacuerdos doctrinales entre las dos tradi
ciones religiosas, el modo en que los conceptos y los argumen- 
tos de los filósofos islámicos se analizaron, se asimilaron y se 
adoptaron al contexto cristiano, es prueba de un riquísimo 
encuentro intelectual en el que, como es lógico, también hubo 
disenso, debate y crítica.

A pesar de la evidencia textual y la inabarcable cantidad de 
literatura especializada que permite constatar el modo en que 
la Europa medieval heredó la filosofía islámica y la judía, en 
2008 el historiador Sylvain Gouguenheim (2008) publicó un 
libro titulado Aristote au Mont Saint-Michel : les racines grecques 
de l’Europe chrétienne,4 donde niega que la civilización islámi- 
ca haya sido capaz de asimilar la filosofía y la ciencia griegas, 
y sostiene que fueron cristianos como Jacobo de Venecia (si- 
glo xi) y los monjes cristianos del Mont Saint-Michel, quienes 
verdaderamente tradujeron y cultivaron la filosofía activamen-
te, frente a un islam más bien anquilosado y reacio al cultivo 
de las disciplinas filosóficas. Gouguenheim intenta mostrar que 
en realidad la Europa cristiana jamás perdió su filiación griega, 
aunque admite que en Bizancio se vio seriamente disminuida, 
entre otras razones por el desuso de la lengua griega.

A pesar de lo anterior, insiste en que la traducción de textos 
filosóficos del griego al latín se mantuvo de manera constante, 
lo que restó importancia a la enorme cantidad de traducciones 
árabes que vieron la luz en Bagdad, en la Casa de la Sabidu- 
ría, de los siglos ix al xi, y que habrían sido heredadas a Europa 
(Gutas, 1998; Bruns, 2003; D’Ancona, 2010). En efecto, la Casa 
de la Sabiduría fue la cuna de la filosofía islámica. Se sabe que 
ahí se traducían y estudiaban tratados no sólo filosóficos, sino 
también de otras disciplinas como las ciencias religiosas, la al-
quimia, la astronomía, las matemáticas, la medicina, la historia, 
la geografía. El aprendizaje de la lógica aristotélica en ese cen- 
tro del saber era primordial e indispensable para el cultivo de 
la medicina y la astronomía. Ahí fue donde los “árabes” —en- 
tre quienes había cristianos y musulmanes— lograron asimilar 

2007; Bertolacci, 2009, 2011; Burnett, 2001; Hasse y Bertolacci, 2012; Schmieja, 2012; 
Fidora, 2013; Galluzzo, 2013; Hasse, 2014.

4 Las reacciones al libro de Gouguenheim no se hicieron esperar; véase Büttgen, 
De Libera, Rashed y Rosier-Catach, 2009.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   29 28/11/2018   01:00:12 p.m.



30	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

la filosofía —en especial a Platón, Aristóteles, los estoicos y va- 
rios neoplatónicos—; ahí adaptaron la filosofía a su propio 
contexto; ahí le llamaron falsafa a la filosofía; ahí se gestó el 
pensamiento de al-Kindī, el primer filósofo de los árabes, y su 
círculo (Endress, 1997a).

La Casa de la Sabiduría era un centro interreligioso donde 
confluían principalmente musulmanes, musulmanes conversos 
y cristianos orientales. El entorno era, además, plurilingüístico, 
ya que en él circulaban textos escritos en griego que se tradu-
cían al siriaco y, en algunos casos, al persa, y posteriormente al 
árabe. El siriaco era el dialecto del arameo utilizado, junto con 
el griego, por buena parte de los cristianos orientales.5 Por ello, 
vale decir que en los procesos de traducción del siriaco al árabe, 
dos lenguas con algunas similitudes, también se transmitieron 
algunos aspectos conceptuales de raíz grecocristiana que, de al- 
guna forma, marcan la filosofía y la teología islámicas (Brock, 
1984b; Huggonard-Roche, 1990; Penn, 2015). Traducir un texto 
es en parte un acto de apropiación lingüística y cultural, y en las 
traducciones los textos terminan por adquirir nuevos sentidos 
y nuevas formas de entenderse e interpretarse. La apropiación 
de la terminología griega y siriaca en la literatura filosófica y 
teológica de los cristianos orientales y los musulmanes es par-
ticularmente desafiante y, lejos de formular teorías generales, 
cada texto en particular requiere una revisión minuciosa. Só- 
lo de este modo es posible determinar los aspectos específicos 
desde los que puede reconocerse y trazarse una historia con-
ceptual que, en muchos casos, permitiría reconocer raíces filo-
sóficas en común y, como consecuencia, referentes conceptua- 
les muy similares en tradiciones distintas. En esta dirección, es 
cierto que los cristianos orientales desempeñan un papel im-
portante en el proceso de transmisión y difusión de los textos 
filosóficos griegos a la civilización islámica y, posteriormente, 
al cristianismo latino y a Europa en general.

En el capítulo segundo de su libro, Gouguenheim destaca 
precisamente el papel de los traductores cristianos de Oriente 
y sostiene que, entre los siglos vii y x, la cultura árabe-islámica 
fue más bien marginal, y que quienes verdaderamente tradu-

5 De hecho, el siriaco heredó varios términos griegos. Véase Brock, 1984a.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   30 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 31

jeron y trabajaron con los textos filosóficos griegos fueron 
los cristianos orientales. En efecto, los cristianos de Oriente 
—siriacos, jacobitas, melquitas, coptos, nestorianos, maronitas, 
sabeos (Brock, 1992)— fueron traductores del griego al siria- 
co y, posteriormente, tras el dominio musulmán, del siriaco al 
árabe (y, en algunos casos, directamente del griego al árabe).

Gouguenheim señala en particular la labor de tres persona
jes sin duda importantes en el siglo ix: Hµunayn ibn Ish‰āq (nes- 
toriano), Teodoro Abū Qurrah (melquita) y Yuhanna ibn 
Masawaih (nestoriano).6 Ensalza, con justa razón, la labor de 
estos traductores y pensadores, y concluye de manera termi-
nante que la civilización islámica debe prácticamente todo a los 
cristianos de Oriente, algo que, según su visión, suele pasarse 
por alto al difundirse la versión comúnmente aceptada de que 
Europa debe al islam su desarrollo civilizatorio, cuando, en 
realidad, según Gouguenheim, se lo debe a los cristianos de 
Oriente.

La radicalidad de esta conclusión, aunada a la falta de co- 
nocimiento de la tradición cristiana oriental y de la filosofía 
islámica, además de un manejo deficiente de los estudios 
especializados en la materia, como por ejemplo los de Alain 
de Libera7 (a quien ataca recurrentemente), ‘Abdurrah‰mān 
Badawī (1968) o Mohammed Arkoun (1982; 2005), entre otros, 
hacen que las equivocaciones y las visceralidades del libro so-
bresalgan por encima de una premisa que, a mi juicio, podría 
no ser tan descabellada si se comprende de manera matizada 
y en su justa medida: es verdad que los cristianos de Oriente y 
sus traducciones siriacas desempeñan una función importante 
en el proceso de transmisión de la filosofía griega al mundo 
islámico; sin embargo, es indispensable definir con la suficiente 
especificidad cuál fue el papel de la lengua siriaca como inter-

6 Hay literatura suficiente en la que se reporta la relevancia de estos tres perso-
najes. Para el caso de Hµunayn ibn Ish‰āq, véase la colección de artículos reunidos en 
Sezgin, 1999; sobre Teodoro Abū Qurrah, véase Monferrer Sala, 2005; y para Yuhanna 
ibn Masawaih, véanse los artículos reunidos en Sezgin, 1996.

7 Es enorme la cantidad de literatura especializada en la que De Libera ha hecho 
notar la influencia de los filósofos árabe-islámicos en la filosofía medieval latino-
cristiana y la conformación de la Europa moderna. No remito aquí a uno de sus 
múltiples trabajos académicos, sino a una entrevista donde es explícito al respecto; a 
saber: De Libera, 1997.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   31 28/11/2018   01:00:12 p.m.



32	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

mediaria entre el griego y el árabe.8 Eso es precisamente lo que 
intentaré mostrar en este artículo. En lo que sigue me ocupa- 
ré de algunas cuestiones histórico-filosóficas con la finalidad de 
asentar la relevancia de los cristianos orientales en la difusión 
y la transmisión de la tradición intelectual griega. Seré cuida-
doso, pues si bien defiendo que la labor de los cristianos de 
Oriente es crucial en el proceso de construcción y evolución 
de determinados conceptos filosóficos —sobre todo lógicos y 
metafísicos—, de ello no se sigue que la tradición intelectual 
islámica haya sido estéril, como infiere Gouguenheim.

Me parece más adecuado atender el proceso de adaptación y 
transmisión del vocabulario filosófico griego al siriaco, al persa, 
al árabe, al hebreo y al latín como un fenómeno en constante 
flujo, donde los términos van siendo cada vez más refinados y 
precisos. El modo en que se utilizan las palabras en cada texto 
y en cada lengua obliga a un minucioso trabajo de análisis e 
interpretación. Si bien la traducción remite al texto de salida 
—escrito en griego—, ésta adquiere una identidad propia con 
sus respectivas complejidades. En este sentido, el Aristóteles 
griego es distinto del Aristóteles siriaco (Baumstark, 1900) y 
del Aristóteles árabe (Endress, 1997). Aun cuando el Aristóteles 
siriaco y el árabe remiten al griego y dependen de él, los tex-
tos en las lenguas nuevas guardan cierta distancia y adquieren 
cierta autonomía frente al original. Sin embargo, puesto que 
traducir también es interpretar, es posible que en alguna me-
dida la traducción —una buena traducción— contribuya a la 
comprensión y el esclarecimiento del sentido del propio texto 
de salida. El traductor da a conocer un escrito generando uno 
nuevo. Por ello, aunque la mediación siriaca en la transmisión 
de textos griegos al mundo árabe-islámico es crucial, la labor de 
traducción e interpretación se mantiene activa cuando el siria- 
co pasa al árabe o el árabe al latín y al hebreo. El caso del hebreo 
es particularmente ilustrativo: Maimónides, el judío, redactó 
su obra capital, La guía de los perplejos, en árabe. No lo hizo así 
sólo porque la escribió en tierras islámicas, sino porque para 
entonces el hebreo carecía de vocabulario filosófico, mientras 

8 Véase Takahashi, 2015. Para el caso del Órganon de Aristóteles, véase Huggo-
nard-Roche, 1991.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   32 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 33

que el árabe lo había ya adaptado y asimilado. Hasta que Samuel 
ibn Tibbon tradujo a Maimónides del árabe al hebreo, pudo 
constituirse un vocabulario filosófico propio para la filoso- 
fía judía. Nadie diría que la filosofía de Maimónides es árabe 
y no judía por haber sido concebida en árabe.

Con la finalidad de mostrar la relevancia de la labor de los 
cristianos orientales en la difusión y la transmisión de la fi- 
losofía griega al mundo árabe-islámico —en especial de la ló-
gica—, tras presentar antecedentes históricos sobre todo, me 
ocuparé brevemente de un ejemplo teológico a partir del cual 
se puede constatar la importancia de los cristianos orientales 
en la adaptación y la composición del vocabulario filosófico 
que poco después se utilizaría entre filósofos y teólogos tanto 
cristianos como musulmanes. Me refiero a la discusión en 
torno a los atributos de Dios y el papel que tuvo un tratado 
lógico de Aristóteles, las Categorías, para resolver el problema 
de los predicados atribuidos a Dios sin sacrificar su simplici-
dad y su unidad. Por una parte, el vocabulario y los recursos 
conceptuales de Aristóteles y los neoplatónicos sirvieron para 
que los cristianos argumentaran que el dogma trinitario —un 
único Dios con tres hipóstasis—, promulgado en el Concilio de 
Nicea (325), ampliado en el de Constantinopla (381) y discutido 
en el de Éfeso (431) y en el de Calcedonia (451), no ponía en 
riesgo la simplicidad de Dios. Por otra parte, los musulmanes 
utilizaron siglos más tarde el mismo texto aristotélico para 
mostrar la incoherencia del dogma trinitario y establecer la 
simplicidad absoluta en Dios. No obstante, al conocer los ar- 
gumentos cristianos a favor de la Trinidad, algunos teólogos 
musulmanes se percataron de que el vocabulario y los argu-
mentos utilizados por sus contrincantes servían para resolver 
un problema compartido por las tres religiones monoteístas; a 
saber: el de los atributos divinos. Mostraré que las Categorías de 
Aristóteles, en su versión siriaca, no sólo fueron esenciales pa- 
ra la formulación conceptual del dogma trinitario, sobre todo 
cuando los cristianos orientales lo defendieron en tierras islá-
micas, sino que también proporcionaron a los musulmanes 
referentes lógico-metafísicos para formular una doctrina con-
veniente de los atributos divinos.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   33 28/11/2018   01:00:12 p.m.



34	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Antecedentes históricos: la traducción del Órganon

En años recientes, la edición de algunos textos y publicaciones 
notables sobre la importancia de los cristianos de Oriente ha 
llamado la atención entre algunos académicos interesados en 
reconstruir la recepción y la difusión de determinados trata- 
dos, principalmente filosóficos y médicos, esenciales para com- 
prender en detalle los procesos de adaptación y adopción de 
la filosofía griega en el entorno cultural cristiano de Medio 
Oriente y en el islámico.9 El siriaco, utilizado principalmente 
por los cristianos, fue la lengua semítica mediadora entre el 
griego y el árabe. En consecuencia, las traducciones siriacas 
son un eslabón importante para comprender el sentido y la in- 
terpretación de conceptos filosóficos en lengua árabe.

Pocos estudiosos se han ocupado de este episodio en la his- 
toria conceptual y el modo en que repercute en la comprensión 
de la filosofía griega, quizá de manera más notoria en la trans-
misión del corpus aristotélico y en las obras médicas de Galeno. 
Es bien sabido que Aristóteles fue el pensador griego de mayor 
impacto entre los filósofos, los teólogos y los juristas islámicos 
durante el periodo abasí (750-1258), en el que floreció la Casa 
de la Sabiduría.

La filosofía aristotélica era, en buena medida, el método 
científico de aquellos tiempos. El modo en que la filosofía de 
Aristóteles llegó a los musulmanes es bastante conocido y, para 
comprenderlo, hay que remontarse a los primeros siglos del 
cristianismo, antes de que el islam apareciera en el panorama 
histórico. Los monofisitas, los ortodoxos y los nestorianos fue- 
ron sectores cristianos siriacos, protagonistas centrales de las dis- 
putas generadas en los primeros siglos del cristianismo, cuando 
se buscaba determinar la naturaleza de Cristo. Los monofisi- 
tas enseñaban que Dios y el hombre estaban unidos en una so- 
la naturaleza a través de Cristo; en cambio, los ortodoxos y 
los nestorianos distinguían entre una naturaleza divina y una 
humana. La cuestión que los dividía era, en concreto, si en Cris- 

9 Por mencionar algunos ejemplos, véase Takahashi, 2003; Joose, 2004; 
Watt, 2005; Brock, 2007; Vagelpohl, 2008, 2010; Schmitt, 2013; Treiger, 2014; y habría 
que añadir las versiones de las Categorías a las que me refiero más adelante.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   34 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 35

to la voluntad y los actos humanos y divinos se identificaban o 
no. Los monofisitas sostuvieron la unidad de Cristo afirmando 
exclusivamente su naturaleza divina y descartando su naturaleza 
humana; los nestorianos afirmaron, en cambio, que en Cristo 
había dos naturalezas, la humana y la divina, distintas y sepa-
radas, y que correspondían a dos personas distintas en Cristo. 
Este problema teológico derivó en discusiones filosóficas en 
las que destacaron, precisamente, los nestorianos.10 Éstos se 
habían establecido en Antioquía, Persia y Mesopotamia, donde 
cultivaron la filosofía desde el siglo v. Cuando los musulma-
nes invadieron esos territorios en el siglo vii, conocieron las 
obras teológicas desviadas del catolicismo de Calcedonia11 y 
las traducciones de filosofía griega que los siriacos nestorianos 
habían comenzado a hacer.

Yendo un poco más atrás, recuérdese que, en 489, Flavio 
Zenón, el emperador bizantino, cerró la escuela de Edesa, un 
sitio precisamente con tendencias nestorianas donde se cul-
tivaba la teología, la filosofía y otras disciplinas. Tras dicho 
acontecimiento, los nestorianos perseguidos se trasladarían a 
Nísibis y territorios aledaños. Poco tiempo después, en 529, el 
emperador Justiniano ordenó el cierre de la Escuela de Atenas 
por difundir ideas paganas. Los filósofos que enseñaban ahí se 
trasladaron hacia otros territorios dominados por el imperio 
persa, específicamente la zona donde hoy se ubican Irán, Siria, 
Iraq y Turquía. Se suma, además, que desde mediados del siglo iii 
los persas habían vencido a los romanos y trasladado a varios es- 
clavos, entre éstos algunos griegos, hacia territorios persas. La 
presencia de griegos y nestorianos asirios que conocían la lengua 
griega y la filosofía fue esencial para el nacimiento de la escue- 
la de Jundaysābūr (Schöffler, 1980). Cosroes I (501-579), rey de la 
dinastía sasánida del segundo Imperio persa, permitió que los 
filósofos griegos y nestorianos continuaran su labor. Cosroes 
encargó la elaboración de traducciones del griego al siriaco y 

10 Véase Abramowski y Goodman, 1972. Ese trabajo consta de dos volúmenes: el 
primero contiene la selección de textos en siriaco y el segundo, las traducciones.

11 En el Concilio de Calcedonia en 451 se estableció que en Cristo hay dos na-
turalezas (una humana y una divina), aunque una sola persona y una sola voluntad. 
Tras el establecimiento de este dogma, el cristianismo se dividió entre quienes estaban 
a favor de Calcedonia y quienes estaban en su contra.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   35 28/11/2018   01:00:12 p.m.



36	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

también al persa sasánida, este último conocido como pahlavi 
o persa medieval.

Jundaysābūr se convirtió en centro de enseñanza y tra- 
ducción no sólo de filosofía, sino también de otras discipli-
nas como medicina, astronomía, matemáticas y otras más. 
Poco antes del periodo abasí (750-1258) ya existían, junto con 
Jundaysābūr, varias escuelas en las que se cultivaba la filosofía: 
en Harrán, una ciudad ubicada entre lo que hoy conocemos 
como Turquía y Siria, había una escuela neoplatónica; ha- 
bía, además, escuelas en las que enseñaban maestros cristia- 
nos nestorianos, cristianos monofisitas, persas y alejandrinos 
en las ciudades de Alejandría, Antioquía y Nísibis, y algunas 
regiones de Siria, Asia Menor y Mesopotamia. Cuando en el 
siglo vii los musulmanes conquistaron Siria y Mesopotamia 
(638), Egipto (640) y Persia (641), entraron en contacto con 
los textos científicos y filosóficos que había en aquellos territo- 
rios (Hourani, 1991, pp.  7-97). Varias traducciones de estas 
obras se remontan, como puede verse, al periodo preabasí, en 
el que la mayor parte de los traductores eran cristianos o mu-
sulmanes recién convertidos. La producción de traducciones al 
árabe se volvió cada vez más intensa en el califato de al-Mansur 
(del 754 al 775) y se extendió hasta el de al-Ma’mūn (del 813 
al 883). Para el siglo ix, en pleno entorno cultural islámico, 
floreció en Bagdad la Casa de la Sabiduría, uno de los centros 
más prolíficos de traducciones auspiciado por al-Ma’mūn, y 
un lugar en el que colaboraban traductores cristianos nestoria- 
nos con pensadores y científicos musulmanes.

En Bagdad se tradujeron obras y fragmentos de filósofos 
como Empédocles, Pitágoras, Platón, por supuesto Aristóteles, 
Teofrasto, Alejandro de Afrodisia, Porfirio, Plutarco, Proclo, 
Plotino, entre otros; de matemáticos como Arquímedes, Apo-
lonio, Menelao, Ptolomeo; de obras médicas de Hipócrates y 
Galeno, entre muchas otras. De la gran cantidad de tratados que 
circularon en Bagdad, destaca el Órganon de Aristóteles (Brock, 
1993; Huggonard-Roche, 1993). En el caso de esta colección 
de tratados lógicos se distinguen varias etapas en el proceso de 
traducción del griego al siriaco y del siriaco al árabe que abarcan 
aproximadamente un periodo que corre del siglo v al siglo x 
(Laughlin, 1995, pp. 104-112). En una primera etapa, entre los si- 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   36 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 37

glos v y vii, se hicieron las primeras traducciones del griego al 
siriaco a cargo de cristianos como Probus de Antioquía, quien 
tradujo las Categorías, Sobre la interpretación y los Analíticos 
primeros; Atanasio de Badi (m. 686), patriarca de Antioquía 
de la iglesia ortodoxa siriaca y estudiante de Jacobo de Edesa 
(m. 708) en el monasterio de Quinnasrin, tradujo los Analíti- 
cos primeros y los Tópicos; Jorge de Kufa (m. 724), obispo de 
los árabes, un ortodoxo monofisita/jacobita, tradujo también 
las Categorías, Sobre la interpretación y los Analíticos primeros. 
Entre los siglos viii y ix se inaugura una segunda etapa con las 
primeras traducciones del siriaco al árabe hechas por persona- 
jes como el patriarca nestoriano Timoteo I (m. 823), el erudito 
Ibn al-Bitrīq (m. 830) y Ayyūb ibn al-Qasim de Raqqah (m. 840), 
este último el único que aparentemente no era cristiano. Ibn 
al-Bitrīq hizo traducciones de las Categorías y los Analíticos pri- 
meros, y al-Qasim, de la Isagoge; a Timoteo le debemos la prime- 
ra traducción de los Tópicos. Esta etapa coincide con la primera 
fase de traducciones del siriaco al árabe.

En la tercera etapa (segunda fase de traducciones del siriaco 
al árabe), desarrollada hacia la segunda mitad del siglo ix, se 
perfeccionaron los métodos de traducción, en algunos casos 
se elaboraron paráfrasis y epítomes, pero la contribución más 
importante fue la integración de comentarios de Galeno, Amo-
nio, Temistio y Alejandro de Afrodisia a los textos de Aristóte- 
les. A esta etapa pertenecen los traductores más destacados, que, 
además, ya conocían a la perfección las tres lenguas, el griego, el 
siriaco y el árabe y, por lo tanto, trataron el texto griego de 
manera crítica y mucho más analítica, intentando capturar su 
significado y evitando la literalidad. En algunos casos traduje-
ron del griego al árabe y en otros siguió mediando el siriaco.12 
Hµunain ibn Ishaq (m. 877), su hijo Ishaq Ibn Hµunain (m. 910) 
y Thābit ibn Qurrah (m. 901)13 son figuras esenciales en esta 
etapa en la que habría que destacar dos aspectos importantes: 
i) nos encontramos con traductores multilingües preocupados 
por comprender el sentido y el significado de los textos, y, por 

12 Ése habría sido el caso de la Retórica de Aristóteles, que se habría traducido 
precisamente en esta etapa. Véase Vagelpohl, 2008. 

13 Véase Rashed, 2009. Este volumen incluye información relevante para la 
recepción de Aristóteles.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   37 28/11/2018   01:00:12 p.m.



38	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

lo tanto, sus traducciones son al mismo tiempo interpretaciones 
que contribuyen a una mejor comprensión de los textos, y 
ii) la inclusión de Galeno y los comentadores de la antigüedad 
tardía influye directamente en la manera de comprender los tex- 
tos filosóficos y científicos, puesto que estos comentadores 
habían integrado a su comprensión de Aristóteles aspectos pro- 
venientes de la tradición neoplatónica y también estoica.

En una cuarta etapa (tercera fase de traducciones del siriaco 
al árabe), a lo largo de la segunda mitad del siglo x, se hicieron 
nuevas y mejores traducciones, incluidas por fin la versión árabe 
de los Analíticos posteriores y de la Poética. Los traductores eran 
ahora también filósofos y, por lo tanto, capaces de elaborar 
sus propios comentarios. En esta etapa destacan figuras como 
Abū Bishr Mattā y Yah‰ya ibn ‘Adī, dos cristianos, uno maestro 
de lógica de uno de los más grandes filósofos de la tradición 
intelectual islámica, al-Fārābī, conocido como el “segundo 
maestro” —el primero era Aristóteles—, y el otro su discípulo 
(Watt, 2008, 2010).

En todo este proceso de traducción, Hµunain ibn Ishaq fue 
el traductor nestoriano más destacado en la transmisión de tex- 
tos médicos y filosóficos griegos a la cultura siriaca y a la árabe. 
Hµunain provenía de una comunidad cristiana que, en medio 
de la presencia musulmana, se mantuvo fiel al cristianismo 
nestoriano. Se sabe que desde pequeño fue bilingüe: aunque 
el árabe era su lengua materna, su educación religiosa fue en 
siriaco, la lengua litúrgica de los nestorianos. En su juventud 
se trasladó a Bagdad para estudiar medicina (Ibn Abū Us‰aybi‘a, 
1965, pp. 257-259; Bergstrasser, 1913; Cooperson, 1997; Stroh
maier, 2012). Harto de las preguntas incómodas y complejas 
que solía formular, su maestro Ibn Māsawayh lo expulsó de la 
clase. Hµunain se ausentó por más de dos años. Se desconoce 
a dónde fue exactamente, aunque algunas fuentes mencionan 
que viajó a Alejandría. A su regreso, su manejo del griego era 
sorprendente y se apunta en sus biografías que podía recitar a 
Homero en su lengua original. Fue entonces cuando se recon- 
cilió con su maestro y comenzó a hacer traducciones de Hi-
pócrates y Galeno para él. Tradujo al siriaco y al árabe más de 
cien obras médicas y varios textos filosóficos, e incluso el An-
tiguo Testamento, al siriaco.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   38 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 39

En la Epístola dirigida a ‘Alī ibn Yahµya sobre el conocimiento 
acerca de las obras traducidas y no traducidas de Galeno, encontra-
mos algunas observaciones acerca de su metodología filológica, 
muy cercana a la nuestra (Strohmaier, 2012; Bergstrasser, 1925, 
1932). En efecto, en dicha epístola, Hµunain ofrece un listado 
bastante detallado de los libros de medicina y filosofía que 
tuvo a la mano, e incluye una breve explicación acerca de las 
partes que constituyen cada libro, así como de su contenido. 
En algunos informa sobre los distintos manuscritos en grie- 
go y en siriaco que había logrado conseguir, y explica que solía 
comparar las distintas versiones con la finalidad de establecer 
una lo suficientemente sólida antes de comenzar a traducir.14 
De este modo, Hµunain fungió también como editor de los tex- 
tos sobre los que trabajó.

En lo que respecta a los tratados lógicos, tradujo del griego 
al siriaco las Categorías de Aristóteles junto con el comenta-
rio de Porfirio, los Tópicos con los comentarios de Amonio 
y Alejandro de Afrodisia, las Refutaciones sofísticas, Sobre el 
número de los silogismos de Galeno y los Analíticos posteriores 
de Aristóteles. Del griego al árabe tradujo el comentario de 
Amonio a la Isagoge, la Introducción a la lógica de Galeno, el 
comentario a las Categorías de Temistio, el comentario a Sobre 
la interpretación de Galeno, Sobre la demostración y Sobre las 
definiciones también de Galeno, y los comentarios de Amo- 
nio y Alejandro de Afrodisia a los Tópicos. Al parecer, revisó 
una traducción de los Analíticos primeros y posiblemente re-
dactó un epítome a Sobre la interpretación (Anawati y Iskandar, 
1978; Laughlin, 1995, p. 106).

La relevancia de Hµunain no se limita a su papel como editor 
y traductor, sino que su trabajo interpretativo de esos textos le 
permitió comprender a fondo la naturaleza propia de la filoso-
fía, es decir, como una disciplina científica neutral. Me explico: 
en el contexto en que vivió Hµunain, era usual que la filosofía 
se utilizara como instrumento para la apologética. Hµunain, en 
cambio, era un académico. Le importaban algunos asuntos 
teológicos, pero le interesaban más las disciplinas científicas, la 

14 Véase Bergstrasser, 1925, párrs. 2, 17, 18, 20, 74, 84, 39, 115, por citar algunos 
ejemplos. Para mayor información sobre el método de Hµunain y el de otros traduc-
tores, véase Brock, 1984, y Griffith, 2008.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   39 28/11/2018   01:00:12 p.m.



40	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

medicina y la filosofía, y desde ahí obtuvo el reconocimiento 
de cristianos y musulmanes.

Los traductores como Hµunain no suelen ser aceptados, sal- 
vo en muy pocos casos, como verdaderos filósofos. Sin em-
bargo, fueron los adaptadores de buena parte del vocabulario 
filosófico utilizado en las controversias teológicas. Empero, 
a riesgo de ser repetitivo, insisto en que este vocabulario está 
en construcción, y las mismas palabras y sus conceptos cam-
bian, se reinventan, adquieren nuevos sentidos y connotaciones 
en distintos contextos. Por ello, el traductor, el filósofo, el 
teólogo, habían de ser cautelosos con las palabras, especial-
mente al discutir problemas teológicos como, por ejemplo, los 
relacionados con la naturaleza divina, un tema de interés tanto 
para cristianos como para musulmanes.

Las Categorías en la discusión acerca de la simplicidad 
divina y los atributos de Dios

El tema de la simplicidad divina o de la unidad divina (tawhµīd) 
y de los atributos divinos (s‰ifāt) es crucial en la teología islá-
mica, así como uno de los temas más controvertidos desde las 
discusiones teológicas más tempranas (Wolfson, 1959, 1976; 
Adamson, 2003; El-Bizri, 2008; Gilliot, 2013). El problema 
que se plantea al respecto es el siguiente: cuando se atribuye un 
predicado a Dios (por ejemplo, Dios es vidente o es oyente), 
¿dicho predicado indica algo que es constitutivo de la esencia di- 
vina o no? Desde el siglo viii, algunos teólogos, entre ellos el 
fundador de los mutazilíes, Wās‰il ibn ‘At‰ā’ de Bas‰ra, negaron 
la existencia de atributos divinos, pues se abría la posibilidad de 
que en Dios hubiera algún tipo de composición interna (Wolf
son, 1976, pp. 132-133). Sin embargo, otro grupo de mutazi- 
líes aceptó que los atributos funcionaban como adjetivos para 
describir a Dios. Estos teólogos comenzaron a utilizar el térmi-
no s‰ifāt (proveniente del verbo was‰af = describir) y formularon 
distintas maneras de comprender qué eran los atributos divinos. 
Abū l’Hudhayl al-‘Allāf (m. 841), por ejemplo, sostuvo que 
algunos atributos divinos, como el conocimiento, el poder y la 
vida, eran constitutivos de Dios y sugirió que estaban unidos a 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   40 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 41

la esencia divina sin que ello implicara que en Dios había plurali- 
dad (Ash‘arī, 2005, pp. 306-311; Gimaret, 2012; Frank, 1969, 
1978). En cambio, Abū Hāshim al-Gubbā’ī (m. 933) sostuvo 
que en realidad los atributos eran modos (ah‰wāl) de la esencia 
divina, pero no constitutivos de ésta (Gimaret, 1970; Frank, 
1971, pp. 85-100; Thiele, 2016).

La postura de Abū Hāshim al-Gubbā’ī no es fácil de enten-
der: un “modo” no es algo idéntico a la esencia de Dios, pero 
no se encuentra separado de la esencia divina; por lo tanto, 
es algo que se predica en relación con la esencia de Dios. Por 
ejemplo, cuando el conocimiento se predica de Dios, esto no 
significa que Dios mismo sea conocimiento, sino que el conoci- 
miento es un estado diferente de la esencia de Dios, y puede 
existir sólo gracias a la esencia divina. Abū Hāshim fue critica- 
do por otros mutazilíes que continuaron rechazando la idea de 
que los atributos tuvieran una existencia real. Sin embargo, se 
convirtió en una referencia importante para uno de los teólogos 
más destacados de la tradición islámica, Ash‘arī, quien encontró 
en esa teoría de los modos una alternativa para defender los 
atributos reales. Antes, otro teólogo, Ibn Kullāb (m. 854-855), 
ya había admitido su existencia. Según el propio Ash‘arī (2005, 
169.10-170.3), Ibn Kullāb sostenía que los atributos divinos 
son propiedades que pertenecen y subsisten en Dios, no idén-
ticas, pero tampoco completamente diferentes de Él. Ash‘arī 
propuso entonces una concepción muy similar, enfatizando 
que los atributos divinos no son constitutivos de la esencia 
de Dios. Para Ash‘arī, los atributos ya no son modos (ah‰wāl) de 
predicación; el término s‰ifāt (atributo), utilizado habitualmente 
en la teología de Ash‘arī, adquirió un sentido ontológico más 
fuerte: los atributos son ma‘āni (sing. ma‘nā), un término pro- 
blemático de traducir, pero que en este contexto sugiere “algo 
que reside o subyace en la esencia divina” (Frank, 1982).

Nótese cómo este modo de comprender los atributos di- 
vinos, es decir, como realidades que residen en la esencia de 
Dios pero no son idénticos a ella, es sumamente parecida a la 
noción cristiana de hipóstasis (aqānīm).15 Según Ash‘arī, los 

15 Acerca de esta similitud, véase Wolfson, 1956, 1976, pp. 112-32; Griffith, 2002, 
2008a, pp. 45-128, 2016; Awad, 2015, pp. 115-266.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   41 28/11/2018   01:00:12 p.m.



42	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

atributos divinos no son idénticos a la esencia de Dios porque 
esto implicaría que no hay diferencia entre Dios y, por ejemplo, 
su conocimiento (‘ilm). Al decir “Dios es conocedor (‘ālim)”, se 
sugiere que hay un “conocimiento” distinto del “conocedor”; lo 
que sucede, según Ash‘arī, es que el conocimiento no es idéntico 
a la esencia de Dios, pero reside en ella, de la misma manera en 
que, según explica Aristóteles en las Categorías, los accidentes 
(a‘rād‰) residen en la sustancia (yawhar); sin embargo, en el caso 
de los atributos divinos, estas propiedades son eternas, como 
lo es la esencia de Dios.

Harry Wolfson explica justamente que la idea de los atri-
butos divinos entendidos como propiedades inmateriales coe-
xistiendo con Dios desde la eternidad es algo que, según Wās‰il 
ibn ‘At‰ā’, comenzó a discutirse en el siglo viii y fue puesto en 
duda porque en el Corán no existe pasaje alguno que respalde 
una postura como ésa. Por ello, explica Wolfson, esa noción 
de los atributos divinos provino de algún otro lado: de la filo-
sofía griega, del judaísmo o del cristianismo. Wolfson descarta 
la primera opción: no provino de la filosofía griega porque, 
según un testimonio de Shahrastānī, la filosofía griega llegó a 
los círculos mutazilíes cuando ya existía aquella teoría de los 
atributos divinos; tampoco pudo provenir del judaísmo porque 
no hay en él una postura como ésa con la que aquellos musul-
manes hayan tenido contacto; habría que concluir, por tanto, 
que esa visión de los atributos divinos provino del cristianis- 
mo. Bar Hebraeus (m. 1286), el obispo de la Iglesia ortodoxa 
siria, explica, según registra Wolfson, que los mutazilíes recha-
zaron la existencia de atributos divinos reales porque les pare- 
cía que era como aceptar las personas o hipóstasis (aqānīm) de 
los cristianos y, en consecuencia, dar coherencia al dogma tri-
nitario: tres personas distintas y al mismo tiempo coexistiendo 
en una misma (Wolfson, 1956, pp. 1-2).

Wolfson sugiere, entonces, que el origen de la doctrina is- 
lámica de los atributos divinos tendría su origen en la doctri- 
na cristiana de la Trinidad. Observa que dos términos árabes 
son los que suelen utilizarse para referirse a los atributos: ma‘nā 
y s‰ifāt, y se da a la tarea de encontrar si esos términos fueron 
utilizados por los cristianos árabes al hablar sobre la doctrina 
de la Trinidad. Descubre así que el término ma‘nā lo usó, por 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   42 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 43

ejemplo, Ishaq ibn Hµunain para traducir el griego pragma, 
cuyo significado es “cosa”. Cuando los cristianos hablan sobre 
las tres personas de la Trinidad, las describen como hipóstasis 
(hipostáseis, en siriaco; subsistentiae, en latín), personas (próso-
pa, en siriaco; personae, en latín), sustancias (ousía, en siriaco; 
substantitae, en latín), pero también usan el término “cosas” 
(prágmata, en griego; res, en latín). Tal es el caso, como explica 
Wolfson, de Orígenes, quien se refiere al Padre y al Hijo co- 
mo dos cosas (prágamta) en hipóstasis, y Tertuliano, quien 
se refiere a cada una de las tres personas como res substantiva 
(cosa sustantiva). Aunque el término pragma fue desapare-
ciendo paulatinamente del vocabulario técnico de los teólo- 
gos cristianos, Wolfson registra cómo en varios lugares, como 
en el Concilio de Antioquía (343), en textos de san Basilio y 
de Cirilo de Alejandría, aparece como equivalente a prosopon 
e hipóstasis. Abū Qurrah, en un trabajo originalmente escrito 
en árabe, pero conservado sólo en griego, se refiere a las tres 
hipóstasis como pragma. Aristóteles, por su parte, usa pragma 
para describir algo que tiene existencia real y no solamente 
mental (Wolfson, 1956, pp. 3-5).

En lo que respecta a s‰ifāt, este vocablo sí aparece en el Corán 
para apuntar ciertos términos utilizados para describir a Dios. 
Sin embargo, no se aclara si esos “atributos” aluden a algo cons-
titutivo de Dios o si son simplemente formas de referirse a Él. 
Wolfson sugiere que los musulmanes que optaron por creer que 
los s‰ifāt (atributos) eran algo real, pudieron darle este sentido 
al término a partir de la traducción del griego kharakteristikós 
empleado por otro cristiano oriental, Juan Damasceno, quien 
los usó para hablar de las propiedades que hacen distinta a cada 
una de las tres personas. Juan Damasceno, en efecto, recurrió 
al término para explicar el principio de diferenciación, según 
el cual, a pesar de la diferencia, algo puede conservar su unidad 
(Wolfson, 1956, p. 7). Wolfson extiende su búsqueda princi-
palmente hacia la patrística griega cristiana. En su profundo 
análisis, llaman la atención las pocas referencias a los cristianos 
de Oriente cuando, como ha mostrado Hugonnard-Roche 
(1994), el vocabulario de los árabes depende del trabajo de los 
traductores siriacos. Por otro lado, la omisión de Wolfson no 
es extraña si se tiene en cuenta que todavía hay mucho traba- 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   43 28/11/2018   01:00:12 p.m.



44	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

jo por hacer acerca de la edición de textos siriacos. Subrayo 
esto porque el trabajo de estas ediciones aportaría descubrimien-
tos importantes y material complementario que obligaría a la 
revisión de varios episodios de la historia de la transmisión de 
textos y de la conformación del vocabulario filosófico y teo-
lógico, en una valoración creciente del papel de los cristianos 
de Oriente.

Aquí me referiré únicamente a la traducción siriaca de las 
Categorías (Gottheil, 1893; King, 2010) de Aristóteles, pues, a 
mi juicio, es a partir de este texto que puede vislumbrarse la 
importancia de los cristianos de Oriente en la discusión islámi- 
ca de los atributos divinos. No sólo eso: también se observa el 
modo en que un tratado lógico en concreto, sobre predicados y 
teoría de la predicación, se usó en una discusión teológica. Las 
Categorías es uno de los tratados lógicos con mayor número 
de traducciones y comentarios entre los cristianos de Oriente. 
Se conservan tres versiones en siriaco: una versión anónima 
atribuida a Sergius de Resh‘aina (m.  536) (Aydin, 2016), la 
versión de Jacobo de Edesa (m. 708), y la de Jorge, obispo de 
los árabes (m. 724). Hay también tres manuscritos de la tra-
ducción árabe, uno de los cuales, el de la traducción de Hµunain 
ibn Ishaq, pudo haber sido elaborado a partir de un texto en 
siriaco (King, 2010, pp. 19-29). Existen análisis comparativos 
sumamente serios sobre las versiones semíticas de este tratado 
lógico (King, 2010, pp. 80-93; Huggonard-Roche, 2008). No es 
éste el espacio para hablar de un análisis gramatical y textual 
tan sofisticado acerca del modo en que la versión siriaca refleja, 
y a veces guarda distancia de, la versión griega, así como del 
modo en que la árabe refleja la versión siriaca.

Jacobo de Edesa recurrió al vocabulario filosófico de las 
Categorías en uno de sus tratados teológicos más importantes, 
el Enchereidion, en el que se discute precisamente la naturaleza 
divina. Como ha hecho notar Huggonard-Roche, los términos 
“naturaleza” (physis, en griego; kyana, en siriaco), “sustancia” 
(ousía, en griego; ousía, en siriaco), “hipóstasis” (hypostasis, en 
griego; qnoma, en siriaco), “persona” (prósopon, en griego; par- 
s‰ōpā, en siriaco) y “especie” (eidos, en griego; ’ādshā, en siriaco), 
fueron esenciales en las discusiones trinitarias y cristológicas 
de la patrística tanto griega como oriental (Huggonard-Roche, 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   44 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 45

2008). Me detengo sólo en la noción de “hipóstasis” (qnōmā, en 
siriaco; qunūm, en árabe), término muy debatido en la teología 
cristiana más temprana, sobre todo en los concilios a los que me 
he referido líneas arriba, y que se utilizó tanto en la patrística 
griega como en la siriaca para indicar una naturaleza (physis/
kyana) perfecta e independiente. No explicaré las problemá-
ticas trinitarias y cristológicas ni la cantidad de debates que 
se suscitaron en el cristianismo alrededor de este tema. Basta 
con recordar que, en el caso de la discusión cristológica, se 
trata de determinar, como ya expliqué, si en Cristo puede ha- 
ber dos naturalezas, la divina y la humana, o si solamente hay 
alguna de las dos; en el caso de la discusión trinitaria, el pro-
blema en cuestión es determinar el modo en que coexisten tres 
personas en un solo Dios. ¿Cómo defender la existencia de 
tres personas, tres hipóstasis, sin sacrificar la unidad de Dios? 
La respuesta es algo técnica: Dios es una única sustancia (ousía, 
en griego y siriaco; yahwar, en árabe), y en Él coexisten tres hi- 
póstasis distintas.

Puesto en otros términos, hay una distinción conceptual 
entre sustancia e hipóstasis (Awad, 2015, pp. 118-140). Dicha 
distinción se desarrolla en el cristianismo en medio de contro-
versias entre los cristianos de Medio Oriente, principalmente 
nestorianos y antioqueños (estos últimos, partidarios de Cal- 
cedonia y del credo en su versión niceoconstantinopolita- 
na).16 “Sustancia” (ousía, yahwar) remite a la esencia de Dios, 
a su naturaleza. Por ello, hasta cierto punto es equiparable al 
término kyama o, en el lenguaje de algunos padres, como san 
Efrén, itya o ituta (en siriaco), que se refiere al ser de Dios, a 
la esencia divina.17 “Hipóstasis”, en cambio, se refiere a una 
sustancia concreta. En este sentido, qnoma nombra un modo 
de ser de la esencia divina y, al mismo tiempo, modos en que 

16 Según el credo niceoconstantinopolitano, hay un solo Dios, pero en Él hay 
tres personas. Además, se sostiene que la naturaleza humana y la naturaleza divina 
están unidas (unión hipostática). El Espíritu Santo, la tercera persona, procedía en la 
primera versión del credo únicamente del Padre. Posteriormente, en la segunda versión 
establecida en el III Concilio de Toledo (589), se añadió que procedía del Padre y el 
Hijo. La Iglesia ortodoxa rechazó esta versión y, por ello, se separó definitivamente 
de la Iglesia romana en 1054.

17 Véase Awad, 2015, pp. 140-150. Para conocer la importancia de san Efrén en 
la tradición cristiana oriental, véase Griffith, 1998.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   45 28/11/2018   01:00:12 p.m.



46	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

la esencia divina existe de manera particular: Padre, Hijo y 
Espíritu Santo participan de la sustancia divina. Los tres son 
distintos entre sí, pero son modos de la misma sustancia di- 
vina. El modo en que las tres hipóstasis residen en la misma 
sustancia divina es análogo al modo como en las Categorías se 
explica que los accidentes residen en la sustancia: los acciden- 
tes no son la sustancia, pero su sustrato sí. Hago notar, sin 
entrar en detalle, que para comprender la relación entre la 
sustancia divina y sus hipóstasis, los cristianos añadieron un 
componente neoplatónico a Aristóteles; a saber: la idea de 
que en ese caso se trata de una relación eterna y en la que no 
interviene ningún tipo de materia (King, 2010, pp. 1-14). En 
este sentido, la relación entre sustancia e hipóstasis es estricta-
mente metafísica.

Hay cantidad de críticas elaboradas por pensadores mu- 
sulmanes contra el dogma trinitario, y abundan los argumen-
tos que aseguran que Dios es uno (wāh‰id).18 Por ejemplo, uno 
de los pensadores mutazilíes más importantes, al-Yabbar 
(m. 1025), es de los teólogos islámicos que estudió en detalle y 
debatió las doctrinas cristianas de los nestorianos, los jacobi-
tas y los melquitas. Al-Yabbar (1965, p. 295; 2010, pp. 30-32) 
reconoce las diferencias entre estos grupos y muestra cómo, a 
pesar de ello, coinciden en que es posible sostener la trinidad, 
algo incompatible con la tawh‰īd o simplicidad divina de los 
musulmanes: no es posible explicar cómo es que una única 
sustancia se divide en tres hipóstasis, y mucho menos justificar 
cuál es la relación entre estas tres; el cristianismo sostiene, en 
realidad, la existencia de tres dioses. A pesar de lo anterior, la 
postura estándar musulmana respecto a los atributos divinos, 
a saber, la de Ash‘arī, explicada al inicio de este apartado, es 
precisamente la misma: Dios es uno, pero en Él subsisten atri-
butos que si bien no son idénticos a Él, no existen sino en Él. 
La similitud entre el dogma trinitario y la doctrina islámica de 
los atributos divinos respalda la tesis de Wolfson. Sin embargo, 
he mostrado la necesidad de tener en cuenta un factor ausente 
en su explicación, esto es, la mediación siriaca de los cristianos 

18 Véase Thomas, 2001, 2002. Para la reacción contra las críticas de los musul
manes, véase Griffith, 2014.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   46 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 47

orientales, sumamente familiar para los filósofos y los teólogos 
islámicos.

Observaciones finales

En las secciones precedentes he mostrado la relevancia de la 
labor de los cristianos orientales en el proceso de transmisión 
de la filosofía griega. He sostenido que su labor fue indispen-
sable para la recepción de la filosofía en tierras islámicas y he 
mostrado cómo, a través de la traducción, la adaptación y el 
desarrollo de terminología filosófica griega al siriaco y luego al 
árabe, se importaron también algunas formas de comprender 
determinados conceptos filosóficos que repercutieron en la 
construcción de argumentos teológicos de las dos tradiciones, 
la cristiana y la islámica. Sostenía al comienzo que si bien el pa-
pel de los cristianos es crucial en la transmisión del pensamiento 
filosófico, no quiere decir, como afirma Gouguenheim, que la 
civilización islámica haya tenido un papel meramente receptivo 
y pasivo. Los filósofos y los teólogos islámicos —como se ve 
en el ejemplo de los argumentos esgrimidos para resolver la 
tensión entre la simplicidad de Dios y los atributos divinos— 
desarrollaron un pensamiento propio inspirado, en efecto, en 
la filosofía griega y otras fuentes, de la misma forma en que lo 
hicieron más adelante los filósofos y los teólogos cristianos que 
conocieron la filosofía griega a través de los comentarios escri- 
tos en árabe y traducidos al latín.

He reconstruido brevemente en la tercera sección el 
proceso de recepción de un texto específico, las Categorías de 
Aristóteles, con la finalidad de recurrir a un ejemplo concreto 
del modo en que la terminología griega se retoma y reinterpreta 
en la discusión de problemas teológicos. De este modo, se ve la 
forma en que cada tradición, la cristiana y la islámica, se vale 
de una misma fuente griega para defender sus propias creencias 
y, al mismo tiempo, debatir entre ellos. Es imperativo tener 
en cuenta que, en el proceso de transmisión del pensamiento 
filosófico griego, la mediación siriaca permite comprender la 
adaptación de varios términos filosóficos griegos que transi-
taron de manera más natural hacia el árabe a través de la me-

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   47 28/11/2018   01:00:12 p.m.



48	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

diación del siriaco, una lengua semítica mucho más cercana al 
árabe.

Además, desde tiempo atrás, los hablantes del siriaco habían 
entrado en contacto con la lengua griega. Dada su cercanía 
con el árabe, el siriaco facilitó el proceso de comprensión de 
la filosofía griega. Ahora bien, para sostener una conclusión 
como la anterior, es indispensable revisar en detalle el tránsito 
del siriaco al árabe. En varios casos hay que comenzar por la re- 
construcción de los textos en siriaco (aquellos que existen), 
revisarlos desde el punto de vista filológico, hacer un análisis 
comparativo con su equivalente árabe (si se da el caso de que 
haya dos versiones) y, posteriormente, discutir su contenido 
filosófico y su impacto en los sectores intelectuales que hayan 
tenido acceso a él. Como se ve, la recepción de los tratados 
filosóficos griegos entre los sectores cristianos siriacos y su 
ulterior transmisión al contexto islámico es un área de estudio 
de la historia de la filosofía, la filosofía comparada y la historia 
intelectual de Medio Oriente donde todavía hay mucho trabajo 
por hacer. v

Dirección institucional del autor:
Facultad de Filosofía
Universidad Panamericana
Augusto Rodin, 498
Insurgentes Mixcoac
03920, Ciudad de México, México

Referencias

Abramowski, L. y Goodman, A. E. (Eds.). (1972). A Nestorian col-
lection of Christological texts (2 vols.). Cambridge: Cambridge 
University Press.

Adamson, P. (2003). Al-Kindī and the Mu‘tazila: Divine attributes, 
creation and freedom. Arabic Sciences and Philosophy, 13(1), 45-
77. https://dx.doi.org/10.1017/s0957423903003035

Al-Yabar (1965). Sharh al-‘Usul al-Khamsa (Ed. ‘Abd al-Karim Uth-
man). El Cairo: Maktaba Wahba.

Al-Yabar (2010). Critique of Christian origins (Tathbit Dala’il al-

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   48 28/11/2018   01:00:12 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 49

Nubuwwa). (Eds. y trads. G. S. Reynolds y S. K. Samir). Utah, 
UT: Brigham University Press.

Anawati, G. e Iskandar, A. Z. (1978). Hµunayn ibn Ish‰āq al-‘Ibādī, 
Abū Zayd. En C. C. Gillispie (Ed.), Dictionary of scientific biog-
raphy (pp. 230-249), Nueva York, NY: Scribner.

Arkoun, M. (1982). L’humanisme arabe au ive-xe siècle : Miskawayh, 
philosophe et historien. París: Vrin.

Arkoun, M. (2005). Humanisme et Islam. París: Vrin.
Ash‘arī (2005). Kitāb Maqālāt al-islāmīyīn wa-ih tilāf al-mus‰allīn (Die 

Dogmatischen Lehren der Anhänger des Islam) (Ed. H. Ritter). 
Berlín: Schwartz.

Awad, N. G. (2015). Orthodoxy in Arabic terms: A study of Theodore 
Abu Qurrah’s theology in its Islamic context. Boston, MA: De 
Gruyter.

Aydin, S. (Ed. y trad.). (2016). Sergius of Reshaina. Introduction to 
Aristotle and his Categories, addressed to Philotheos: Syriac text, 
with translation and commentary. Leiden: Brill.

Badawī, A. (1968). La transmission de la philosophie grecque au monde 
arabe. París: Vrin.

Baumstark, A. (1900). Aristoteles bei den Syrern. Leipzig: Teubner.
Bergstrasser, G. (1913). Hunain ibn Ishak und seine Schule. Leiden: 

Brill.
Bergsträsser, G. (Ed. y trad.). (1925). Hµunain ibn Ish‰āq: Über die Syris-

chen und Arabishcen Galen-Übersetzungen. Leipzig: Brockhaus.
Bergsträsser, G. (1932). Neue Materialen zu Hµunain ibn Ish‰āq’s 

Galen-Bibliographie. Leipzig: Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft.

Bertolacci, A. (2009). The reception of Averroes’ long commentary 
on the Metaphysics in Latin medieval philosophy until Albertus 
Magnus. En L. Honnefelder, H. Möhle y S. Bullido del Barrio 
(Eds.), Via Alberti. Texte-quellen-interpretationen (pp. 457-480). 
Münster: Aschendorf.

Bertolacci, A. (2011). A new phase of the reception of Aristotle in 
the Latin west: Albertus Magnus and his use of Arabic sources 
in the commentaries on Aristotle. En L. Honnefelder (Ed.), Al- 
bertus Magnus und der Ursprung der Universitätsidee: Die Begeg-
nung der Wissenschaftskulturen im 13. Jahrhundert und die Entde-
ckung des Konzepts der Bildung durch Wissenschaft (pp. 259-276). 
Berlín: Berlin University Press.

Brock, S. (1984). Aspects of translation technique in antiquity. En 
S. Brock (Ed.), Syriac perspectives on late antiquity (pp. 69-87). 
Londres: Variorum.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   49 28/11/2018   01:00:13 p.m.



50	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Brock, S. (1984a). Some aspects of Greek words in Syriac. En S. 
Brock (Ed.), Syriac perspectives in late antiquity (pp.  80-108). 
Aldershot: Variorum.

Brock, S. (1984b). Greek into Syriac and Syriac into Greek. En S. 
Brock (Ed.), Syriac perspectives in late antiquity (pp. 1-17). Lon-
dres: Variorum.

Brock, S. (1992). Syriac historical writing: A survey of the main 
sources. En S. Brock, Studies in Syriac Christianity: History, 
literature and theology (pp. 1-30). Hampshire: Variorum.

Brock, S. (1993). The Syriac commentary tradition. En C. Burnett 
(Ed.), Glosses and commentaries on Aristotelian logical texts: The 
Syriac, Arabic and Medieval Latin traditions (pp. 3-18). Londres: 
The Warburg Institute.

Brock, S. (2007) A Syriac intermediary for the Arabic theology of 
Aristotle? In search of a chimera. En C. D’Ancona (Ed.), The 
libraries of the neoplatonists (pp. 293-306). Leiden: Brill.

Bruns, P. (Ed.). (2003). Von Athen nach Bagdad: Zur Rezeption 
griechischer Philosophie von der Spätantike bis zum Islam. Bonn: 
Borengässer.

Burnett, C. (2001). The coherence of the Arabic-Latin translation 
program in Toledo in the twelfth century. Science in Context, 
14(1-2), 249-288. https://dx.doi.org/10.1017/S0269889701000096

Burnett, C. (2005). Arabic into Latin: The reception of Arabic phi-
losophy into Western Europe. En P. Adamson y R. C. Taylor 
(Eds.), The Cambridge companion to Arabic philosophy (pp. 370-
404). Cambridge: Cambridge University Press.

Butterworth, C. y Blake, A. K. (Eds.). (1994). The introduction of 
Arabic philosophy into Europe. Leiden: Brill.

Büttgen, P., De Libera, A., Rashed, M. y Rosier-Catach, I. (2009). 
Les Grecs, les Arabes et nous : enquête sur l’islamophobie savante. 
París: Fayard.

Cooperson, M. (1997). The purported autobiography of Hµunayn 
ibn Ish‰āq. Edebiyāt, 7, 235-249.

D’Alverny, M-Th. (1994). La transmission des textes philosophiques et 
scientifiques au Moyen Âge (Ed. C. Burnett). Norfolk: Variorum.

D’Ancona, C. (2010). The origins of Islamic philosophy. En L. P. 
Gerson (Ed.), The Cambridge history of philosophy in late antiquity 
(vol. 2, pp. 869-893). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://dx.doi.org/10.1017/CHOL9780521194846.020

Daiber, H. (1999). Lateinische Übersetzungen arabischer Texte zur 
Philosophie und ihre Bedeutung für die Scholastik des Mit-
telalters: Stand und Aufgaben der Forschung. En J. Hamesse y 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   50 28/11/2018   01:00:13 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 51

M. Fattori (Eds.), Rencontres de cultures dans la philosophie 
médiévale : traductions et traducteurs de l’antiquité tardive au 
xive siècle (pp. 203-250). Lovaina la Nueva: Université Catholique 
de Louvain.

De Libera, A. (1997). The Arab forebears of the European renais-
sance. The unesco Courier, 50(2), 4-9.

El-Bizri, N. (2008). God: Essence and attributes. En T. Winter (Ed.), 
The Cambridge companion to classical Islamic theology (pp. 121-
140). Cambridge: Cambridge University Press. https://dx.doi.
org/10.1017/CCOL9780521780582.007

Endress, G. (1997). L’Aristote Arabe: Réception, autorité et trans-
formation du premier maître. Medioevo, (23), 1-42.

Endress, G. (1997a). The circle of al-Kindī. Early Arabic transla- 
tions from Greek and the rise of Islamic philosophy. En G. 
Endress y R. Kruk (Eds.), The ancient tradition in Christian and 
Islamic Hellenism (pp. 43-76). Leiden: Research School cnws.

Fidora, A. (2003). Die Wissenschaftstheorie des Dominicus Gundissa-
linus. Berlín: Akademie.

Fidora, A. (2013). From Arabic into Latin into Hebrew: Aristote-
lian psychology and its contribution to the rationalisation of 
theological traditions. En L. X. López-Farjeat y J. A. Tellkamp 
(Eds.), Philosophical psychology in Arabic thought and the Latin 
Aristotelianism of the 13th century (pp. 17-39). París: Vrin.

Fidora, A. y Polloni, N. (Eds.). (2017). Appropriation, interpreta- 
tion and criticism: Philosophical exchanges between the Arabic, 
Hebrew and Latin intellectual traditions. Turnhout: Brepols.

Frank, R. M. (1969). The divine attributes according to the teachings 
of Abū l-Hudhayl al-‘Allaf. Le Muséon, 82, 451-506.

Frank, R. M. (1971). ‘Abū Hāshim’s Theory of ‘States’: Its struc-
ture and function. En Actas do IV Congresso de Estudos Arabes 
e Islamicos. Coimbra, Lisboa 1 a 8 setembro de 1968 (pp. 85-100). 
Leiden: Brill.

Frank, R. M. (1978). Beings and their attributes: The teaching of the 
Basrian School of the Mu’tazila in the classical period (studies in 
Islamic philosophy and science). Albany, NY: State University of 
New York Press.

Frank, R. M. (1982). Attribute, attribution, and being: Three Islamic 
views. En P. Morewedge (Ed.), Philosophies of existence: Ancient 
and medieval (pp. 258-278). Nueva York, NY: Fordham Uni-
versity Press.

Galluzzo, G. (2013). The medieval reception of Book Zeta of Aristotle’s 
Metaphysics (2 vols.). Leiden: Brill.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   51 28/11/2018   01:00:13 p.m.



52	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

Gilliot, C. (2013). Attributes of God. En K. Fleet, G. Krämer, D. 
Matringe, J. Nawas y E. Rowson (Eds.), Encyclopaedia of Islam 
(THREE). http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_ 
0163

Gimaret, D. (1970). La théorie des ah‰wāl d’Abū Hāšim al-Ğubbā’ī 
d’après des sources aš‘arites. Journal Asiatique, 258, 47-86.

Gimaret, D. (2012). Mu‘tazila. En P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. 
Bosworth, E. van Donzel y W. P. Heinrichs (Eds.), Encyclopae-
dia of Islam (2a ed.). https://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_is-
lam_COM_0822

Gottheil, R. J. H. (1893). The Syriac versions of the Categories of 
Aristotle. Hebraica, 9(3-4), 166-215.

Gouguenheim, S. (2008). Aristote au Mont Saint-Michel : les racines 
grecques de l’Europe chrétienne. París: Seuil.

Griffith, S. H. (1998). A spiritual father for the whole church: The 
universal appeal of St. Ephraem the Syrian. Hugoye: Journal of 
Syriac Studies, 1(2), 197-220.

Griffith, S. H. (2002). Melkites, Jacobites, and the Christian contro-
versies in Arabic in third/ninth-century Syria. En D. Thomas 
(Ed.), Syrian Christians under Islam: The first thousand years 
(pp. 9-55). Leiden: Brill.

Griffith, S. H. (2008). Hµunayn ibn Ish‰āq and the Kitāb Ādāb al-
Falāsifah: The pursuit of wisdom and a humane polity in early 
Abbasid Baghdad. En G. A. Kiraz (Ed.), Malphono w-Rabo d-
Malphone: Studies in honor of Sebastian P. Brock (pp. 135-160). 
Piscataway, NJ: Gorgias Press.

Griffith, S. H. (2008a). The church in the shadow of the mosque: Chris-
tians and Muslims in the world of Islam. Princeton, NJ: Princeton 
University Press.

Griffith, S.  H. (2014). The unity and trinity of God: Christian 
doctrinal development in response to the challenge of Islam—A 
historical perspective. En M. Root y J. J. Buckley (Eds.), Chris-
tian theology and Islam (pp. 1-30). Oregon, OR: Cascade Books.

Griffith, S. H. (2016). Excursus I: Christian theological thought 
during the first Abbāsid century. En S. Schmidtke (Ed.), The 
Oxford handbook of Islamic theology (pp. 91-102). Oxford: Ox- 
ford University Press. https://dx.doi.org/10.1093/oxford-
hb/9780199696703.013.003

Gutas, D. (1998). Greek thought, Arabic culture: The Graeco-Arabic 
translation movement in Baghdad and early ‘Abbāsid society (2nd-
4th/8th-10th centuries). Nueva York, NY: Routledge.

Hasse, D. K. (2014). Influence of Arabic and Islamic philosophy on 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   52 28/11/2018   01:00:13 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 53

the Latin West. En E. N. Zalta (Ed.), The Stanford encyclopedia 
of philosophy (edición de otoño de 2014). Recuperado de https://
plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/arabic-islamic-
influence/

Hasse, D. N. (2000). Avicenna’s De Anima in the Latin West: The 
formation of a peripatetic philosophy of the soul 1160-1300. Londres: 
The Warburg Institute.

Hasse, D. N. (2016). Success and suppression: Arabic sciences and phi-
losophy in the Renaissance. Cambridge, MA: Harvard University 
Press.

Hasse, D.  N. y Bertolacci, A. (Eds.). (2012). The Arabic, Hebrew 
and Latin reception of Avicenna’s metaphysics. Berlín: Walter de 
Gruyter.

Hourani, A. (1991). History of Arab peoples. Cambridge, MA: The 
Belknap Press of Harvard University Press.

Huggonard-Roche, H. (1990). Les traductions du grec au syriaque 
et du syriaque à l’arabe (à propos de l’Organon d’Aristote). En 
J. Hamesse y M. Fattori (Eds.), Rencontres de cultures dans la 
philosophie médiévale: Traductions et traducteurs de l’antiqui- 
té tardive au xive siècle (pp. 131-147). Lovaina la Nueva: Université 
Catholique de Louvain.

Huggonard-Roche, H. (1991). L’intermédiaire syriaque dans 
la transmission de la philosophie grecque à l’arabe: le cas de 
l’Organon d’Aristote. Arabic Sciences and Philosophy, 1(2), 187-
209. https://dx.doi.org/10.1017/S095742390000148X

Huggonard-Roche, H. (1993). Remarques sur la tradition arabe de 
l’Organon d’après le manuscrit Paris, Bibliothèque nationale, ar. 
2346. En C. Burnett (Ed.), Glosses and commentaries on Aristote-
lian logical texts: The Syriac, Arabic and Medieval Latin traditions 
(pp. 19-28). Londres: The Warburg Institute.

Huggonard-Roche, H. (1994). La formation du vocabulaire de la 
logique en arabe. En D. Jacquart (Ed.), La formation du voca-
bulaire scientifique et intellectuel dans le monde arabe (pp. 22-38). 
Turnhout: Brepols.

Huggonard-Roche, H. (2008). Jacob of Edessa and the reception 
of Aristotle. En B. T. H. Romeny (Ed.), Jacob of Edessa and the 
Syriac culture of his day (pp. 205-222). Leiden: Brill. https://doi.
org/10.1163/ej.9789004173477.i-314.90

Ibn Abū Us‰aybi‘a (1965). Uyūn al-anbā’ fī t‰abak‰āt al-at‰ibbā (Ed. Nizār 
Rid‰ā) (vol. 2, pp. 257-259). Beirut: Dār Maktabat al Hayāt.

Janssens, J. (2007). The reception of Avicenna’s Physics in the Latin 
Middle Ages. En A. Vrolijk y J.  P. Hogendijk (Eds.), Oh ye 

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   53 28/11/2018   01:00:13 p.m.



54	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 27-56

gentlemen: Arabic studies on science and literary culture in honour 
of Remke Kruk (pp. 55-64). Leiden: Brill.

Joose, P. N. (2004). Syriac encyclopaedia of Aristotelian philosophy: 
Barhebraeus 13th C., Butyrum Sapientia. Books of ethics, economy 
and politics. Leiden: Brill.

King, D. (Trad.). (2010). The earliest Syriac translation of Aristotle’s 
Categories. Leiden: Brill.

Laughlin, B. (1995). The Aristotle adventure: A guide to the Greek, 
Arabic, and Latin scholars who transmitted Aristotle’s logic to the 
Renaissance. Flagstaff, AZ: Albert Hale Publishing.

Monferrer S., J. P. (2005). “Apologética racionalista” de Abū Qurrah 
en el Maymar fi wuyūd al-Hāliq wa-l-dīn al-qawīm ii/2, 12-14. 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 22, 41-56.

Penn, M.  P. (2015). Envisioning Islam, Syriac Christians and the 
Muslim world. Filadelfia, PA: University of Pennsylvania Press.

Rashed, R. (Ed.). (2009). Thābit ibn Qurra. Science and philosophy in 
ninth-century Bagdhad. Berlín: Walter de Gruyter.

Schmieja, H. (2012). Arabic-Latin reception of Aristotle’s Physica 
and Averroes’ Commentarium magnum: Two versions in a 
manuscript from Toledo. Oriens, 40(1), 149-167. https://dx.doi.
org/10.1163/187783712X634698

Schmitt, J. O. (Ed. y trad.). (2013). Barhebraeus, Butyrum Sapientiae, 
Physics. Leiden: Brill.

Schöffler, H. H. (1980). Die Academie von Gondischapur: Aristoteles 
auf dem Wege in den Orient. Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben.

Sezgin, F. (Ed.). (1996). Yūh‰annāūh‰a Māsawayh (d.243/857): Texts 
and studies. Fráncfort del Meno: Institute for the History of 
Arabic-Islamic Science.

Sezgin, F. (Ed.). (1999). Hµunayn ibn Ish‰āq (d. 260/873): Texts and 
studies. Fráncfort del Meno: Institute for the History of Arabic-
Islamic Science.

Strohmaier, G. (2012). Hµunayn b. Ish‰āk‰ al-‘Ibādī. En P. Bearman, 
Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel y W. P. Hein-
richs (Eds.), Encyclopaedia of Islam (2a.  ed.). https://dx.doi.
org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0300

Takahashi, H. (Ed. y trad.). (2003). Aristotelian meteorology in Syriac: 
Barhebraeus, Butyrum Sapientiae, books of mineralogy and me-
teorology. Leiden: Brill.

Takahashi, H. (2015). Syriac as the intermediary in scientific 
Graeco-Arabica: Some historical and philological observations. 
Intellectual History of the Islamicate World, 3(1-2), 66-97. https://
dx.doi.org/10.1163/2212943X-00301004

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   54 28/11/2018   01:00:13 p.m.



LÓPEZ: LA TRADICIÓN SIRIACA COMO INTERMEDIARIA…	 55

Thiele, J. (2016). Abū Hāshim al-Jubbā’ī’s (d. 321/933) theory of 
‘states’ (ah‰wāl) and its adaptation among Ash‘arite theologians. 
En S. Schmidtke (Ed.), The Oxford handbook of Islamic theology 
(pp. 264-383). Oxford: Oxford University Press.

Thomas, D. (2001). The doctrine of the Trinity in the early Abbasid 
era. En L. Ridgeon (Ed.), Islamic interpretations of Christianity 
(pp. 78-98). Londres: Routledge.

Thomas, D. (2002). Early Muslim polemic against Christianity: Abū 
‘Īsā al-Warrāq’s ‘against the incarnation’. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Treiger, A. (2014). Palestinian origenism and the early history of 
the Maronites: In search of the origins of the Arabic theology 
of Aristotle. En D. Janos (Ed.), Ideas in motion in Baghdad and 
beyond: Philosophical and theological exchanges between Christians 
and Muslims in the third/ninth and fourth/tenth centuries (pp. 44-
80). Leiden: Brill.

Vagelpohl, U. (2008). Aristotle’s Rhetoric in the East: The Syriac 
and Arabic translation and commentary tradition. Leiden: Brill.

Vagelpohl, U. (2010). The Prior Analytics in the Syriac and Arabic 
tradition. Vivarium, 48(1), 134-158. https://dx.doi.org/10.1163/ 
156853410X489745

Watt, J. W. (Ed.). (2005). Aristotelian Rhetoric in Syriac: Bar Hebraeus, 
Butyrum Sapientiae, Book of Rhetoric. Leiden: Brill.

Watt, J. W. (2008). Al-Fārābī and the history of the Syriac Organon. 
En G.  A. Kiraz (Ed.), Malphono w-Rabo d-Malphone: Studies 
in honor of Sebastian P. Brock (pp.  751-778). Piscataway, NJ: 
Gorgias Press.

Watt, J. W. (2010). Christianity in the renaissance of Islam. Abū 
Bishr Mattā, al-Fārābī, and Yah‰yā Ibn ‘Adī. En Rhetoric and phi-
losophy from Greek into Syriac (pp. 99-112). Londres: Routledge.

Wolfson, H. A. (1956). The Muslim attributes and the Christian 
Trinity. Harvard Theological Review, 49(1), 1-18. https://doi.
org/10.1017/S0017816000028066

Wolfson, H. A. (1959). Philosophical implications of the problem 
of the divine attributes in the Kalam. Journal of the American 
Oriental Society, 79(2), 73-80.

Wolfson, H. A. (1976). The philosophy of the Kalam. Cambridge, 
MA: Harvard University Press.

Zimmerman, A. y Craemer-Ruegenberg, I. (Ed.). (1985). Orientalische 
Kultur und Europäisches Mittelalter. Berlín: Walter de Gruyter.

0027-0056-LOPEZ FARJEAT.indd   55 28/11/2018   01:00:13 p.m.




