
180	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 177-190

Yafa Shanneik, Chris Heinhold y Zahra Ali (dirs.) (2017). 
Mapping Shia Muslim communities in Europe. Local and transna
tional dimensions, número especial del Journal of Muslims in Eu- 
rope, 6(2).

Este volumen colectivo está destinado a llenar el vacío sobre 
el estudio de los chiitas en Europa, por lo que vale indicar 
sus límites: si bien el título indica un trabajo de mapeo de las 
comunidades chiitas musulmanas en Europa desde las dimen-
siones locales y transnacionales, en realidad se restringe a unos 
cuantos países y se limita al chiismo duodecimano, sin tomar 
en cuenta otras formas también presentes. En este sentido, más 
que una crítica, se trata de una invitación a continuar y comple-
tar dicha exploración, tal vez desde la forma dinámica de una 
cartografía con mapas que muestren los movimientos trans-
nacionales, los flujos de bienes, incluidos los simbólicos, y de 
personas, así como las conexiones que de ahí emanan.

No obstante los límites, el trabajo permite descubrir la gran 
diversidad de orígenes de estos chiitas (Pakistán, Irán, Afganis- 
tán, Iraq, Turquía, Líbano, India, Azerbaiyán o Bahréin), con 
variaciones muy importantes de un país a otro, a lo cual debe-
mos agregar los conversos del sunismo (el caso de marroquíes 
en Bélgica) o los conversos de otras religiones o incluso aquellos 
sin confesión.

La introducción, más bien breve y seguida de una biblio-
grafía sustancial, presenta el objetivo del proyecto que busca 
dar a conocer a esta minoría musulmana en el seno de la propia 
población musulmana —la cual constituye, aproximadamente, 
10%— tomando en cuenta las condiciones de su estableci-
miento en suelo europeo, sus estrategias de visibilidad y las 
especificidades de sus realidades y sus contornos dentro del 
contexto europeo. El primer elemento importante a considerar 
es la revolución y la dinámica del liderazgo iranís con tintes 
hegemónicos; y el segundo es la tensión entre la ubicación y 
la transnacionalización, que se reafirma y contrasta con las 
políticas de la Unión Europea, donde cada Estado está preo-
cupado por establecer un islam nacional sin tener en cuenta las 
realidades de un islam globalizado, verbigracia el caso chiita, 
que confirma el paso de una religión muy marcada por los 
orígenes y la etnicidad hacia una religión más estandarizada, 

0177-0190-RESENAS.indd   180 03/12/2018   12:53:50 p.m.



RESEÑAS	 181

más espiritual (por la reducción de la ritualidad y la insistencia 
en el significado de los ritos) y más política.

Antes de esbozar algunas reflexiones sobre cada capítulo, 
propondré elementos sintéticos de este chiismo tal como apare-
ce en el libro, que se basa en seis países: Gran Bretaña, Noruega, 
Grecia, Alemania, Bélgica y los Países Bajos. En cada uno se ve 
la importancia del grupo étnico mayoritario, que proporciona 
los rasgos más importantes del chiismo, marcado por diferen-
cias muy significativas entre países: el chiismo duodecimano ira- 
quí de habla árabe no es el mismo que el chiismo iraní, no 
sólo por ser de habla persa, sino además por estar marcado por 
la movilización política de la revolución islámica, o bien del 
chiismo del sudeste de Asia, que en muchos sentidos puede ser 
más popular. Las comunidades se cimientan en las pertenen-
cias étnicas, a pesar de la tendencia que hay entre los jóvenes 
(hablamos de segunda o tercera generación) a la unificación de 
las diferencias, que terminan por desvanecerse. Ahora bien, 
todavía no hemos visto el surgimiento de una autoridad reli-
giosa europea reconocida, y los maraji (plural de marja, que 
significa fuentes religiosas, los grandes ayatolás) se encuentran 
en los países de origen, lo que implica el multilingüismo en la 
transmisión y en la práctica religiosas.

Sin que se trate aquí del tema de la institucionalización ni 
de lo que está sucediendo en Gaza, o bien de la participación de 
las organizaciones chiitas en algunos proyectos “nacionales” 
del islam (perseguidos por todos los países europeos inde-
pendientemente del tipo de relación que establezcan entre el 
Estado y la religión), las dimensiones políticas del islam chii- 
ta están bien marcadas: en primer lugar, por la oposición con 
el sunismo y la manera de presentarse como un islam oprimido 
y victimario por parte ya sea de Arabia Saudita o del Daesh; en 
segundo lugar, por la particular forma de asimilar la Ashura, 
que es la gran celebración religiosa de los chiitas y que ocupa 
los primeros diez días del mes de Muharram. Es en gran parte 
por lo que se conoce este chiismo, especialmente en la ciudad 
santa iraquí de Karbala, donde se muestran los lamentos y el 
duelo por la muerte violenta de Husáin, manifestación que 
empieza con la tradicional autoflagelación y cuyo apogeo es 
la sangría del cuerpo.

0177-0190-RESENAS.indd   181 03/12/2018   12:53:51 p.m.



182	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 177-190

Los artículos revelan una fuerte tensión entre los chiitas 
duodecimanos en relación con el origen étnico y los conflictos 
entre autoridades religiosas: éste es el caso descrito en el primer 
artículo, “Karbala en Londres: batalla de expresiones de las 
conmemoraciones del ritual de la Ashura entre musulmanes 
chiitas duodecimanos de Sur de Asia”, donde Sufyan Abid 
Dogra muestra la gran oposición entre los chiitas duodeci-
manos del sudeste de Asia, cuya presencia en Londres es más 
antigua, y los chiitas reformadores iraníes e iraquíes en torno 
a la celebración de la Ashura y de los rituales que implica: 
los primeros, comprometidos con sus tradiciones locales y 
ancestrales, acusan a los segundos de querer eliminar las dimen-
siones sangrientas del ritual, siguiendo la fetua de Kamenei de 
cumplir con exigencias políticas y de controlar a la comunidad 
con un islam chiita transnacional.

El segundo capítulo (“Una minoría en formación: la co-
munidad musulmana chiita en Noruega”, de Marianne Bøe e 
Ingvild Flaskerud) se interesa en la relativa invisibilidad de los 
chiitas en Noruega, cuyo singular sistema de reconocimiento 
e institucionalización es, en mi opinión, insuficientemente 
descrito, con la fuerte distinción que opera entre nacionales 
(con derecho a fondos estatales) y no nacionales. Sería intere-
sante saber si esta fuerte oposición institucional es factor de 
división y enfrentamiento entre los muchos otros factores 
descritos en el artículo, como el de la presencia de refugiados 
políticos iraníes opuestos a la política y a la doctrina religiosa 
de la República islámica. En todo caso, este artículo arroja luces 
sobre las autoridades religiosas, su formación y la búsqueda de 
imanes europeos capaces de orientar a los chiitas en relación con 
el contexto europeo; los dos autores muestran cómo se combi- 
nan las diferentes fuentes en una articulación compleja de di- 
mensiones locales y transnacionales.

En los diversos artículos del libro vemos el cambio de 
preocupaciones de los inmigrantes ya instalados (constituidos 
en comunidad religiosa a través de instituciones para llevar a 
cabo los rituales y garantizar la transmisión) a las de las gene-
raciones más jóvenes, preocupadas por definir su identidad 
en un contexto europeo y abiertos a varias formas de diálogo 
interreligioso.

0177-0190-RESENAS.indd   182 03/12/2018   12:53:51 p.m.



RESEÑAS	 183

En el tercer capítulo, “Entre la política de la diferencia y 
la poética de la similitud”, Marios Chatziprokopiou y Panos 
Hatziprokopi muestran la evolución en espejo de la comuni-
dad chiita y de los políticos con los medios de comunicación 
griegos en el Pireo, en una descripción detallada de la Ashura. 
Este artículo describe en particular el rechazo racista de la 
extrema derecha griega, que hace un llamado al asesinato y su 
influencia, y se niega a aceptar la donación de sangre de una or- 
ganización chiita que aspira a inscribirse en la solidaridad na-
cional, de modo que se transponga el ritual del derramamiento 
de sangre durante la autoflagelación de la Ashura. La poética de 
la similitud destaca las iniciativas proactivas de los chiitas que 
politizan su tradición religiosa al asociarla con las opresiones 
de las que son víctimas y el desfase entre su deseo de ser par- 
te del contexto cultural griego y la concepción multiculturalista 
de las políticas que se están estableciendo.

El artículo “‘Comunidades de práctica’ chiitas en Alema-
nia”, de Robert Langer y Benjamin Weineck, es más teórico, 
pues trata de averiguar, con base en la experiencia heterogénea 
y multilocal de las comunidades chiitas, si el concepto de apren-
dizaje a través de un “compromiso mutuo en las comunidades 
de práctica” es relevante y funcional para describir el funcio-
namiento en un marco de referencia chiita de una verdadera 
constelación de identidades chiitas.

El capítulo de Iman Lechkar, “Ser un ‘verdadero’ chiita: la 
poética de las emociones entre los chiitas belgas-marroquíes”, 
encarna más específicamente la transformación contemporánea 
de la Ashura, que, sin renunciar a la emoción de las lágrimas 
y del luto, se aparta de las demostraciones dolorosas con el 
fin de asegurar una mejor comprensión del significado de la 
celebración. Designa menos una espiritualización que una 
intelectualización del ritual, donde la emoción tiene un papel 
primordial en la socialización y también corresponde a los 
ámbitos socioculturales superiores de los chiitas en compara-
ción con los sunitas; esta reflexión, no obstante, tiene sentido 
en un tipo muy específico de conversión, el de los sunitas ma- 
rroquíes, en el marco del chiismo que se desarrolla en una nue- 
va lectura no sólo religiosa, sino también política como la con- 
ciben los chiitas en la medida en que los nuevos convertidos 

0177-0190-RESENAS.indd   183 03/12/2018   12:53:51 p.m.



184	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 54, NÚM. 1 (168), 2019, PP. 177-190

se identifican, en contra de los salafistas, con los chiitas victimi-
zados y “tristes” y acercan a su rey-gobernador de los creyentes 
de la familia del profeta.

Finalmente, en “Hacia una comunidad juvenil chiita uni- 
da”, Annemeik Schlatmann destaca la articulación de la re-
ligiosidad en un contexto europeo por parte de la juventud 
chiita, mediante la renovación de las reuniones tradicionales 
del mes de Muharram y la introducción del neerlandés, debido 
a la ausencia de liderazgo religioso relevante en el contexto 
en que evolucionan. Las nuevas formas de la Ashura se alejan 
de las dimensiones estrictamente religiosas y espirituales de 
la celebración para inventar otras fuertemente identitarias y 
sociales basadas en el intercambio de conocimiento en la lengua 
materna y el idioma vernáculo. Estas transformaciones, lejos 
de cuestionar el muy fuerte principio jerárquico en el chiismo, 
refuerzan el principio de autoridad, incluso si está trasladada.

La colección de textos ofrece los límites de sus grandes 
cualidades: si la observación participativa no implica una 
adhesión a los fenómenos descritos y a la autorrepresentación 
de las comunidades y los individuos, por lo menos sí supone 
una comprensión íntima de ellos, de modo que depende del 
autor asegurar el distanciamiento, a través, por ejemplo, de 
la afirmación del estado de víctima de los chiitas, o de una 
interpretación en términos de victimización. De hecho, en 
el volumen algunos aspectos se sienten muy forzados (por 
ejemplo, al hablar de halal y mencionar la presencia de las mu-
jeres en la celebración de la Ashura, e incluso las dimensiones 
proselitistas de este chiismo “europeo” o su participación en 
la reconfiguración de los mercados económico-religiosos). No 
obstante, se abordan en general gran parte de los problemas, y 
si bien no se tratan de manera sistemática, sí se cuestionan los 
elementos fundamentales de la inscripción del chiismo en un 
contexto europeo; aun así, nos llevamos algunas sorpresas (por 
ejemplo, el análisis de la donación de la sangre).

Sylvie Taussig
Centre national de la recherche scientifique (París, Francia)

Institut français des études andines (Lima, Perú)

0177-0190-RESENAS.indd   184 03/12/2018   12:53:51 p.m.


