
[571]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

Recepción: 9 de agosto de 2017. / Aceptación: 29 de noviembre de 2017.
* Universidad Pontificia de Comillas, mario.l.areu@gmail.com

Recepción y enfoques 
historiográficos del pensamiento 

político en la India contemporánea

Historiographic reception 
and approaches to political 

thought in contemporary India

MARIO LÓPEZ AREU*

Resumen: La teoría política contemporánea está dominada por las 
ideas y los valores del pensamiento occidental moderno; sin embargo, 
tras el proceso de descolonización en Asia y África se ha abierto un 
importante debate acerca de la continuidad y la legitimidad de esas 
ideas en sociedades poscoloniales. Se presentan las dos principales 
corrientes historiográficas que conforman esta discusión en la ciencia 
política de la India contemporánea a través del análisis de sus prin-
cipales autores y obras: la corriente hermenéutica, que defiende que 
el pensamiento político indio moderno es resultado de un proceso 
de fusión entre conceptos y valores occidentales con las ideas indias 
tradicionales, y la corriente indigenista, que aboga por el desarrollo 
de una ciencia política india autónoma respecto a las ideas y los 
valores occidentales.
	 Palabras clave: India; modernidad; poscolonialismo; escuela de 
Cambridge; estudios subalternos.

Abstract: Contemporary political theory is dominated by the ideas 
and values of modern Western thought. However, following the 
decolonization process in Asia and Africa an important debate is tak- 

0571-0600-LOPEZ.indd   571 03/08/2018   11:00:18 a.m.



572	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

ing place regarding the continuity and legitimacy of those same con- 
cepts in postcolonial societies. This paper analyses that debate within 
Indian political science, examining how Western ideas have interacted 
with those from the Indian tradition to shape modern-day Indian 
political thought and the contemporary Indian state. The paper 
presents the main historiographical approaches present in this debate 
through an analysis of their main authors and works: the hermeneutic 
approach, which defends the notion that modern Indian political 
thought derives from a process of encounter between Western and 
Indian traditions, and the indigenist approach, which advocates for 
the development of an Indian political science discipline autonomous 
of Western ideas and values.
	 Kew words: India; modernity; post-colonialism; Cambridge 
School; subaltern studies.

Introducción

Es indudable que la modernidad política como tal no puede 
ser concebida sin utilizar los conceptos políticos occidenta- 
les. La teoría política contemporánea está construida y domi- 
nada por ideas y valores que emergen de la tradición occiden- 
tal. El Estado, la democracia o el secularismo son conceptos 
que nacen y se desarrollan dentro de ella. Esta situación es 
lógica por la posición históricamente dominante de Occiden-
te, que ha exportado sus valores e instituciones al resto del 
mundo, sea a través del imperialismo o del fenómeno de la glo- 
balización.

Sin embargo, a mediados del siglo xx la ola de movimien- 
tos anticolonialistas en Asia y África dio lugar a un intenso de- 
bate intelectual sobre los procesos de recepción y asimilación 
de las epistemologías y las ontologías políticas occidentales 
por parte de los sistemas sociopolíticos de estas regiones. La 
discusión se ha centrado en cómo la implantación de sistemas 
políticos fundamentados en instituciones y valores normati- 
vos occidentales, ajenos a la experiencia vital de la población 
local, es legitimada en un contexto poscolonial. Si la moderni-
dad occidental es impuesta por una fuerza invasora ilegítima, 
una vez que ésta es expulsada, ¿qué relación debe existir entre 

0571-0600-LOPEZ.indd   572 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 573

las ideas que sustentaron y justificaron su régimen y las au- 
tóctonas?

El debate ha sido particularmente fructífero dentro de la 
historia de las ideas en India. Este artículo ofrece una radiogra-
fía de las principales corrientes historiográficas actuales que se 
han sumergido en el análisis de la recepción de las ideas polí-
ticas occidentales en la India contemporánea. Esto permitirá 
conocer los distintos enfoques y metodologías que se utilizan 
en las ciencias sociales para comprender la relación entre ideas 
políticas occidentales y agencia intelectual india en el desarrollo 
de una modernidad política poscolonial estable y democrática.

El texto se divide en dos partes: un análisis del origen de 
la ciencia política como campo de estudio académico en India, 
donde se verá que nace de un proceso contestatario respecto 
a las presuposiciones orientalistas sobre la civilización india 
del pensamiento occidental; y un recorrido de las distintas es- 
cuelas historiográficas que han tratado la relación de fuerzas 
entre las ideas y los valores políticos occidentales y las ideas au- 
tóctonas indias en la formación del pensamiento político indio 
moderno, el cual ha determinado la forma política de la India 
independiente.

Los orígenes de la ciencia política en India

Hay diversas tesis sobre cuándo y cómo la teoría política se es- 
tablece como campo de estudio en India.

En un volumen de publicación reciente, Pradip Kumar 
Datta y Sanjay Palshikar defienden que el pensamiento político 
indio moderno nace de las estructuras epistemológicas y onto-
lógicas del pensamiento orientalista occidental de finales del si- 
glo xix, específicamente como respuesta, e incluso resistencia, a 
sus prejuicios. El hito histórico que marca el nacimiento de la 
teoría política moderna como tal a comienzos del siglo xx es 
la publicación, en 1905, de partes del Arthashastra por Pandit 
Shamasastry (Datta y Palshikar, 2013, p. 2).

El pensamiento orientalista occidental, en términos gene- 
rales, argumenta que India no posee pensamiento político per 
se, sino que la religión es la principal estructuradora de la so-

0571-0600-LOPEZ.indd   573 03/08/2018   11:00:18 a.m.



574	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

ciedad y la administradora del poder político. En ese sentido, 
el orientalismo señala el sistema de castas como el ejemplo más 
evidente para ilustrar su tesis (por ejemplo, Dumont, 1980 y 
Heesterman, 1985). En términos de la tradición hindú de pen-
samiento político, los orientalistas abogarían por la supremacía 
del dharma en la organización de la sociedad india. El dharma es 
un concepto complejo, pero que puede ser interpretado, según 
Bikhu Parekh, como “aquello que mantiene a una sociedad uni-
da”; esto implica la aceptación y la realización, por parte de los 
individuos y los grupos dentro de una sociedad, de sus deberes 
cívicos (Parekh, 1986, p. 18). Sin embargo, el dharma no es el 
único principio de organización social en la tradición política 
hindú, sino que se complementa por un segundo principio, el 
del artha. El artha es la organización y los mecanismos de go- 
bierno eficientes, es decir, el arte de la gobernanza. El artha es 
el dispositivo necesario para mantener el dharma.

La importancia de la publicación, en 1905, de partes del Ar- 
thashastra radica en que se demostró documentalmente la exis- 
tencia de un tratado que reflexionaba sólo sobre el arte de go- 
bernar y en el que el dharma y la religión ocupaban un lugar 
marginal.1 La publicación, por ende, contradecía la tesis orien-
talista de la ausencia de una corriente de reflexión política. Tras 
el descubrimiento y la publicación del tratado por parte de Sha- 
masastry —prosiguen Datta y Palshikar—, la ciencia política 
india continuó cimentándose entre 1920 y 1940 con la divul-
gación de varias investigaciones que expanden el conocimiento 
sobre el pensamiento político indio antiguo (por ejemplo, Bhan-
darkar, 1929; Jayaswal, 2005 y Sarkar, 1939). En particular, 
destaca la diferenciación entre las escuelas del Dharmashastra 
y del Arthashastra, y la profundización en el desarrollo de la 
segunda, es decir, de las ideas del arte del gobierno, hasta en-
tonces marginada académicamente. Al mismo tiempo, se crea 
un consenso alrededor de la traducción del término occidental 
“política” como rajniti (raj se traduce como gobierno; niti, co- 

1 El Arthashastra o “Tratado sobre la ganancia material” es atribuido a Kautilya, 
ministro de Chandragupta Maurya (340 a.e.c.-298 a.e.c.). Kautilya define el tratado 
como la ciencia concerniente a los medios para adquirir y mantener “la Tierra”, y se 
centra más en las prácticas de gobierno y administración que en la teorización política 
(Dandekar, 1998, p. 235).

0571-0600-LOPEZ.indd   574 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 575

mo políticas) y se define como el arte de gobernar, en lo que 
se refiere a instrucciones prácticas de gobierno en lugar de la 
teorización política (Datta y Palshikar, 2013, p. 4).

Una segunda tesis sobre el origen de la ciencia política india 
es la desarrollada por Sudipta Kaviraj, que en su introducción al 
volumen Politics in India lo sitúa en la década de 1930. Según él, 
en sus primeros años la ciencia política se centra en el estudio 
del derecho constitucional. Con el movimiento nacionalista en 
esos años avanzando hacia la independencia, o al menos hacia la 
autonomía política dentro del Imperio británico, la estructura-
ción de un futuro Estado indio centra la atención académica de 
los politólogos; para Kaviraj (1997a, p. 4), hay un “optimismo 
jurídico” acerca de las transformaciones sociales que se pueden 
alcanzar a través de un adecuado texto constitucional, como 
la abolición del sistema de castas, el desarrollo económico o la 
secularización del país.

Tanto el análisis de Datta y Palshikar como el de Kaviraj 
coinciden en destacar que el origen y el desarrollo de la ciencia 
política en India van inexorablemente unidos al proyecto nacio-
nalista. Y es que, como afirma Ananya Vajpeyi: “la lucha por 
la libertad de la India es el firmamento contra el cual podemos 
ver el horizonte de lo político” (2012, p. xi).

Si Datta y Palshikar (2013, p. 5) sitúan el origen en un 
contexto de resistencia y contestación de las tesis orientalistas 
occidentales, defienden que su posterior desarrollo convirtió a 
la ciencia política india en un vehículo de justificación y apoyo 
a la tesis de ese país como una entidad histórica estable y con 
fronteras, tanto geográficas como sociales, claramente definidas. 
De esta forma, la ciencia política se convirtió en una herra-
mienta política más al servicio del movimiento nacionalista y 
se preocupó de proveer de argumentos a su discurso. En los 
primeros años se promovió sobre todo el pensamiento hindú, 
como en el caso del Arthashastra, y se ignoraron otras tradicio-
nes de pensamiento indias, como la islámica. La razón era la ne- 
cesidad de promover la cohesión intelectual y el origen único 
y exclusivo que demanda cualquier narrativa nacionalista. Más 
adelante, cuando la homogeneidad discursiva se vio contradi- 
cha por la irrupción de nuevos grupos identitarios dentro del 
movimiento nacionalista, como el musulmán o el dalit (into- 

0571-0600-LOPEZ.indd   575 03/08/2018   11:00:18 a.m.



576	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

cables), la ciencia política hizo frente a tal desafío normalizan- 
do la diferencia con base en dos principios básicos: primero, 
la idea de la unidad en la diversidad —India como proyecto de 
nación multicultural— y, segundo, la independencia respecto al 
Imperio británico como objetivo común de los distintos fun- 
dadores de India a pesar de sus diferencias ideológicas e iden-
titarias.

Kaviraj también ve un sesgo nacionalista en los orígenes 
la ciencia política india. Sin embargo, mientras que Datta y 
Palshikar fundamentan su tesis en la discontinuidad entre el 
pensamiento colonialista-orientalista y el nacionalista, Kaviraj 
(1997a, p. 31) destaca el continuismo entre ambos con base en 
la importancia que los dos dan a las estructuras sociales tra- 
dicionales. Para Kaviraj, hay un consenso entre las élites colo- 
nialista y nacionalista acerca de la inmutabilidad de estas es-
tructuras como un grupo de prácticas relativamente estáticas 
y permanentes. Para el movimiento nacionalista, la elimina-
ción de dichas estructuras tradicionales era un requerimiento 
fundamental para la transformación de India en una sociedad 
moderna. Como el cambio social no podía ocurrir endógena- 
mente por la resistencia de las prácticas tradicionales, era nece-
sario forzarlo a través de una Constitución transformadora y 
modernizadora. La ciencia política, por tanto, se ve arrastrada 
por el “optimismo legal” del nacionalismo y se centra en el dere- 
cho constitucional como su principal campo de estudio.

Como se observa, en sus orígenes, a principios del siglo xx, 
la ciencia política moderna india como disciplina académica 
ve su desarrollo moldeado por el nacionalismo, al que equipa 
con argumentos y valores normativos. Ese nacionalismo es ofi- 
cialista, representado por el Congreso Nacional Indio y, en par- 
ticular, por el proyecto político del primer líder de la India 
independiente, Jawaharlal Nehru, en el que encarna la transfor-
mación de India en un Estado moderno de molde occidental, 
lo que supone dos cambios principales: uno es la planificación 
económica y la industrialización para alcanzar el desarrollo eco-
nómico, y el segundo es la democracia secular para garantizar 
la estabilidad religiosa y la igualdad de los ciudadanos. A dicho 
proyecto nacional se le ha llamado “nacionalismo nehruviano” 
o “consenso nehruviano” (Khilnani, 1997).

0571-0600-LOPEZ.indd   576 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 577

El declive del nacionalismo nehruviano y del consenso al- 
rededor de éste supone una verdadera revolución en la ciencia 
política en India. La muerte de Nehru en 1964 dio lugar al sur-
gimiento de voces discordantes con el discurso oficialista, tanto 
dentro como fuera del Congreso, que ofrecieron una mayor plu- 
ralidad de visiones sobre el futuro del Estado-nación indio. Den- 
tro de la ciencia política, distintas corrientes desafiaron la his-
toriografía oficialista del nacionalismo indio y cuestionaron la 
validez y la legitimidad de los principios políticos que sustenta-
ban ese proyecto en el contexto social, cultural y religioso indio.

Corrientes historiográficas en la ciencia política 
india contemporánea

La ciencia política como disciplina académica en la India con- 
temporánea está fuertemente unida al análisis del modelo de 
Estado-nación nacido de la independencia y del impacto que 
ha tenido a la hora de moldear la realidad sociopolítica pos-
colonial. Ese punto de partida supone que la atención de la 
disciplina se haya centrado en tres cuestiones fundamentales. 
Primero, la recepción de las ideas occidentales introducidas por 
los británicos por parte de las élites intelectuales indias; segun-
do, la relación de fuerzas entre esas ideas y las autóctonas en el 
resultante pensamiento moderno indio que moldeó el Estado-
nación posindependencia; y, tercero, la legitimidad de dicha 
modernidad y, por ende, del Estado-nación, para la sociedad 
india en general.

Diversas escuelas y enfoques han presentado sus propias te- 
sis acerca de esta relación de fuerzas intelectual. Estas tesis 
historiográficas han tenido una importante influencia en el 
desarrollo del debate en la ciencia política sobre la legitimidad 
social del Estado moderno en India.

La corriente hermenéutica

Dentro de la corriente hermenéutica se agrupa a un importan- 
te número de académicos de dos escuelas: la de Cambridge y la 

0571-0600-LOPEZ.indd   577 03/08/2018   11:00:18 a.m.



578	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

subalterna, y un enfoque: el estructuralista. Entre estas escuelas 
hay grandes diferencias de criterio y metodología al estudiar el 
pensamiento político indio moderno. Sin embargo, desde mi 
punto de vista, hay un importante punto en común: la acep-
tación de que las ideas políticas indias modernas son producto 
de la interacción entre distintas tradiciones epistemológicas 
que han cohabitado en India durante diferentes épocas. Esto 
las distingue fundamentalmente de la segunda corriente, que 
analizaré más adelante: la indigenista, que rechaza tal fusión.

a) La escuela de Cambridge

La escuela de Cambridge se originó a finales de la década de 
1970 y entre sus principales autores destacan Christopher 
Bayly, Shruti Kapila, Faisal Devji y Sumit Guha. Aunque la 
historia de las ideas políticas en India no es su única área de 
estudio, sí es la principal, en particular debido a la crítica que 
hacen a la marginación de ésta a favor de la historia social, 
la de la relación entre política, economía y sociedad (Kapila, 
2010, p. v). Uno de sus objetivos básicos es comprender có- 
mo las ideas políticas viajaron a, desde y dentro de India y cómo 
fueron recibidas y reinterpretadas por las élites intelectuales 
indias (Bayly, 2010, p. 150).

La escuela de Cambridge destaca principalmente por su te- 
sis de carácter continuista de la transición sociohistórica de la 
India precolonial a la colonial y, más tarde, a la moderna, in-
cluida la continuidad intelectual. Christopher Bayly (2012, p. 8) 
defiende que todo lenguaje político moderno es derivativo y 
mezcla discursos globales y locales, por ello la escuela rechaza 
tanto el esencialismo intelectual que defiende la corriente indi-
genista como el concepto de historia intelectual independiente 
de la historia social; en esto coincide con la otra famosa escue- 
la de Cambridge, la del análisis discursivo de Quentin Skinner 
y John Pocock.2 Lo importante para ellos, según Bayly (2012, 

2 En la introducción al volumen An intellectual history for India, Kapila cita de 
manera destacada a Skinner: “La única historia de las ideas que se puede escribir son 
las historias de sus usos en el discurso” (2010, p. v). En el mismo volumen, Bayly ci- 
ta la obra de Pocock El momento maquiavélico como un clásico sobre el viaje de las 
ideas de una sociedad a otra (2010, p. 150).

0571-0600-LOPEZ.indd   578 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 579

p. 24), es saber por qué algunas ideas eran más relevantes que 
otras en distintos periodos históricos.

Distintas obras seminales destacan de esta escuela. Una de 
las principales es Empire and information: Intelligence gathering 
and social communication in India, 1780-1870, de C. A. Bayly 
(1996), en la que defiende la importancia del conocimiento 
recibido por los británicos de los gobernadores mogoles de la 
India precolonial en la construcción del posterior Estado co-
lonial. Bayly destaca que hasta 1850 las fronteras geográficas 
coloniales y el modelo de gobernanza británico en India están 
claramente influidos por el propio conocimiento y las prácticas 
políticas, sociales y económicas mogoles. Al llegar a un nuevo 
territorio como India, los británicos establecieron alianzas con 
los agentes políticos y económicos instituidos y aprendieron de 
ellos los mecanismos y las estrategias de negociación necesarios 
para establecer relaciones mercantiles en el territorio. Ese pro-
ceso de aprendizaje y adaptación —explica Bayly— supuso una 
influencia significativa india en las prácticas y las ideas políticas 
británicas coloniales. Con base en esta evidencia histórica, 
Bayly argumenta que la historiografía tradicional omite la im- 
portancia de los procesos locales de cambio social, político y 
económico en la historia moderna del subcontinente; es de- 
cir, pone demasiado énfasis en la agencia colonial, la influencia 
que los británicos tuvieron en las transformaciones sociopolí-
ticas en India, y muy poca en la agencia india, es decir, en las 
élites indígenas tanto dentro como fuera de las estructuras co- 
loniales.

En 2012, Bayly publicó Recovering liberties: Indian thought 
in the age of liberalism and empire, donde profundiza en la tesis 
de la escuela sobre la recepción y la domesticación de ideas 
políticas occidentales, en este caso el liberalismo, por parte de 
la élite intelectual india. Su principal argumento es que existe 
una continuidad intelectual entre el liberalismo occidental 
y el indio; sin embargo, no encontramos en ella una simple 
transposición conceptual, sino que intelectuales indios, como 
Rammohan Roy (1772-1833) o Dadabhai Naoroji (1825-1917), 
adaptaron las ideas liberales occidentales a la realidad social in- 
dia, defendiendo la abolición del sistema de castas y la igual-
dad entre hombres y mujeres, y al mismo tiempo utilizaron 

0571-0600-LOPEZ.indd   579 03/08/2018   11:00:18 a.m.



580	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

los principios liberales para combatir intelectualmente la 
opresión colonial y abogar por mayores libertades políticas y 
sociales para la población india; por ejemplo, al sostener que 
la democracia o que una sociedad civil autónoma del Estado 
eran valores intrínsecos al liberalismo (Bayly, 2012, p. 343).

Otra investigación digna de señalarse es “Civil authority 
and due process: Colonial criminal justice in the Banaras za- 
mindari, 1781-1795”, de Radhika Singha (1998), artículo en el 
cual examina cómo los británicos desarrollaron el sistema ju- 
dicial colonial. Singha defiende la introducción de nuevos con-
ceptos jurídicos, como el de derecho soberano, que no tenían 
precedente epistemológico en la sociedad india, para ligarlos 
a las nociones y tradiciones legales conocidas. Mientras que el 
derecho occidental se basa en el principio de universalidad, en 
que el individuo es aislado de su contexto social para que la 
aplicación de la ley sea igual para todas las personas en todo el 
territorio estatal, el derecho indio parte del principio de par- 
ticularidad, donde el contexto social y las asociaciones “natu-
rales” del individuo, como la familia, la religión, la casta o la 
localidad, son determinantes a la hora de aplicar la ley, ya que 
el comportamiento individual está mediado por circunstancias 
derivadas de esas tradiciones. Por ello los británicos, cuando 
codificaron el derecho civil indio, crearon dos códigos separa-
dos, uno para los musulmanes y otro para los hindúes. Es decir, 
buscaron un punto medio entre el principio de universalidad 
occidental (la codificación) y el de la particularidad indio (el 
contexto religioso).

En suma, la tesis sobre el origen de la modernidad políti- 
ca india de la escuela de Cambridge resalta que la élite intelec- 
tual india, durante el periodo colonialista, poseía voluntad; es 
decir, no se limitó a recibir pasivamente las ideas de la moderni-
dad occidental importada por los británicos. En su lugar, esco-
gió y desechó de manera consciente aquellas ideas políticas que 
creyó que ayudarían a transformar India social y políticamen- 
te. Y es a través de ese proceso de selección, reconceptualiza- 
ción y descarte de ideas como la élite construyó un pensa- 
miento político indio moderno, que es a un tiempo derivativo 
y único.

0571-0600-LOPEZ.indd   580 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 581

b) Los estudios subalternos

Los estudios subalternos emergen formalmente a comienzos de 
la década de 1980 y su germen fue el colectivo académico del 
mismo nombre, entre cuyos principales miembros destacan 
Ranajit Guha, Partha Chatterjee, Dipesh Chakrabarty y David 
Arnold. El colectivo fue liderado por Ranajit Guha, que en 
aquellos momentos era profesor de historia en la Universidad 
de Sussex, en el Reino Unido. En 1982, el colectivo publicó el 
primer volumen de una larga serie de recopilaciones de ensayos 
bajo el título Subaltern Studies: Writings on South Asian history 
and society. En ese primer volumen de la serie, Guha presentó 
un breve manifiesto de 16 puntos en que detallaba los principios 
de los estudios subalternos.

La tesis principal de Guha, razón de ser de los estudios su- 
balternos, es que “la historiografía del nacionalismo indio ha 
estado dominada durante largo tiempo por el elitismo: el eli-
tismo colonial y el elitismo nacionalista-burgués” (Guha, 1982, 
p. 1). Guha subraya que ambas formas de elitismo son producto 
ideológico del control británico sobre India y, lo que es más, 
que tal ideología colonialista ha sobrevivido a la transición po-
lítica del colonialismo a la independencia y “ha sido asimilada 
como neocolonialismo y neonacionalismo en el discurso [con-
temporáneo] en Gran Bretaña e India respectivamente” (1982, 
p. 1). En otras palabras, para la escuela subalterna, los análisis 
del pasado reciente del subcontinente, en particular respecto al 
surgimiento del colonialismo y el nacionalismo, fueron produc- 
to y propagación de paradigmas políticos elitistas, tanto britá- 
nicos como indios (Pinch, 1999, p. 391). La naturaleza elitista de 
estos paradigmas, o narrativas discursivas, margina la contribu-
ción del pueblo, lo que la escuela llama “las clases subalternas”, 
en la construcción del nacionalismo indio.3 En el manifiesto, 

3 La definición de clases subalternas que utiliza Guha, y posteriormente el grupo 
de estudios subalternos en su conjunto, indica la influencia de la obra del pensador 
marxista italiano Antonio Gramsci, quien, en sus “Notas sobre historia italiana”, de- 
fine como subalternos a aquellos grupos sociales subordinados a las actividades de los 
grupos dominantes (Gramsci, 2003, p. 55). Gramsci también aboga por que el his-
toriador investigue las iniciativas políticas que los grupos subalternos realizan de 
manera independiente de las élites dominantes, porque poseen un importante valor 
histórico; ésa es la función que busca realizar la escuela. Para un debate más detallado 

0571-0600-LOPEZ.indd   581 03/08/2018   11:00:18 a.m.



582	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

Guha (1982, p. 3) destaca que, para la historiografía elitista, la 
función de las masas en el movimiento nacionalista se integra 
ya sea de manera negativa, como un problema de ley y orden 
público debido a su participación en revueltas, boicots, etc., 
o de manera positiva, como respuesta al carisma de las élites 
nacionalistas. Los estudios subalternos, por tanto, buscan resca-
tar las narrativas políticas subalternas a través de una relectura 
radical de la evidencia histórica “contaminada” por el discurso 
elitista y de poder político (Pinch, 1999, p. 391).

Además del manifiesto fundacional del colectivo, Guha ha 
publicado otro par de obras de referencia en el desarrollo del 
enfoque subalterno sobre el origen de la modernidad política in-
dia. Su libro Elementary aspects of peasant insurgency in colonial 
India (1983) está considerado como un clásico pionero de los 
estudios subalternos en el ámbito internacional. En esta obra, 
Guha analiza las relaciones de dominación y subordinación 
entre 1783 y 1900 en la India rural desde el punto de vista de 
los campesinos indios. Su tesis central es que las revueltas cam-
pesinas durante el periodo colonial no eran simples reacciones 
espontáneas ante injusticias puntuales, sino que representaban 
respuestas organizadas cuyo fin era producir un cambio polí-
tico específico en las relaciones productivas entre campesinos 
y latifundistas. Guha añade que tales revueltas desembocaron en 
la creación de una conciencia subalterna cuya fuerza fue crucial 
para el apoyo de las masas al movimiento de resistencia que más 
tarde lideraría Gandhi (1983, p. 335). Es en este libro también 
donde desarrolla de manera más detallada lo que se entiende por 
identidad subalterna. Guha la define como un tipo de acción 
política autónoma de la esfera del poder político habitada por 
las élites y que existió desde antes del colonialismo y durante 
él. La esfera subalterna de pensamiento y acción no es primitiva, 
es decir, no es prepolítica, sino diferente a la elitista, centrada en 
la movilización de masas en contraste con la movilización parla- 
mentaria y constitucionalista de la segunda.4

sobre grupos subalternos en Gramsci, véase su cuaderno 25, titulado “Al margen de 
la historia. Historia de los grupos sociales subalternos” (Gramsci, 2007).

4 Aquí Guha critica la tesis marxista de Eric Hobsbawm, que en su obra Primitive 
rebels: Studies in archaic forms of social movement in the 19th and 20th centuries (1971) 
define al campesinado indio como prepolítico, es decir, niega su modernidad.

0571-0600-LOPEZ.indd   582 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 583

El otro escrito notable de Guha es su artículo “Dominance 
without hegemony and its historiography” (1989), ensayo en 
el que desarrolla la segunda tesis fundamental de la escuela 
subalterna: que la dominación administrativa y económica de 
los británicos durante el periodo colonial no estuvo cimen-
tada en una hegemonía política y cultural sobre la población 
india.5 Guha argumenta que los británicos, con el apoyo de la 
élite intelectual india, fracasaron en su intento de apropiarse 
del pasado conceptual del país para justificar el colonialismo 
con base en una narrativa liberal de progreso y libertad (1989, 
p. 210). Ilustra lo anterior mediante el análisis de la relación 
que se intentó desarrollar entre varios conceptos occidentales 
e indios. Un ejemplo es el de la equivalencia entre desarrollo 
(improvement) y dharma. Guha señala que la noción de dharma, 
entendida por la élite intelectual como virtud o deber moral, pa- 
ra las clases subalternas estaba fuertemente ligada a la idea del 
deber social de aceptar resignadamente la posición de uno den-
tro de la jerarquía del sistema de castas y estructuras de poder 
local. Guha apunta que la identificación de la élite nacionalista 
con un nacionalismo unido al concepto de dharma resultó en 
tensiones entre el campesinado pobre y los señores feudales, 
entre los miembros de las castas altas y los de las bajas dentro 
de la población hindú, y entre hindúes y musulmanes en gene- 
ral (1989, p. 246). Este intento de apropiación del pasado con 
el objetivo de crear una hegemonía ideológica alrededor del li- 
beralismo no sólo fracasó, sino que fomentó la creación de fron- 
teras políticas y culturales entre las élites colonialista y nacio-
nalista y las clases subalternas. En conclusión, la tesis de Guha 
defiende que, a pesar de que los británicos primero y la élite 
nacionalista después consiguieron dominar el Estado indio, tal 
dominación no supuso la subyugación de todas las relaciones 
precapitalistas en la vida material y espiritual de la sociedad 
india, lo que desmiente que la narrativa de la élite nacionalista 
representara el sentir de toda la población (1989, p. 228).

5 De nuevo es evidente la influencia del pensamiento de Gramsci en los estudios 
subalternos. El concepto de hegemonía es fundamental en la obra del pensador italiano, 
quien sostiene que la fuerza material no es suficiente para el liderazgo efectivo, sino que 
ésta debe ir acompañada de una hegemonía intelectual, moral y política (Gramsci, 2003, 
p. 59). El propio Guha hace referencia al pensador italiano en la nota 37 del ensayo.

0571-0600-LOPEZ.indd   583 03/08/2018   11:00:18 a.m.



584	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

Además de Guha, cabe destacar a Partha Chatterjee como 
el otro gran autor que ha profundizado particularmente en el 
desarrollo teórico y metodológico de los estudios subalternos. 
Chatterjee es, al día de hoy, no sólo un referente fundamental 
de los estudios subalternos, sino también uno de los principales 
teóricos del pensamiento poscolonialista en el plano global. Su 
Nationalist thought and the colonial world: A derivative discourse 
(1986) es una obra de referencia para conocer el desarrollo de 
las ideas políticas en la India moderna desde un enfoque subal-
terno. Aunque desde una posición distinta, Chatterjee aborda 
la misma cuestión que preocupa a la escuela de Cambridge: la 
relación entre el origen del pensamiento político indio moder-
no y el grado de influencia del pensamiento occidental en éste 
y la interacción entre ambos.

El punto de partida de su análisis es una crítica a las pre- 
tensiones hegemónicas de la modernidad occidental y sus 
escuelas de pensamiento, tanto el liberalismo como el mar- 
xismo. Tras examinar las teorías de Ernest Gellner, Elie 
Kedourie, Anthony Smith y Benedict Anderson sobre el na-
cionalismo, Chatterjee (1986, p. 3) critica que, en sociedades 
coloniales, lo presenten como una herramienta en la lucha por 
la modernización de sociedades tradicionales, es decir, como un 
esfuerzo por alcanzar los ideales de la Ilustración occidental. Las 
conclusiones teóricas de estos autores occidentales se dividen 
en dos grupos. Por un lado, los liberales y marxistas llegan 
a conclusiones racionalistas; por otro, los conservadores ex- 
traen conclusiones relativistas que consideran que el nacio-
nalismo como fuerza modernizadora fracasa en sociedades 
coloniales porque éstas no poseen las bases culturales necesa-
rias para su consolidación. Chatterjee (1986, p. 11) critica el 
esencialismo de ambas posturas que defienden que nada más 
hay un camino hacia la modernidad y que ésta sólo es tal si 
sigue los estándares occidentales y que, por lo tanto, perpetúa 
la dominación colonial a través de la continuación de las ideas 
occidentales en el periodo poscolonial.

Para Chatterjee (1986, p. 40), el nacionalismo indio en el pe- 
riodo colonial no es una simple herramienta vacía de conteni- 
do intelectual, como arguyen los teóricos occidentales; al con- 
trario, el nacionalismo se convierte en un vehículo de desarrollo 

0571-0600-LOPEZ.indd   584 03/08/2018   11:00:18 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 585

de ideas políticas autóctonas. Su análisis distingue dos partes den- 
tro del nacionalismo; primera, sus reivindicaciones intelectua-
les, lo que llama la problemática, y, segunda, las estructuras de 
justificación de dichas reivindicaciones, la temática. Siguiendo 
la tradición teórica de la escuela subalterna, Chatterjee (1986, 
p. 38) defiende que la problemática contiene las legítimas ideas 
y reivindicaciones políticas de la población india, mientras que 
la temática es un discurso poblado de conceptos occidentales 
que utilizan las élites nacionalistas para la lucha dialéctica con 
el poder colonial. Sostiene que la historiografía y la ciencia po- 
lítica tradicionales en India han obviado el análisis de la proble- 
mática, dominado por las clases subalternas, a favor del de la 
temática, bajo control de las élites colonialistas y nacionalistas. 
Para él, las ideas contenidas en la problemática poseen una 
lógica, una epistemología y una ética que emergen de la tradi-
ción intelectual india, independientes de la tradición occidental 
importada por los colonialistas.6

La tesis de Chatterjee no es un argumento que busque defen- 
der el origen exclusivista del pensamiento político indio moder- 
no, entendido como libre de influencia occidental. Chatterjee 
(1996, p. 43) escribe que el discurso y el lenguaje de la temática 
poseen una fuerte influencia en el desarrollo de las ideas conte 
nidas en la problemática, ya que su lógica y su estructura dia-
léctica limitan la identificación de posibles ideas y reivindica-
ciones políticas para el movimiento nacionalista, pues hace que 
aquellas que, desde el punto de vista de la batalla semántica, son 
consideradas como más viables, sean también más deseables, 
mientras que otras son ignoradas. La conclusión de Chatterjee 
es que el ámbito de la temática, el de las élites nacionalistas de 
raíz epistemológica occidental, influye decididamente en el 
desarrollo de la problemática o corpus de ideas que compone la 
modernidad intelectual india legítima. Para él, esto significa que 
mientras que hay un pensamiento político indio moderno ori-

6 En su artículo “Whose imagined communities?” (1996), Chatterjee expande 
su tesis sobre la distinción entre problemática y temática. Redefine estos conceptos 
como dominio espiritual y material respectivamente. El primero está compuesto por 
las tradiciones y las epistemologías autóctonas indias y, por tanto, es impenetrable 
para el Estado colonial. El dominio espiritual, o problemática, es el germen de la resis-
tencia intelectual frente al colonialismo, visto como ilegítimo, lógica, epistemológica 
y éticamente, por la población local.

0571-0600-LOPEZ.indd   585 03/08/2018   11:00:18 a.m.



586	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

ginal, al mismo tiempo éste sigue influido y dominado, al me- 
nos en su forma más elitista, por el colonial-occidental.

En conclusión, los estudios subalternos han abogado por el 
estudio de las ideas políticas indias modernas como una esfera 
de conocimiento en sí misma; esto no supone un rechazo de las 
categorías políticas occidentales, pero sí un deseo de establecer 
una nueva relación de autonomía entre ellas. Para construir tal 
relación, este enfoque busca otorgar mayor centralidad a la 
contribución de las clases subalternas al desarrollo de la moder-
nidad política india a través de su tratamiento como sujetos con 
una historia propia y con capacidad para desarrollar sus ideas 
políticas independientemente de la élite colonial y nacionalista 
(Das, 1989, p. 312).

c) El estructuralismo de Sudipta Kaviraj

Sudipta Kaviraj estuvo asociado durante muchos años a los es- 
tudios subalternos y, ciertamente, sus primeros escritos están 
fuertemente influidos por ellos. Sin embargo, con el tiempo su 
obra se distanció de ese enfoque y se acercó a posiciones estruc- 
turalistas que le permitieran desarrollar puentes epistemológi-
cos entre las ideas políticas occidentales y las indias. En la intro-
ducción a su colección de ensayos The imaginary institution of 
India (2010, p. 2), Kaviraj explica el porqué de dicho distancia-
miento. Ahí sostuvo que la constante acusación hermenéutica 
del enfoque subalterno a las ciencias sociales y los sistemas de 
conocimiento dominantes de ser “burgueses” resultó en una 
búsqueda incesante de una epistemología alternativa de las cla-
ses subalternas. Para Kaviraj (2010, p. 4), las consecuencias de 
esa dinámica son dos: que el término “burgués” se utiliza con 
gran imprecisión conceptual, lo que deriva en una acusación ge- 
neralizada de elitista a cualquier tipo de sistema de conoci-
miento dominante; y que a menudo se minimiza la dificultad 
para construir una historiografía subalterna, en particular la de 
rescatar la evidencia histórica, encontrar un lenguaje que ex-
prese su contenido legítimamente y, por último, teorizar sobre 
la base de esa perspectiva distintiva.

En su lugar, Kaviraj ha desarrollado una postura de corte 
más estructuralista. Para él, las estructuras son públicas y están 
por encima de la voluntad individual, a la cual moldean y limi-

0571-0600-LOPEZ.indd   586 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 587

tan de distintas formas para crear un horizonte de posibilidades 
(Kaviraj, 1997a, p. 11). Como ya se indicó, Kaviraj argumen- 
ta que las élites colonialista y nacionalista crearon un consenso 
que considera las estructuras sociales tradicionales indias, como 
el sistema de castas, como inmutables. Tal tesis de la inmutabi- 
lidad se basa, según Kaviraj, en la dicotomía epistemológica oc- 
cidental entre sociedades tradicionales, atrasadas, y sociedades 
modernas, en constante progreso; la cual le parece errónea. 
Esta falacia parte de una lectura equivocada de la narrativa polí- 
tica que sustenta ambos tipos de sociedades: mientras que las 
sociedades modernas abrazan una narrativa de progreso per-
manente, las tradicionales buscan ocultar los cambios que se 
están produciendo en ellas mediante una narrativa de estatismo 
temporal. La corrección de esa lectura errónea pasa, de acuerdo 
con Kaviraj, por adoptar un enfoque estructuralista, es decir, 
no detenerse simplemente en el estudio de la retórica y las 
narrativas políticas, sino también analizar la historicidad de 
las estructuras mismas.

Kaviraj comienza la aplicación de su enfoque estructuralis- 
ta al desarrollo de la modernidad política india advirtiendo que 
el académico debe tener cuidado al utilizar la ontología polí- 
tica occidental en India (1997b, p. 231). Argumenta que, por 
ejemplo, en Europa los conceptos de Estado y soberanía son 
centrales para el desarrollo del poder político. El Estado como 
idea e institución política es desarrollada en Europa por nece- 
sidad histórica, es decir, es una demanda planteada primero por 
el absolutismo —el Estado soberano— y después por el liberalis- 
mo burgués —el Estado de derecho—. En India, sin embargo, es 
una imposición externa, no una demanda interna (Kaviraj, 
1997a, p. 11).

Desde la perspectiva estructuralista de Kaviraj, no hay du- 
da de que las ideas y las instituciones del colonialismo tuvieron 
una influencia decisiva e irreversible en el desarrollo de las es- 
tructuras de conocimiento indias al expandir el horizonte de 
posibilidades sobre la concepción del mundo social y su orga-
nización. En otras palabras, a través del colonialismo, India 
entró en contacto directo con las ideas de la modernidad occi-
dental y con ello reestructuró su trayectoria histórica (Kaviraj, 
1997a, p. 13).

0571-0600-LOPEZ.indd   587 03/08/2018   11:00:19 a.m.



588	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

La naturaleza externa de las ideas políticas de la modernidad 
occidental produce tres reacciones cuando son introducidas 
en India a través del colonialismo. La primera es la resistencia 
pasiva, resultante de una incomprensión epistemológica y on- 
tológica. La segunda es la resistencia activa, por poner en peli- 
gro las instituciones políticas, sociales y culturales. Y la tercera 
es la de incorporación de las ideas occidentales al imaginario in- 
dio (Kaviraj, 1997a, p. 12).

El resultado de la conjunción de estos tres tipos de reaccio
nes respecto a las ideas de la modernidad occidental es, para 
Kaviraj, el desarrollo de una modernidad política india alter-
nativa a la occidental. Según su argumento estructuralista, éste 
es el caso porque cualquier modernidad no se construye en el 
vacío, sino con base en instituciones y estructuras tradiciona- 
les que influyen en su desarrollo (2010, p. 11). Para estudiar el 
desarrollo de las ideas políticas de la modernidad india es ne- 
cesario, por tanto, distinguir entre aquellas ideas e institucio- 
nes cuyo propósito era la subyugación colonial, y las que re-
presentaban los principios de la modernidad occidental. Este 
argumento puede ser ilustrado con el concepto de democracia. 
Kaviraj explica que la promesa del autogobierno indio formó 
parte del discurso ideológico del colonialismo tardío. Aunque 
esta propuesta nunca se cumplió, la democracia se convirtió en 
parte fundamental del imaginario político indio y, más tarde, 
del proyecto político de la India independiente (1997a, p. 14).

Como se ha visto, Kaviraj crítica el estudio de las ideas 
políticas con base sólo en el análisis discursivo, ya que los dis- 
cursos son de naturaleza instrumental, construyen narrati- 
vas con un objetivo político en mente y no necesariamente 
revelan la realidad histórica. Tal análisis debe complementar- 
se con un estudio de la historia de las estructuras políticas que 
desvele una fotografía más completa. En el caso específico de 
India, Kaviraj señala que la hegemonía historiográfica de la 
narrativa elitista nacionalista hace que el enfoque estructuralista 
sea aún más fundamental si cabe.

0571-0600-LOPEZ.indd   588 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 589

La corriente indigenista

Junto con la hermenéutica, la otra gran corriente de estudio de 
las ideas políticas modernas en la ciencia política india es la que 
se podría llamar “indigenista”, que se fundamenta en la tesis 
de la total separación histórica y epistemológica de las ideas 
políticas indias de las occidentales. Los indigenistas denuncian 
que, a pesar de la independencia política en 1947, India conti- 
núa bajo el yugo imperialista occidental debido a la hegemonía 
de sus categorías de conocimiento, que han permeado en todas 
las disciplinas de las ciencias sociales en el país. Para alcanzar la 
independencia verdadera es necesaria —afirman— la descolo-
nización del conocimiento a través de la construcción de una 
ciencia política autóctona, basada en la tradición epistemológica 
india. Los miembros de esta corriente defienden la necesidad 
de construir una teoría propia de conocimiento unida a la de 
una identidad cultural independiente a la occidental, enraizada 
en la lengua y las tradiciones de la comunidad (Joseph, 1991, 
p. 960).

En 1931, Krishna Chandra Bhattacharya (1875-1949), 
profesor de filosofía en la Universidad de Calcuta, dio una 
conferencia titulada Swaraj in ideas, cuyo texto publicado pos- 
teriormente se convirtió en un manifiesto para los primeros in- 
digenistas indios. En la conferencia, Bhattacharya denunció:

hoy, hablamos de swaraj o autodeterminación política. La dominación 
del hombre sobre el hombre se siente de modo más tangible en la esfera 
política. Hay, sin embargo, una forma de dominación más sutil en la 
esfera de las ideas por parte de una cultura sobre otra, una dominación 
mucho más seria en sus consecuencias, porque no es sentida de manera 
ordinaria […] la esclavitud comienza cuando uno cesa de sentir el mal y 
profundiza cuando el mal es percibido como algo bueno (Bhattacharya, 
1954, p. 103).

Bhattacharya buscaba hacer evidente el hecho de que, aun-
que se encontraban cerca de alcanzar la ansiada independencia, 
el proyecto de los líderes nacionalistas indios estaba basado en 
ideas e instituciones políticas occidentales; por tanto, no habría 
libertad porque intelectualmente la tradición de pensamiento 
india había sido remplazada por la occidental.

0571-0600-LOPEZ.indd   589 03/08/2018   11:00:19 a.m.



590	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

La tesis indigenista de Bhattacharya ha sido desarrollada 
más recientemente en la ciencia política india contemporánea 
por un número de destacados autores. El principal exponente 
contemporáneo de esta corriente en India es V. R. Mehta, que 
en 1992 publicó Foundations of Indian political thought. En es- 
te libro busca, primero, examinar los distintos conceptos de 
Estado en la historia india de las ideas y, segundo, con base en 
dicho examen, desenterrar y articular una continuidad en la 
tradición de pensamiento político indio desde la Antigüedad 
hasta hoy.

Mehta entiende una “tradición” no como un pasado o una 
serie de preceptos inmutables y monolíticos, sino como un con-
junto de prácticas y argumentos, a veces contradictorios, que 
interactúan entre sí a través de conceptos compartidos (1992, 
p. 9). Por ello defiende que las características distintivas de la 
civilización india, en particular en relación con su pensamiento 
político, aparecen a niveles profundos y no superficiales.

En primer lugar, Mehta argumenta que la identidad inte-
lectual india nace de la tradición sociofilosófica védica. Señala 
que, a pesar de la diversidad lingüística, todas las lenguas del 
país poseen estructuras y vocablos similares para definir y ar-
ticular conceptos sociofilosóficos védicos, como casta, deber o 
justicia (1992, p. 15). Esta conceptualización común, así como la 
geografía del subcontinente indio, contenido por el océano Ín- 
dico al este, sur y oeste, y por el Himalaya al norte, son para 
Mehta las dos principales causas para justificar una tradición 
de pensamiento unitaria en India.

En segundo lugar, para Mehta es indudable que ha habido 
influencias externas en el pensamiento político indio, en par-
ticular la islámica y la occidental. Sin embargo, defiende que la 
civilización india se ha caracterizado, a lo largo de su historia, 
por su capacidad y disposición a la asimilación de otras cultu-
ras y otra gente. Basado en esa concepción integradora de la 
civilización india, que en su caso equivale a civilización hindú, 
el politólogo desarrolla su tesis indigenista: sí hay continuidad 
histórica en el pensamiento político indio, partiendo de la base 
védica, ya que la irrupción de otras epistemologías —como la 
islámica, la cristiana o la ilustrada— supone simplemente ruptu-
ras temporales de la linealidad de la tradición intelectual india; 

0571-0600-LOPEZ.indd   590 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 591

una vez que estas importaciones son asimiladas, la linealidad 
se ve restaurada (Mehta, 1992, p. 16).

La tesis indigenista de Mehta (1992, p. 268) presenta la 
tradición política india como “pluralismo integral”. Este “plu-
ralismo integral” está basado en el principio de la interacción 
entre unidad y diferencia. Un ejemplo que ilustra esta tesis es 
el concepto de swaraj, comúnmente interpretado como auto-
determinación, pero ésta incluye tanto la autodeterminación 
política, es decir, la independencia nacional, como la individual, 
la liberación espiritual y física del ser humano. Para Mehta, el 
swaraj no puede ser equiparado, por ejemplo, con el individua-
lismo occidental, porque, en la tradición védica, para alcan- 
zar la autodeterminación individual es necesario cumplir tanto 
con los derechos como con los deberes que la hacen posible. Es 
más, los derechos sólo existen con el fin de capacitar al indivi-
duo para que cumpla sus deberes, y estos últimos lo conectan 
con sus funciones concretas dentro de la sociedad a través del 
sistema de castas, y lo relacionan con el proceso cósmico del que 
es una parte integral. En otras palabras, los deberes que ema- 
nan de la liberación individual o swaraj son la condición para 
la funcionalidad y el orden social. En ese sentido, afirma Meh- 
ta (1992, p. 268), el individuo en la tradición política india no 
es hobbesiano, sino que sigue el principio upanisádico de que es 
parte del todo y el todo es parte del individuo.

Thomas Pantham es otro de los académicos que han estu-
diado el pensamiento político indio moderno desde una pers-
pectiva indigenista. En 1986 editó, junto a Kenneth Deutsch, el 
volumen Political thought in modern India. En la introducción, 
sostiene que el pensamiento político indio es intrínsecamente di- 
ferente al occidental debido a que está basado en suposiciones 
metafísicas y epistemológicas que difieren radicalmente de las 
del occidental (1986, p. 12). Pantham se apoya en la tesis de Meh- 
ta para argumentar que el pensamiento occidental está cons-
truido con base en una metafísica y epistemología dualista, sea 
ésta el dualismo cartesiano entre cuerpo y mente o el cristiano 
entre mundo físico y mundo espiritual. Para Pantham, este dua- 
lismo resulta en la legitimación del individualismo, la competi-
ción y la lucha amoral por el poder, sostenida sobre la división 
entre medios y fines, élites y masas o amigo y enemigo. Por su 

0571-0600-LOPEZ.indd   591 03/08/2018   11:00:19 a.m.



592	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

parte, el pensamiento político indio está construido con fun-
damento en una metafísica y epistemología holística en la que 
hay una interrelación entre el mundo físico y el espiritual, lo 
que tiene como consecuencia la promoción de comunidades 
sostenibles, la cooperación, la unidad humana y la ruptura 
de las dicotomías promovidas por el pensamiento occidental.

Pantham afirma la continuidad histórica esencial entre el 
pensamiento indio antiguo y el moderno (1986, p. 16). Sin em- 
bargo, es importante destacar que, al igual que Mehta, equipara 
pensamiento hindú con pensamiento indio, es decir, excluye 
como influencias externas no sólo las ideas occidentales impor-
tadas por los británicos, sino también las islámicas.

Un tercer proponente de la corriente indigenista es Ashis 
Nandy, cuya obra The intimate enemy (1983) supuso una au-
téntica revolución en el estudio del impacto del colonialismo 
en el desarrollo intelectual indio. La original tesis de Nandy 
es que la élite intelectual y las ciencias sociales en India han 
buscado reivindicar el esencialismo indio contraponiendo su 
tradición filosófica a la occidental, es decir, resaltando el carác-
ter antitético de ambas. Para Nandy (1983, p. 73), tal intento 
del “no ser” es lo que verdaderamente fortalece esa influencia 
occidental en el pensamiento indio.

Nandy explica que hay dos identidades contrapuestas del 
indio moderno. Por un lado está la identidad del indio materia-
lista, que desechó su cultura tradicional y abrazó la educación 
occidental para obtener puestos de prestigio en la administra-
ción colonial, con lo que se convirtió en colaboracionista por 
interés personal, tanto económico como de prestigio social. 
Por otro lado está la identidad del indio espiritual, construida 
desde una óptica orientalista, que se resiste al colonialismo refu-
giándose en la religión y la espiritualidad antigua y desechando 
el mundo materialista. Los académicos indios modernos —sos-
tiene— buscan descubrir el verdadero carácter indio al desen-
mascarar una de estas dos identidades como falsa (1983, p. 82). 
Esta necesidad de los académicos de clasificar de manera nítida 
la identidad india es, para Nandy, un ejemplo de la influencia 
de la epistemología y las técnicas científicas occidentales en el 
mundo de las ideas en sociedades poscoloniales. Un segundo 
ejemplo de esa penetración epistémica occidental la encuentra 

0571-0600-LOPEZ.indd   592 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 593

en el desarrollo de una definición específica sobre lo que supone 
ser un hindú —o musulmán o sikh—: la necesidad de ser capaz 
de autodefinirse como tal en contraste con otras identidades 
religiosas o culturales. Para Nandy (1983, p. 103), esa necesidad 
de crear una autoconciencia identitaria o nacionalista provie- 
ne de la lógica occidental, no de la tradición lógica india.

Tales construcciones, denuncia Nandy, no conducen al de- 
sarrollo de una ciencia política autóctona india, sino a una ma- 
yor subyugación de la intelectualidad india a los parámetros de 
la ciencia política occidental. Para él, el desarrollo de una ver-
dadera intelectualidad autóctona debe nacer del rechazo total a 
las categorías, enfoques y principios científicos occidentales y, 
en su lugar, se debe abrazar la ambigüedad cultural, identitaria 
y científica india. Nandy pone como ejemplo de dicha ambi-
güedad la Marcha de la Sal de Gandhi en 1930; su naturaleza 
pacífica, la falta de demandas políticas y el simple acto de la reco- 
gida de un puñado de sal con la mano, que luego sería arro-
jado de nuevo al suelo, resultaron ilógicos para la mentalidad 
política occidental de la administración colonial británica, cu- 
ya respuesta fue la represión violenta de los manifestantes. Para 
Nandy (1983, p. 106), es en la Marcha de la Sal donde verdade-
ramente se observa la diferencia entre las tradiciones políticas 
india y occidental.

Por último, Nandy habla de cómo el proceso de occiden
talización de la población india que muchos intelectuales y 
académicos indios han denunciado con el objetivo de deman- 
dar un regreso a la tradición india, no es tal. Para él, los indios 
dividieron su ser en dos identidades: una exterior en la que 
actuaron como les pedía la administración colonial para so-
brevivir físicamente a la represión colonial, y una interior que 
observaba a la exterior como un objeto, un escudo que protegía 
la esencia constitutiva del ser de la violencia y la humillación 
(1983, p. 109). Nandy define esta estrategia como psicosomática 
y pone como ejemplo modélico a los satyagrahi, que parecen 
aceptar sin resistencia la violencia y la humillación colonial, 
aunque verdaderamente se niegan a ser conquistados psicoló-
gicamente por el enemigo.7 Es esta lógica la que representa la 

7 Un satyagrahi es un activista político cuyas acciones reivindicativas se basan 

0571-0600-LOPEZ.indd   593 03/08/2018   11:00:19 a.m.



594	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

tradición política india autóctona, completamente indepen-
diente de la occidental, tanto es así que no comparte con ella 
bases epistemológicas ni lógicas.

En suma, la corriente indigenista en la ciencia política india 
busca reivindicar la autonomía de las ideas indias frente a la im- 
posición de las occidentales por el colonialismo británico. Sin 
embargo, hay matices. Mientras que autores como Mehta y 
Pantham construyen sus tesis indigenistas con base en la lógica 
occidental, es decir, buscando la linealidad histórica de la tradi-
ción política india desde la Antigüedad hasta hoy, en el caso de 
Nandy su postura parte de un rechazo total al paradigma oc- 
cidental, y la desarrolla en un marco cognitivo completamente 
distinto y, por lo tanto, desecha la posibilidad de un entendi-
miento entre distintas tradiciones epistemológicas.

Conclusión

La visión global de los distintos enfoques historiográficos que 
han analizado la interrelación entre las ideas y los valores po-
líticos occidentales y el pensamiento político indio moderno 
es un ejercicio importante para comprender la naturaleza de la 
modernidad política, no sólo en India, sino en cualquier otra 
sociedad moderna. Toda modernidad se construye sobre con- 
ceptos políticos y, por tanto, es fundamental trazar el desarrollo 
de éstos en el tiempo para conocer la naturaleza de esa moder-
nidad. En el caso de la modernidad india, dichos conceptos, co- 
mo estos enfoques historiográficos buscan revelar, evolucionan 
desde su introducción por el colonialismo británico, pasando 
por su recepción y su reconceptualización por parte de la in-
telectualidad india, hasta dar forma al Estado-nación contem-
poráneo, el objeto de estudio de la ciencia política.

La principal conclusión a la que se llega es que la disciplina 
de la ciencia política en India está irremediablemente unida al 
movimiento por la independencia del país. La lucha por ex- 
pulsar a los británicos del poder supuso que la ciencia política 

en la resistencia pacífica. Gandhi fue el principal exponente teórico y práctico de esta 
forma de acción política durante el movimiento nacionalista.

0571-0600-LOPEZ.indd   594 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 595

se convirtiera en una herramienta nacionalista más para cons- 
truir una narrativa política a favor de la independencia, pri-
mero, y de la construcción nacional, después. Sólo hasta que 
el fervor nacionalista decayó, cuando el país se había asentado 
como Estado independiente y con la muerte del carismático 
Jawaharlal Nehru, la ciencia política comenzó a cuestionar la 
historiografía oficialista del nacionalismo y a expandir sus ho- 
rizontes temáticos y metodológicos.

Esa expansión de horizontes en la ciencia política india 
contemporánea ha conllevado también la eclosión de un deba- 
te acerca de la recepción de las ideas políticas occidentales y 
su legitimidad a la hora de determinar el rumbo del Estado in- 
dio moderno, con dos corrientes claramente diferenciadas, la 
hermenéutica y la indigenista.

La corriente hermenéutica, que defiende que el pensamien-
to político indio moderno nace de la interacción entre distintas 
tradiciones epistemológicas que han cohabitado en India, inclui-
da la occidental, se subdivide en tres enfoques historiográficos. 
Entre ellos, el de la escuela de Cambridge argumenta que hay 
una relación dialógica entre las ideas occidentales importadas 
por los británicos y las autóctonas indias, y que ambas se influ-
yeron mutuamente. Los británicos adaptaron la teoría política 
occidental al contexto sociocultural indio para cimentar el 
Estado colonial, mientras que los intelectuales indios apelaron 
a los principios liberales para denunciar su ilegitimidad. Por su 
parte, los estudios subalternos postulan una continuidad entre 
las ideas occidentales y las nacionalistas y que ambas forman 
parte de la esfera de la élite gobernante. Por último, Sudipta 
Kaviraj defiende que, más allá del análisis discursivo, instru-
mental por definición, es necesario observar la naturaleza de 
las instituciones para determinar la verdadera influencia de las 
ideas occidentales en la India contemporánea.

La corriente indigenista, por su parte, aboga por la separa-
ción completa entre las ideas políticas indias y las occidentales. 
Algunos académicos indigenistas, como Mehta o Pantham, de- 
fienden dicha separación como histórica y epistemológica, es 
decir que hay una linealidad entre pensamiento político indio 
antiguo y moderno que no se rompe en ningún momento por 
la irrupción de las ideas occidentales. Otros, como Ashis Nan-

0571-0600-LOPEZ.indd   595 03/08/2018   11:00:19 a.m.



596	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

dy, defienden la separación como necesaria en el presente pa- 
ra liberar a la ciencia política india de la subyugación de las 
categorías, los enfoques y los principios científicos occiden- 
tales, que son incapaces de reflejar la ambigüedad identitaria y la 
fluidez de la sociedad y los valores indios.

Desde mi punto de vista, resulta inverosímil concebir la tra- 
yectoria de la modernidad india como una cultura política mo-
nolítica históricamente, como sostiene la corriente indigenista. 
Sería ingenuo afirmar que el Estado colonial, que introdujo e 
impuso en India los principios del Estado moderno occidental 
—la soberanía única, la burocracia weberiana, el imperio de la 
ley—, no ejerció ninguna influencia en el desarrollo de la In- 
dia posterior a 1947 y en los principios que la sustentan, desde 
el Estado de derecho hasta el secularismo. Igualmente, aunque 
los estudios subalternos aportan un enfoque esencial a la com-
prensión de la realidad política india, la crítica metodológica 
de Sudipta Kaviraj desvela una importante debilidad: cómo 
conjugar el reflejo fiel de la evidencia histórica y el testimonio 
subalterno con el uso de conceptos que no pueden expresar su 
contenido legítimamente, pero sin los cuales no se les puede 
incorporar al proceso de teorización política. Esta crítica la 
comparte el propio Partha Chatterjee (2012, p. 49) en una refle- 
xión reciente acerca del fin del recorrido de los estudios subal-
ternos como enfoque en el ámbito de la teorización política. Por 
último, la escuela de Cambridge, como señala acertadamente 
Nivedita Menon (2009, p. 11), peca al ignorar que la manipu-
lación interesada de ciertas ideas por parte del Estado colonial 
dio lugar al desarrollo de realidades políticas impuestas a la 
élite intelectual india y que son fundamentales en el desarrollo 
de la modernidad política india. El ejemplo más claro es el sur- 
gimiento del comunalismo como fenómeno moderno de po-
litización de la religión promovido por el Estado colonial y 
que representa un componente fundamental de la modernidad 
india posindependencia, desde la partición con Pakistán hasta 
la violencia intercomunal.

Finalmente, en el enfoque estructuralista de Kaviraj se en-
cuentra una interesante aportación que, al destacar la naturaleza 
instrumental del discurso, sea elitista, subalterno o colonial, 
obliga a complementar su estudio con el de la evolución histó

0571-0600-LOPEZ.indd   596 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 597

rica de las estructuras políticas para descubrir la verdadera na- 
turaleza de la modernidad. Así, el enfoque de Kaviraj ofrece 
una solución al impasse entre abstracción y relativismo, ya que 
permite realizar un proceso de análisis inverso en el que las 
estructuras políticas ayudan a exponer la correlación de fuer- 
zas entre coloniales, derivativas y subalternas en la modernidad 
política india.

India es un caso de sociedad poscolonial exitosa en la que 
los principios liberales de democracia, secularismo y tolerancia 
se han consolidado. Por ello es importante prestar atención a 
los debates intelectuales que nutren allí epistemológica y on- 
tológicamente a la ciencia política para comprender cómo 
sociedades complejas y diversas, pero con graves desafíos de po- 
breza y exclusión, son capaces de desarrollar sistemas políticos 
inclusivos y democráticos, es decir, legítimos. v

Dirección institucional del autor:
Universidad Pontificia de Comillas
Calle de Alberto Aguilera, 23
28015 Madrid, España

Referencias

Bayly, C. A. (1996). Empire and information: Intelligence gathering 
and social communication in India, 1780-1870. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Bayly, C. A. (2010). Epílogo. En S. Kapila (Ed.), An intellectual history 
for India. Nueva York: Cambridge University Press.

Bayly, C. A. (2012). Recovering liberties: Indian thought in the age 
of liberalism and empire. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Bhandarkar, D. R. (1929). Some aspects of ancient Hindu polity. Be- 
narés: Banaras Hindu University.

Bhattacharya, K. C. (1954). Swaraj in ideas. Visvabharati Quarterly, 
20, 103-114.

Chatterjee, P. (1986). Nationalist thought and the colonial world: A 
derivative discourse. Londres: Zed Books.

Chatterjee, P. (1996). Whose imagined communities? En G. Bala
krishnan (Ed.), Mapping the nation (pp. 214-225). Londres: Verso.

0571-0600-LOPEZ.indd   597 03/08/2018   11:00:19 a.m.



598	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 3 (167), 2018, PP. 571-600

Chatterjee, P. (1 de septiembre de 2012). After subaltern studies. 
Economic and Political Weekly, 47(35), 44-49.

Dandekar, R. N. (1988). Artha: The second end of man. En A. T. 
Einbree (Ed.), Sources of Indian tradition, vol. i (pp. 231-252). 
Nueva York: Columbia University Press.

Das, V. (1989). Subaltern as a perspective. En R. Guha (Ed.), Subaltern 
Studies vi: Writings on South Asian history and society (pp. 310-
324). Nueva Delhi: Oxford University Press.

Datta, P. K. y Palshikar, S. (2013). Political Science: Volume 3: Indian 
political thought. Nueva Delhi: Oxford University Press.

Dumont, L. (1980). Homo Hierarchicus: The caste system and its im-
plications. Chicago: Chicago University Press.

Gramsci, A. (2003). Selections from the prison notebooks. Londres: 
Lawrence and Wishart.

Gramsci, A. (2007). Quaderni de la carcere, vol. vi. Turín: Instituto 
Gramsci.

Guha, R. (1982). On some aspects of the historiography of colonial 
India. En Autor (Ed.), Subaltern Studies i: Writings on South 
Asian history and society. Nueva Delhi: Oxford University Press.

Guha, R. (1983). Elementary aspects of peasant insurgency in colonial 
India. Durham: Duke University Press.

Guha, R. (1989). Dominance without hegemony and its historiog-
raphy. En Autor (Ed.), Subaltern Studies vi: Writings on South 
Asian history and society (pp. 210-309). Nueva Delhi: Oxford 
University Press.

Heesterman, J. (1985). The inner conflict of tradition: Essays in Indian 
ritual, kingship, and society. Chicago: Chicago University Press.

Hobsbawm, E. (1971). Primitive rebels: Studies in archaic forms of social 
movement in the 19th and 20th centuries. Manchester: Manchester 
University Press.

Jayaswal, K. P. (2005). Hindu polity: A constitutional history of India 
in Hindu times. Nueva Delhi: Chaukhamba Sanskrit Pratishthan.

Joseph, S. (13 de abril de 1991). Indigenous social science project: 
Some political implications. Economic and Political Weekly, 
26(15), 959-963.

Kapila, S. (Ed.) (2010). An intellectual history for India. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Kaviraj, S. (1997a). Politics in India. Nueva Delhi: Oxford Univer-
sity Press.

Kaviraj, S. (1997b). The modern state in India. En M. Doornbos y 
S. Kaviraj (Eds.), Dynamics of state formation: India and Europe 
compared. Nueva Delhi: Sage.

0571-0600-LOPEZ.indd   598 03/08/2018   11:00:19 a.m.



LÓPEZ: RECEPCIÓN Y ENFOQUES HISTORIOGRÁFICOS…	 599

Kaviraj, S. (2010). The imaginary institution of India. Nueva York: 
Columbia University Press.

Khilnani, S. (1997). The idea of India. Nueva Delhi: Penguin.
Mehta, V. R. (1992). Foundations of Indian political thought. Nueva 

Delhi: Manohar.
Menon, N. (2009). Foucault and Indian scholarship: History, govern-

mentality, modernity. Nueva Delhi: French Cultural Centre.
Nandy, A. (1983). The intimate enemy: Loss and recovery of self under 

colonialism. Nueva Delhi: Oxford University Press.
Pantham, T. (1986). Introduction: For the study of modern Indian 

political thought. En T. Pantham y K. L. Deutsch (Eds.), Political 
thought in modern India (pp. 9-16). Nueva Delhi: Sage.

Parekh, B. (1986). Some reflections on the Hindu tradition of po-
litical thought. En T. Pantham y K. L. Deutsch (Eds.), Political 
thought in modern India (pp. 17-31). Nueva Delhi: Sage.

Pinch, W. R. (octubre de 1999). Same difference in India and Europe. 
History and Theory. Studies in the Philosophy of History, 38(3), 
389-407. https://dx.doi.org/10.1111/0018-2656.00099

Sarkar, B. K. (1939). The political institutions and theories of the 
Hindus: A study in comparative politics. Calcuta: Chuckervertty, 
Chatterjee & Co.

Singha, R. (1998). Civil authority and due process: Colonial criminal 
justice in the Banaras zamindari, 1781-1795. En M. Anderson 
y S. Guha (Eds.), Changing concepts of rights and justice in South 
Asia (pp. 30-81). Nueva Delhi: Oxford University Press.

Vajpeyi, A. (2012). Righteous republic: The political foundations of 
modern India. Cambridge, MA: Harvard University Press.

0571-0600-LOPEZ.indd   599 03/08/2018   11:00:19 a.m.


