ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

CULTURA Y SOCIEDAD

Orientalismo conciliar: el
padre Quiles y la creacion de la
Escuela de Estudios Orientales
de la Universidad del Salvador!

Conciliar Orientalism:

Father Quiles and the creation of
the School of Oriental Studies

of the University of El Salvador

MARIA DEL PILAR ALVAREZ*
PABLO FORNI*

Resumen: El “Oriente” como campo de estudio llegd a la academia
latinoamericana, en general, y ala argentina, en particular, de manera
algo tardia. En la década de 1960, en el marco del Proyecto Mayor
de la UNEscO para el didlogo multicultural, varias universidades de
la regi6n se involucraron en la creacién institucional de los estudios
sobre Asia. Gracias a la labor del Padre I. Quiles, la Universidad
del Salvador en Buenos Aires cre6 una Licenciatura en Estudios de
Oriente, la Gnica y que atn perdura. El presente articulo examina
la etapa inicial de la Escuela de Estudios Orientales e indaga la con-
cepcién de Oriente reflejada en sus primeros planes de estudio. Del

Recepcidn: 27 de octubre de 2016. / Aceptacion: 27 de febrero de 2017.

* Universidad del Salvador, mdelpilar.alvarez@usal.edu.ar; pfornid@gmail.com

! Se agradece la enorme generosidad del director de la Escuela de Estudios Orien-
tales de la Universidad del Salvador, Carlos Ria, quien proporcioné documentos de
archivo de la Escuela e hizo posible la presente investigacion.

[441]



442 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

analisis se desprende que un elemento fundamental y diferenciador
del plan de Quiles fue la puesta en préctica del didlogo interreligioso
formulado por el Concilio Vaticano II.

Palabras clave: Concilio Vaticano IT; Quiles; estudios orientales;
jesuitas; orientalismo.

Asbtract: The “Orient” as a field of study arrived late to the Latin
American academy in general and to Argentina in particular. During
the sixties, in the context of what was categorized as a Major Project
for intercultural dialogue by UNEsco, several universities in the region
got involved in the institutional creation of programs on oriental
studies. Thanks to the labor of Father 1. Quiles, the University del
Salvador in Buenos Aires created an undergraduate program in ori-
ental studies—the only one that still remains. The present article exa-
mines the initial stage of the School of Oriental Studies and exam-
ines the way the conception of Orient was reflected in its first study
programs. The analysis concludes that a fundamental and distinguish-
ing element in Quiles’ project was the realization of interreligious
dialogue as formulated by the Second Vatican Council.

Key words: Second Vatican Council; Quiles; oriental studies;
Jesuits; orientalism.

No obstante, debemos confesar que cuando entramos por
primera vez a la Biblioteca del Instituto de Religiones
Orientales de la Universidad de Tokio y el profesor Haji-
me Nakamura nos mostré las colecciones de las ediciones
de los Libros Sagrados budistas, en diversas lenguas y
traducciones: china, tibetana, sinscrita, pali, japonesa,
etc. [...] no pudimos menos que quedar impresionados
por el extraordinario aporte del pensamiento oriental[...]
y también por el inmenso trabajo que preveiamos caia
sobre nosotros [...] (Quiles, 1997, p. vm).

Introduccion

Desde hace un mileno, Asia ha despertado el interés de las
universidades occidentales. Ya en el siglo x1v, con el impulso



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 443

del Concilio de Viena, se establecieron las primeras catedras de
lenguas asiaticas en las principales universidades de Europa.
Durante los siglos x1x y xx fueron tomando forma los estudios
orientales’ propiamente dichos sobre el Cercano Oriente,
India y el Extremo Oriente, los cuales fueron construyendo
un saber especializado vinculado, primero, al colonialismo vy,
luego de la Segunda Guerra, a las vicisitudes de la Guerra Fria
y los procesos de descolonizacion.

En América Latina, los estudios orientales se instalaron tar-
diamente durante la década de 1960 en el marco del Proyecto
Mayor para el Entendimiento Mutuo de las Culturas de Oriente
y Occidente de la UNEsco. Varias universidades de México,
Pert, Colombia, Brasil, Uruguay, Chile y Costa Rica se invo-
lucraron en esta propuesta a través de la creacion de catedras,
seminarios y hasta estudios de posgrado. La Escuela de Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador fundada en 1967 por
el padre Ismael Qu11es es la primera y Unica institucion uni-
versitaria en la regién que ofrece titulo de pregrado en estudios
de Asia. Sin embargo, su excepcionalidad trasciende esta par-
ticularidad. Lo original del proyecto del padre Quiles es haber
logrado amalgamar su caracter eminentemente periférico con
una matriz fundamentalmente religiosa constituida en pos del
espiritu del Concilio Vaticano II.

El presente articulo examina la etapa inicial de conforma-
cion de la Escuela e indaga la concepcion de Oriente reflejada
en sus primeros planes de estudio y en el pensamiento de Qui-
les. A tal fin, se indagd en los archivos de la Escuela de Estu-
dios Orientales de la Universidad del Salvador y se realizaron
entrevistas a docentes y directivos de dicha institucién. Asimis-
mo, se analizaron los escritos de Ismael Quiles sobre estudios
orientales a la luz de los documentos de época de la UNEsco
y del Concilio Vaticano II.

2 Este trabajo no asume una perspectiva orientalista de los estudios sobre Asia.
Decidimos mantener el uso de los términos “Oriente” y “estudios orientales” respe-
tando el vocabulario presente en los debates de época, los cuales, tal como se sefiala
en este articulo, han sido criticados y revisados posteriormente. De hecho, autores
criticos del “orientalismo”, como Said y Sardar, utilizan profusamente las categorias
“oriente” y “estudios orientales”.



444 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468
Oriente como campo de estudio

El orientalismo entendido como un conjunto heterogéneo, cam-
biante y ambiguo de ideas, representaciones y conocimientos
elaborados por Occidente ‘sobre el vecino inmediato de Euro-
pa, el Oriente Préximo, tiene sus origenes en los encuentros y
desencuentros entre el cristianismo y el islam. No es que con
anterioridad no hubiera imaginarios de Oriente en la cultura
occidental, sino que a partir de esa época se empez0 a desarro-
llar una perspectiva politica sobre la region que definio el mo-
do en que luego se incorporo a los estudios académicos de las
principales universidades europeas.

Las Cruzadas, campafias militares impulsadas por el papado
para restablecer el control cristiano sobre Tierra Santa, perpe-
tuaron nociones de un Oriente Préximo basado en estereotipos
negativos generados en torno al islam. Oriente no erasolo la tie-
rra de los misterios exoticos y erdticos, sino también el lugar de
agentes depravados, barbaros, ignorantes y violentos (Sardar,
1999, p. 19). El cristianismo se convirtio en la vara con la que
se media a ese otro desconocido y amenazante. Sin embargo,
la extensa prolongacion en el tiempo de estos contactos con
Asia origino una rica literatura de viajes que podria ser conside-
rada “laica”. Aunque respondia a las necesidades de conocimien-
to de la sociedad europea de la época, estos relatos procedian
de distintos estamentos sociales: funcionarios de alto rango del
Estado, misioneros, mercaderes y negociantes, peregrinos (Sar-
dar, 1999, pp. 50- 51) Sus historias, signadas por un fuerte tono
moral ademis de ofrecer renovadas aproximaciones de ese
Oriente Proximo, también alcanzaron dimensiones inespe-
radas, como es el caso de los famosos viajes de Marco Polo. Mas
alla de la dudosa veracidad de sus relatos, y hasta de su misma
existencia (véase Wood, 1999; Bergreen, 2008), el mercader
veneciano amplio los horizontes de conocimiento a través de su
relacion con el Gran Kan y su supuesto cargo como consejero
de la provincia china de Yang Zhou.

Oriente se incorporo formalmente a la academia occidental
como un area de estudio de eruditos con el Concilio de Viena
(1312). En el marco de una Europa desgastada por las Cruzadas,
este Concilio, que tuvo como eje principal la cuestion de los ca-



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 445

balleros templarios, impulsé en el canon decimoprimero la
creacion de las catedras de hebreo, griego, arabe y siriaco en las
universidades de Paris, Oxford, Bolonia, Avifién y Salaman-
ca: “Aunque el canon tuvo pocos efectos debido a la escasez
de profesores de lenguas orientales, su aceptacion indica el cre-
cimiento de las ideas misioneras occidentales” (Dvornik, 1961,
p- 66). Desde entonces, el conocimiento de Oriente abarcé cada
vez mayores dimensiones, materias, culturas y perspectivas, co-
mo se observa en los estudios filologicos de lenguas como he-
breo, arabe, chino y mongol, asi como de dialectos indios, entre
otros (Said, 2013, pp. 81-83).

Said sefiala que hasta mediados del siglo xvir los orienta-
listas fueron eruditos biblicos, estudiantes de lenguas semiticas,
islamologos v, con la apertura a China de los jesuitas, sin6logos
(2013, p. 82). La Compaiiia de Jests (Societas Jesu) desempefié un
papel muy importante en incorporar a este campo de estudio
un didlogo pacifico entre Oriente y Occidente. Las experiencias
de sus misioneros en India, Macao, China y Japon resultaron
muy valiosas y reforzaron la idea de respetar las culturas que
se pretendia evangelizar. Estos cambios respondian a las refor-
mas propugnadas por el Concilio de Trento (1545-1463). La
expansmn de la Contrarreforma dio origen a una profunda
renovacién de los dogmas de la Iglesia catélica, plasmada en
este Concilio, que impulsé la creacion de nuevas drdenes mi-
sioneras, como la Compaiiia de Jests, e innovadoras estrategias
de evangehzaaon como el proceso de inculturacién llevado
a cabo por los jesuitas. Las exper1enc1as de Roberto de Nobili
en India, Francisco ]av1er en ]apon y Matteo Ricci en China
favorecieron una mejor comprension de las civilizaciones del
Lejano Oriente. La relacion, por ejemplo, de Francisco Javier
con los daimios® y de Ricci con los mandarines confucianos
estableci6 una armonia y un intercambio cultural enriquecedor,
al mismo tiempo que incorporo las civilizaciones japonesa y
china a los estudios sobre Oriente (mas detalles en Brockey,
2007; Clossey, 2008; Spence, 2002).

3 Daimio: literalmente significa “gran hombre”. Se denominé asi al soberano
feudal en Japén desde el siglo x hasta el x1x. Este estrato constituia el verdadero poder
politico en la época en que Francisco Javier desarrollé sus actividades evangelizadoras
en el actual Japén.



446 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

El renacimiento europeo impuso una cosmovision racio-
nalista cientifica a través de la cual se estudiaban otras culturas.
Esta perspectiva determino, por ejemplo, que la medicina china
no constituyera una medicina cientifica. Las ideas de ilustra-
cion, civilizacion, progreso y modermdad le dieron formaalos
trabajos académicos y ala expansion de las areas de estudios so-
bre Oriente en las umver51dades europeas. La Universidad de
Cambridge incorporo profesores (regius professor) de hebreo en
1540 y de estudios arabes en 1643, la Universidad de Oxford
inaugurod los estudios hebreos en 1546, y en 1570 la Universidad
de Salamanca ya contaba con profesores de estudios orientales.
Hacia el siglo xvir habia en la academia europea un corpus im-
portante conformado por traducciones, manuscritos y trabajos
de investigacion que permitia conocer las lenguas, la geografia,
la historia y las tradiciones, costumbres y religiones de gran
parte del Proximo y el Lejano Oriente (Sardar, 1999, pp. 35-93).

La era del imperialismo y los conflictos bélicos de princi-
plOS del siglo xx demoraron la emergencia de un revisionismo
critico que pusiera en duda a Oriente como objeto de estudio
sesgado por la experiencia de Occidente. Con el fin de la Segun-
da Guerra, los estudios sobre Oriente adquirieron un nuevo
auge en las academias europea y estadounidense. Desde un
fuerte cuestionamiento al paradigma eurocentrista, aparecen
dos vertientes disciplinares que redefinieron este campo de estu-
dio: los estudios poscoloniales y los estudios de area. Los estudios
subalternos o poscoloniales surgieron fundamentalmente en
Europa, como contracara de los procesos de descolonizacion.
Estos planteaban una reconsideracién de la historia, las vias a
la modernizacién, variedades del capitalismo e identidades na-
cionales a partir de la recuperacion de testimonios y memorias
invisibilizadas como claves para la construccién de un marco
de significacién diferente. La llegada de migrantes de los paises
colonizados y de sus descendientes a las academias europea y
estadounidense enriquecieron estos debates que cuestionaban
la herencia colonial tanto en sus paises de origen como en Oc-
cidente (Young, 2006). Se destacan autores como Frantz Fanon,
Partha Chatterjee, Homi Bhabha y Edward Said, entre otros.

Por otro lado, los denominados estudios de area (area
studies) cobran fuerza en la academia estadounidense. En el mar-



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 447

co de la Guerra Fria surgi6 la necesidad y un interés mayor
por conocer otras culturas y regiones, especialmente Asia. Szan-
ton (2002) sefiala que hasta los afios cuarenta, las universidades
en Estados Unidos habian producido no mas de 60 docto-
res en areas contemporaneas del mundo no occidental. En las dé-
cadas de 1950 y 1960 se produjo un crecimiento significati-
vo de los departamentos y centros de estudios de area en las
principales universidades del pais (Columbia, Michigan, Cor-
nell, Pensilvana, Yale, Chicago, Princeton, California-Berke-
ley, Harvard, etc.). En una primera etapa, los curriculos de las
carreras de pregrado y posgrado se centraron en cursos de
idioma, literatura, historia y religion. A partir de las décadas
de 1960y 1970, expertos en estudios de area comenzaron a dic-
tar asignaturas en las disciplinas centrales de las ciencias sociales
y las humanidades: historia del arte, antropologia, ciencia poli-
tica y relaciones 1nternac1onales Asimismo, una parte signifi-
cativa de los especialistas en paises de Asia faeron asesores del
gobierno estadounidense en el marco de la Guerra Fria.

Estas vertientes, lejos de contraponerse, son parte de un
mismo proceso de revisionismo y reposicionamiento del area de
estudios de Oriente o Asia. La cantidad de trabajos publicados
nutrié no s6lo a las humanidades, que han cruzado transversal-
mente este campo de estudio desde sus origenes, sino también
a las clencias sociales, al ser insumos claves de las relaciones in-
ternacionales y la politica comparada.

El auge y la autonomia académica de los estudios sobre
Asia impactaron tardiamente en América Latina, en general,
y en Argentina, en particular. Bergel, en su reciente trabajo £/
oriente desplazado, destaca el papel de Abraham Rosenvasser,
profesor de Historia Antigua de Oriente en la Universidad Na-
cional de La Plata y la Universidad de Buenos Aires, asi como
el papel de Vicente Fatone, filésofo experto en pensamiento
oriental, quien ocupd diversas chtedras y dict varias conferen-
cias sobre asuntos de Oriente (Bergel, 2015, p. 329). En otro
libro reciente, Gasquet sefiala que estos primeros universitarios
que se ocuparon de temas orientales fueron en su mayoria di-
vulgadores o comentaristas de los avances producidos en la aca-
demia europea o la estadounidense (Bergel, 2015, p. 415). Al
margen de tales limitaciones, estos académicos interesados en



448 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

dar a conocer aspectos determinados de la historia y la cultura
de Oriente en las universidades constituyen una antesala a
la institucionalizacion de los estudios de Oriente en nuestro
pais. Recientemente, en la década de 1960, surgieron centros e
institutos, como el Instituto de Historia Antigua Oriental de la
Universidad de Buenos Aires, y el Ginico programa universita-
rio de pregrado, creado por el padre jesuita Ismael Quiles en la
Universidad del Salvador.

El orientalismo como marco tedrico

En el seno de los estudios poscoloniales y la critica al eurocen-
trismo, el orientalismo se consolidd, especialmente con Said,
como un marco tebrico desde el cual desentrafiar y analizar los
postulados de Oriente que dominaban el pensamiento occiden-
tal en multiples niveles y areas de conocimiento y de poder po-
litico. Antes de que su libro Orientalismo, publicado en 1978 en
Estados Unidos, revolucionara el campo de estudio sobre Asia,
habia varias investigaciones sobre las imagenes europeas de los
pueblos no europeos (Dube, 2011, p. 122). De hecho, y sin men-
cionarlos, Said retoma sugerencias de otros academlcos como
Hodgson, Abdel-Malek, Djait y Tibawi, que ya habfan plan-
teado que el orientalismo se hallaba arraigado en la concepcién
occidental de la historia del mundo y formaba parte integral de
la cultura europea (Sardar, 1999, p. 116). Lo novedoso en Said
fue la elaboracion de una genealogia del orientalismo desde la
teoria critica y Foucault, y el impacto que tuvo en la apertura
de nuevas lineas de discusién tanto conceptuales como meto-
dolégicas.

Said describe el orientalismo en tres dimensiones. La pri-
mera remite a las disciplinas que legitiman el conocimiento
de Oriente en la academia occidental. Es decir, el con]unto de
profesores y expertos que estudian, investigan y ensefian sobre
Oriente. La segunda es la institucién corporativa que impera
sobre una geografia imaginaria que hace a Oriente disponible
y controlable. Lo define como un dispositivo de poder y cono-
cimiento que convierte las culturas y sus territorios en objeto
de conquistas y consumos imperialistas. En tercer lugar, Orien-



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 449

te posee historia, tradicién de pensamiento, imagenes y vo-
cabulario que le han dado realidad y presencia en Occidente.
Evoca, en este sentido, la coproductividad y la codeterminacién
identitaria entre Oriente y Occidente (Mendieta, 2006, p. 71).
Estas dimensiones poseen coherencia interna reflejada en el in-
tercambio dinamico entre autores individuales y grandes inicia-
tivas politicas. A fin de comprender el orientalismo moderno
es necesario estudiar las configuraciones de poder mediante las
cuales Occidente ejerce su hegemonia. Para el autor, éstas se
observan a nivel politico (colonialismo e imperialismo), inte-
lectual (ciencias prominentes), cultural (canones que rigen los
valores y el gusto) y moral (ideas sobre lo que “nosotros” ha-
cemos y “ellos” hacen).

La propuesta de Said ha recibido varias criticas y relectu-
ras; se retoman aqui solamente aquellas relacionadas con el
orientalismo en el caso argentino. Desde la historia cultural y
de las ideas hay trabajos que aportan a la caracterizacion del
orientalismo en los discursos intelectuales argentinos antes de
la apertura de areas de estudios sobre Asia en las universida-
des. Desde la independencia, se publicaron textos que aluden a
Oriente. A modo de ilustracién, podemos mencionar a Sar-
miento, quien en su famosa obra Facundo. Civilizacién y barba-
rie compara al gaucho indeseable con el oriental (el beduino, el
tartaro, el kalmuko) que debia ser exterminado y no tenia lugar
en el proyecto civilizatorio. Sin embargo, es apenas durante
las primeras décadas del siglo pasado cuando surge un “orienta-
lismo argentino” propiamente dicho. Para Gasquet, es caracte-
ristica central de tal orientalismo su naturaleza periférica, que
lo distingue del europeo, pero con el que, al mismo tiempo,
mantiene una fuerte dependencia. En efecto, este discurso
fue forjado a partir de los saberes especializados de los paises
centrales que los autores argentinos tomaron y ajustaron a la
realidad local (Gasquet, 2015, p. 412). Esto le otorgd una relati-
vaautonomia al orientalismo vernculo que nunca estuvo vincu-
lado a los proyectos imperialistas ni a la justificacion del orden
colonial. Bergel prefiere denominar a este discurso orientalismo
invertido, resaltando que se trata de un interés por Oriente
propio de aficionados sin conformar institutos de investigacién
sobre la tematica, como ocurri6é en Europa. Ambos autores



450 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

coinciden en que, a partir de la década de 1920, y siguiendo
las tendencias de los paises centrales, se da una apertura hacia
Oriente que valora positivamente el misticismo y las literaturas
y las filosofias de esa parte del mundo. Esta apertura cultural
hacia Oriente encontré incluso criticos entre, por ejemplo,
intelectuales catélicos como Angel de Estrada o Manuel Gélvez.,

El aporte central de Bergel y Gasquet a nuestra investi-
gacion sobre los estudios de Asia en la academia argentina es
que sefialan caracteristicas originales de los textos orientalistas
escritos en esta parte del mundo desde mucho antes de su insti-
tucionalizacién en el ambito universitario durante la segunda
mitad del siglo xx.

El pensamiento de Quiles y el Concilio Vaticano II

Fundador de la Escuela de Estudios Orientales y cofundador de
la Universidad del Salvador, el sacerdote jesuita Ismael Quiles
naci6 en 1906 en el pequeiio municipio de Pedralba, comuni-
dad de Valencia, Espafia. A los 12 afios ingres6 al seminario de
Valencia y 10 afios después a la Compaiiia de Jests. Estudio en
el Colegio Maximo de San Ignacio en Barcelona, donde obtu-
vo el titulo de doctor en Filosofia en 1930.

Su traslado a Argentina* poco después se vincula funda-
mentalmente a su fragil salud. Fue en ese momento cuando se
dio su primer acercamiento a Oriente a través del yoga, que
aprendio con el fin de sobrellevar los severos problemas res-
piratorios que padecia. Luego de vivir un afio en Santa Fe fue
enviado al Colegio Maximo de San Miguel, donde continud
sus estudios y recibio el titulo de licenciado en Teologia y se
ordeno sacerdote jesuita. En 1938 comenz6 su actividad docente
como profesor de Filosofia. Cumpli6 funciones de decano en
la Facultad de Teologia del Colegio Maximo, en la Facultad
de Filosofia de la Universidad del Salvador, y fue vicerrector,
rector, prorrector y rector emérito de la misma universidad.
Fallecio en 1993.

# Cabe recordar que en Espafia la Compafifa de Jests pasé a la ilegalidad en 1931
mediante el articulo 26 de la Constitucién de la Segunda Republica Espafiola de 1931. En
enero de 1932 se ordené su disolucién.



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 451

No consta que haya viajado a Asia ni que haya realizado
estudios sistematicos sobre religiones o culturas de dicho con-
tinente antes de su visita a Japon en 1960, a los 54 afios de edad,
becado por la UNEsco. Este viaje constituye, sin duda, un punto
de inflexién en su biograffa intelectual. El mismo expresa en sus
escritos haber experimentado por primera vez una sensacion
profunda de hallarse inmerso en un mundo budista al recorrer
las calles de Tokio y Kioto (Quiles, 1985, p. 131). Por otro lado,
tal como se refleja en el epigrafe de este articulo, descubre que
hay bibliotecas enteras que le resultan totalmente desconocidas,
pese a su formacion filosofica y teoldgica. A partir de enton-
ces, se convierte en un estudioso apasmnado delas rehglones de
Asia, adentrandose en las lenguas sanscrita y pali, y contactan-
dose con eruditos hinduistas, budistas, daoistas, entre otros. El
despertar del interés de Quiles por Oriente es contempora-
neo de la valoracion de las religiones orientales y del dialogo in-
terreligioso que se expresa en diferentes documentos oficiales
del Concilio Vaticano II (1962-1965).

Con el objetivo de apreciar adecuadamente las transfor-
maciones y los desafios que implicé el Concilio en este sentido,
viene bien mencionar que, en 1938, Wang Thang Tche, jesuita
de origen chino, publicd un libro cuya principal preocupa-
cion era responder cual seria el destino de su familia en la vi-
da venidera. Se preguntaba, en efecto, si sus ancestros acaba-
rian o no en el infierno, pues la doctrina oficial establecia que
sin bautismo no habia salvacion (Lamberigts, 2015, p. 2). Con
el Concilio Vaticano II esto cambid drasticamente. Entre los
documentos promulgados destacan: la declaraciéon Nostra
Aetate y la Constitucion Lumen Gentium. Ambos tratan so-
bre las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas.
La Constitucion Lumen Gentium plantea de menor a mayor la
distancia entre la religién catélica y los miembros de cier-
tas religiones no cristianas. Se encuentran, en primer lugar,
los judios, con quienes la Iglesia mantiene vinculos estrechos.
Luego, los musulmanes que se adhieren a la fe de Abraham
y, finalmente, aquellos que buscan en sombras e imagenes al
dios desconocido (Pericles Felici, 1964, nam. 16). La declara-
cion Nostra Aetate sigue el orden inverso; remite, en primer
lugar, a la religiosidad humana en general, después alude a las



452 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

religiones en contacto con el progreso de las culturas (hinduis-
mo y budismo), enseguida al islam y, por Gltimo, a la religion
judia, a la que dedica la seccion mas larga del documento (Pa-
blo VI, 1965, niim. 2-4).

Hay dos preocupaciones en los documentos conciliares en
relacion con las religiones no cristianas. Por un lado, la cuestién
ya planteada de la posibilidad de salvacion fuera de la Iglesia.
Este asunto controversial ha estado presente alo largo de varios
siglos y concilios (como el de Trento). El Concilio Vaticano II
instaura por primera vez la salvacion para aquellos que en for-
ma involuntaria no han recibido el mensaje evangélico. Por el
otro, se otorga en el Concilio una valoracién positiva explicita
de algunas tradiciones religiosas no cristianas:

La Iglesia catdlica no rechaza nada de lo que en estas religiones hay de
santo y verdadero. Considera con sincero respeto los modos de obrar
y de vivir, los preceptos y doctrinas que, por mas que discrepen en mu-
cho delo que ella profesa y ensefia, no pocas veces reflejan un destello de
aquella Verdad que ilumina a todos los hombres [...] Por consiguiente,
exhorta a sus hijos a que, con prudencia y caridad, mediante el didlogo
y colaboracién con los adeptos de otras religiones, dando testimonio
de fe y vida cristiana, reconozcan, guarden y promuevan aquellos bie-
nes espirituales y morales, asi como los valores socio-culturales que en
ellos existen (Pablo VI, 1965, nam. 2-4).

Interesa bastante que algo que esta en tension permanente
en el documento del Concilio y que no se resuelve es la nocién
de dialogo. Se supone que promueve el dlalogo interreligioso,
pero en realidad no establece una comunicacion con las otras re-
ligiones, sino que afirma que en las otras religiones puede haber
algunas cosas que son buenas. Estos atributos ya estan presentes
en el cristianismo, por eso es importante su reconocimiento. La
perfeccion y la veracidad contintian siendo propiedades esen-
ciales del cristianismo.

El tema del Concilio esta muy presente en la obra de Qui-
les. El jesuita cuenta con una vasta cantidad de publicaciones, la
mayoria sobre cuestiones de indole religiosa y filosofica.’ Mas

> El padre Quiles posefa también una biblioteca personal con més de 3000 ejem-
plares sobre religiones comparadas, filosofias y disciplinas espirituales. Habia adqui-
rido bibliotecas completas con material sobre Asia, y en muchos de sus ejemplares se



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 453

de la mitad de sus publicaciones estan dedicadas a Asia, y entre
sus trabajos destacan por su contenido y aporte a los estudios
de Oriente en Argentina, las siguientes obras:

(1964). La base doctrinal del Nirvana. Anales de la Univer-
sidad del Salvador, 83-103.

(1965). El Cristo desconocido del hinduismo. Estudios,
(564), 258-261.

(1965). Realidad y espiritu en Bombay. Estudios, (561), 22-
26.

(1968). Filosofia budista. Buenos Aires: Troquel, 1968.
(1970). sQué es el yogas Buenos Aires: Columba, 1970.
(1973). Sintesis de las filosofias de Oriente y Occidente. En
L. Quiles (Comp.), sQué es la filosofias (pp. 87-97). Buenos
Aires: Club de Lectores. ]

(1980). La esencia del hombre segin el I§a. Oriente-Occi-
dente, 1(1), 1-19.

(1980). Sintesis comparativa de la metafisica oriental y oc-
cidental. Oriente-Occidente, 1(2), 169-188.

(1981). Teilhard y las religiones orientales. Oriente-Occi-
dente, 2, 247-263.

(1981). La nocion de causa segtn la filosofia de la India
y santo Tomas de Aquino. Oriente-Occidente, 2(1), 65-
74.

(1982). ¢Qué significamos cuando decimos Dios es “Uno”?
Oriente-Occidente, 3(1), 7-18.

(1983). Influencia del budismo en Japon y del cristianismo
en América Latina. Oriente-Occidente, 1, 141-156.

(1982). ¢Es posible el dialogo entre las culturas de Oriente
y Occidente? Oriente-Occidente, 5(1-2), 141-156.

(1985). El cristianismo y las religiones orientales. En I. Qui-
les (Comp.), sQué es el catolicismos (pp. 131-173). Buenos
Aires: Depalma.

(1987). El alma de Corea. Buenos Aires: Depalma.

(1987). Dialogo con las filosofias orientales. En I. Qui-

encuentran rastros de su curiosidad en anotaciones y comentarios inmortalizados en
los textos. Esta coleccién se conserva en la biblioteca de la Universidad del Salvador
(“Catalogo”, 2014).



454 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

les (Comp.), Filosofia de la persona segiin Karol Wojtyla
(pp- 113-148). Buenos Aires: Depalma.

® (1990). The Absolute Nothingness according to the Kyo-
to School of Philosophy. Oriente-Occidente, 9(1-2), 11-
20.

Enun articulo breve y conciso, publicado en julio de 1979 en
el nimero 5 de la revista Hitos. Investigacidn y divulgacion
cientifica, tecnoldgica y cultural, e incluido posteriormente en el
volumen Qué es el catolicismo (1985) de sus obras completas,
expone la actitud doctrinaria de la Iglesia en relacién con la
salvacion de los involuntariamente no bautizados y con la va-
loracién de las religiones orientales. Respecto a la pregunta for-
mulada por Wang Thang Tche casi medio siglo antes, escribe
que si bien

no todas las religiones son iguales y que algunas contienen maés errores
que otras, si el hombre es sincero y lleva una vida honesta segtin él la
entienda, se salva, esto es, serd recibido por Dios como Padre que no
tiene en cuenta los errores involuntarios (Quiles, 1985, p. 133).

Quiles, en el mismo texto, explicita que las religiones son
distintas, pues no todas llevan a Dios con el mismo acierto. Pa-
ra él hay religiones mas perfectas que otras por cuanto expre-
san mejor la relacién del hombre con Dios. A continuacién se
explaya sobre el hinduismo y el budismo, a los que define co-
mo de las mas elaboradas religiones fuera del cristianismo: “El
hinduismo y el budismo son religiones muy elevadas, que han
sido elaboradas durante milenios y objeto de prolijas investi-
gaciones teologicas de parte de sus sabios. Los valores de estas
dos religiones los ha exaltado el Concilio Vaticano II” (Quiles,
1985, p. 133).

Recupera los documentos conciliares ya mencionados pa-
ra exphcar que el lenguaje de la Iglesia catdlica no puede ser
mas positivo en relacion con éstas. Destaca, en primer lugar,
las coincidencias del hinduismo y el budismo con el crlstla-
nismo: 7) las tres religiones comparten la preocupacion por
la salvacion del hombre; i) coinciden en que el sentido del
universo y la liberacién del hombre se encuentran en relacién
con el Absoluto; 777) asimismo, la idea de realidad y santidad



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 455

es coincidente, pues reconocen que las leyes naturales son esta-
blecidas por Dios y que el hombre debe cumplirlas aun a pesar
de austeridad y renunciamiento; iz) comparten cierta forma de
culto, devocion y adoracion que, en lo exterior, resulta similar
en todas las religiones. Quiles termina su enumeracion de las
coincidencias destacando a los grandes misticos de la historia
del hinduismo y del budismo, al igual que en el cristianismo.
Inmediatamente pasa a analizar las que considera las grandes
diferencias entre el hinduismo y el budlsmo por un lado, Y el
cristianismo por el otro: la concepcién de Dios, la concepcion
del hombre, su destino y su origen. Por ultlmo, pone de relie-
ve el caracter estrictamente historico de los textos sagrados del
cristianismo en relacion con el momento no comprobable de
la revelacién contenida en los libros sagrados de las otras dos
religiones. Culmina este texto asentando que mas alla de las
diferencias teologicas, el ejercicio de la religiéon presenta una
gran coincidencia, pues las tres religiones comparten la busque-
da de 1a liberacién personal y se dirigen a Dios por medio de
oraciones e invocaciones como en un dialogo padre-hijo. Pa-
ra Quiles, estas religiones estan de acuerdo en que existe alguna
forma de cielo en el cual gozan de la presencia divina aquellos
que han alcanzado la santidad. En absoluta sintonia con el men-
saje conciliar, Quiles concluye el capitulo dedicado a las religio-
nes orientales con un llamado al respeto y al dialogo interre-
ligioso.

Las trasformaciones paradigmaticas del Concilio no sélo
impactaron en el pensamiento de Quiles, sino también en su
identidad jesuitica. El padre fue un ferviente partidario del
dialogo intercultural e interreligioso del cual considera como
precursores notables a los jesuitas Roberto de Nobili en India y
Mateo Ricci en China durante el siglo x1v, tal como lo expreso6
en un coloquio sobre dialogo intercultural organizado por la
UNESCO en Villa Ocampo, Mar del Plata, en 1977 (Quiles, 2011,
p- 286). Afirma que este acercamiento inicial de los j jesuitas a
las culturas orientales constituye una antesala de lo que siglos
después culminaria de modo brillante con el documento con-
ciliar sobre las religiones no cristianas. La Compafiia de Jests
cuenta con una tradicion significativa en el dialogo con postu-
ras que exceden el cristianismo. De hecho, el papel de los



456 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

jesuitas en Asia, destacado por estudiosos del orientalismo
mencionados previamente (Said y Sardar, entre otros), ha favo-
recido la profundizacion del conocimiento sobre Asia y la am-
pliacién del campo de estudio académico. Identificado con esta
practica de tolerancia e inculturacion de la Compafiia, y en
clave con el Concilio, Quiles materializo su pasion por los es-
tudios de Oriente con la creacion de la Escuela de Estudios
Orientales.

La Escuela de Estudios Orientales® y el proyecto UNESCO

A un afio de su viaje a Japon y a dos de haber convocado el pa-
pa Juan XXIIT al Concilio Vaticano II, en 1961, el padre Qui-
les cred en la Universidad del Salvador el Centro de Estudios
Orientales’” (De Valle, 1973, p. 311). En 1976, fund¢ y dirigio
en Buenos Aires la Escuela de Estudios Orientales en la misma
universidad, que se convirti6 en la primera institucién educa-
tiva en Argentina y América Latina en otorgar titulos de li-
cenciatura en Estudios de Oriente, y en el inico programa de
pregrado de la tematica en la actualidad en Argentina. Quiles
fue también pionero en la creacion, en 1973, del Instituto La-
tinoamericano de Investigaciones Comparadas sobre Oriente
y Occidente, que conté con el apoyo del Consejo Nacional
de Investigaciones Cientificas y Técnicas, y en 1980 empez6 a
publicar la revista Oriente-Occidente, los dos en el ambito de la
Escuela de Estudios Orientales de la Universidad del Salvador.

El plan educativo de Quiles se desarroll6 en el marco del
Proyecto Mayor para el Entendimiento Mutuo de las Culturas
de Oriente y Occidente de la UNEsco, mas conocido como “Pro-
yecto Mayor Oriente-Occidente”. En la Conferencia Regional

¢ La Escuela se denominé de Estudios Orientales en consonancia con instituciones
universitarias de docencia e investigacién sobre Asia con una ya larga tradicién en la
materia. Por ejemplo, la School of Oriental Studies de Londres, fundada en 1916; el
Institut National des Langues et Civilisations Orientales de Paris, creado en 1795 bajo
el nombre de Ecole Spéciale des Langues Orientales; y el Institute of Oriental Stud-
ies de la University of Chicago, fundado en 1919.

7 En 1960, El Colegio de México creé la Secciéon de Estudios Orientales den-
tro del Centro de Estudios Internacionales, y que en la actualidad es el Centro de Es-
tudios de Asia y Africa.



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 457

de la Comisién Nacional de la UNESco en Asia, realizada en To-
kio en 1955, se efectud un llamado a la Agencia Nacional de
Educacion, Ciencia y Cultura® para la mutua comprension
cultural entre Oriente y Occidente (Wong, 2008, p. 340). En di-
ciembre del afio siguiente, en Nueva Delhi, la Novena Sesion de
la Conferen(:la General de la UNEsCO establecié que la compren-
sion entre los pueblos era una condicion necesaria para la co-
laboracién pacifica, y que esta solo podia darse si existia un
conocimiento profundo y reciproco entre las distintas cultu-
ras. Asimismo, la Conferencia destacé la urgencia de aumentar
la apreciacion de los valores culturales entre Oriente y Occiden-
te. Esto dio origen, en 1957, al Proyecto Mayor, cuyo objetivo
principal era desarrollar una mejor comprension de los ras-
gos principales de la vida y de la cultura de los pueblos de Orien-
te y Occidente (R1V1ere 1967, pp. 7-8).

En el mismo afio en que se iniciaron las reuniones del
Proyecto Mayor, y antes de que apareciera en espaiiol el bo-
letin bimestral Oriente-Occidente’ de la uNEsco, Quiles publi-
c6 un articulo en la revista Estudios titulado “Los catdlicos y
la UNESCO”. En éste se evidencia su interés por compartir espa-
cios con sectores no catélicos y, aunque no habla de dialogo
interreligioso, enfatiza el compromiso de la Iglesia con los cam-
bios producidos en el mundo y la participacion de sus miem-
bros, especialmente los intelectuales, en ambitos laicos donde
se respeten los dogmas de la Iglesia catdlica, como la UNEsco:

Por su parte, la UNEsCO ha demostrado comprensién del valor cultural
y social de la Iglesia Catdlica, y ha tratado a los catdlicos y a las organi-
zaciones catélicas con el mayor respeto y deferencia. Notemos, entre
otros ejemplos, la visita del Director General de la UNEscO al Sumo
Pontifice Pio XII en 1953, y las impresiones que luego hizo publicar en
el periddico catélico de Paris “La Croix”. Entre otras cosas expresaba:
Muchos de los puntos del programa de la UNESCO presentan un interés
particular para la Iglesia Catdlica (Quiles, 1957, p. 9).

$ En el marco del proceso de descolonizacién, durante los afios en que se de-
batia el Proyecto Mayor, esta Agencia aumentd signiﬁcativamente el nimero de sus
Imembros, que pasaron de 37 a 80 en 1956, y en los aflos sesenta se incorporaron la
mayoria de los paises de Africa (Wong, 2008, p. 350).

® Se inici6 su publicacién en inglés y francés en 1958, y en espafiol al afio siguiente.



458 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

La Gltima sesion del Proyecto fue en 1966, luego de varios
encuentros y debates para profundizar las discusiones y deter-
minar una definicién apropiada de Oriente y Occidente!®y de
la materializacién de los ideales sugeridos. El legado colonial
estuvo muy presente en los encuentros efectuados, donde se
reflexioné acerca del papel que jugaba el desarrollo economi-
coy politico que Occidente habia ejercido desde el siglo xv y
que cobré atn mas fuerza en el siglo X1x con la posibilidad de
generar una mutua valoracion positiva. También se destacé el
peligro de presentar los valores culturales de otros pueblos co-
mo diferentes, resaltando la tolerancia y el respeto, en vez de
construir una comunidad de valores humanos (Riviere, 1967,
pp. 9-10).

El plan de trabajo propuesto estableci6 el desarrollo de
programas de estudios universitarios y educativos en general, la
organizacion de coloquios y reuniones de expertos (con fuerte
énfasis regional), el f1nanc1am1ento para investigacion y VlaJeS
las traducciones, la proyeccion de documentales, la impresion
de folletos de propaganda y el intercambio de textos y acti-
vidades culturales (UNEsco, 1961; UNEscoO, 1967). El impacto
en América Latina fue inmediato." Entre el 19 y el 24 de sep-
tiembre de 1966 se llevd a cabo, en el hotel Provincial de Mar
del Plata, el Coloquio sobre Estudios Orientales. Participaron
32 delegados de 16 paises de América Latina, Asia, Europa y Es-

19 El debate més intenso gird en torno a los aspectos que debfan ser incluidos en
la nocién de Oriente y sus limites. Roger Riviére destaca que, desde un punto de vis-
ta geografico, se hubiera tenido el mérito de la claridad, pero su principal defecto resi-
dia en omitir la variable cultural, clave del Proyecto. Sin embargo, varios delegados de-
clararon a favor de una definicién que reflejara el espiritu de las culturas, a pesar de que
ningan pueblo podia ser considerado puramente oriental. Se plante el tema de que la
diferencia espiritual era el aspecto real que separaba a ambas tradiciones en la creacién
de la civilizacion (Riviére, 1967, pp. 7-9).

11 Cabe destacar la actuacién de El Colegio de México en las actividades del Pro-
yecto Mayor, en la consolidacién de la red regional en la etapa analizada y el com-
promiso en la expansién de los estudios de Asia en México. Como mencionamos,
dicha institucién fundé la Seccién de Estudios Orientales en 1960. En 1964 tenia 25
alumnos regulares en el programa de posgrado. El plan de estudios inicial era bésica-
mente historico, y fue “su espiritu internacionalista el que caracterizé la creacion de la
Seccién de Estudios Orientales dentro del cery atn es el leitmotiv del cean” (htep://
ceaa.colmex.mx/). En 1975, la Seccién pasé a llamarse Centro de Estudios de Asia
Y Africa del Norte, y en 1982 obtuvo su denominacién actual. En el marco de esta
iniciativa, El Colegio de México cred la revista académica llamada Estudios Orientales,
cuyo nombre cambié en 1974 a Estudios de Asia'y Africa.



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 459

Foto 1. Acto inaugural del Coloquio.

Fuente: Diario EI Trabajo, 21 de septiembre de 1966.

tados Unidos. Concurrieron al encuentro representantes de 10
universidades latinoamericanas: Universidad de Buenos Aires
y Universidad del Salvador por Argentina; Universidad de Ba-
hia por Brasil; Universidad Javeriana de Bogota por Colombia;
Universidad de Chile; El Colegio de México y la Universidad
Auténoma de México; Universidad de San Marcos por Perti
y Universidad de la Republica de Uruguay. Con una amplia
cobertura mediatica,? se sentaron las bases del orientalismo
académico en la region (véase foto 1).

Quiles tuvo un papel preponderante tanto en la realizacion
del acto (presidente de la comision organizadora) como en las
discusiones académicas y de gestion institucional propuestas. En
su discurso inaugural expresé:

12 De acuerdo con el relevamiento realizado en los archivos de la Escuela de Estu-
dios Orientales de la Universidad del Salvador, en su momento se publicaron varias
noticias sobre el Coloquio en los diarios Clarin, La Nacién, El Trabajo, La Prensa. En
todas se destaca el protagonismo del padre Quiles.



460 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

Mas alla de los dilemas administrativos, las personas son las que encarnan
los ideales. Por eso, la mayor esperanza que ponemos en el futuro esel
hecho de que entre nosotros ha quedado constituida una conexién que
no se va a destruir con la distancia. [...] Vislumbramos, en un futuro no
muy lejano, que un equipo de especialistas latinoamericanos seran un
testimonio de la apertura de toda la América Latina hacia las culturas
de Oriente (“Latinoamérica puede y debe prestar...”, 1966).

Interesa que, retomando el caracter periférico del orienta-
lismo argentino sefialado por Bergel y Gasquet en el Coloquio,
Quiles haya destacado el potencial de América Latina para
establecer un didlogo con Oriente que suavizara las histéricas
tensas relaciones entre Asia y Europa (“Oriente y su estudlo
en América Latina”, 1966). Desde su perspectiva, los vincu-
los entre periferias, que hoy denominariamos sur-sur, eran
claves para desentrafiar imagenes e imaginarios construidos a
la sombra de la historia europea, como analizamos en el primer
apartado, aunque no se dice en los archivos del encuentro ni en
el Libro de Actas de la Universidad del Salvador cuales serian
las estrategias para despojarse de esta dependencia cognitiva.

Luego de cuatro dias de intenso trabajo, el Coloquio aprobé
varias recomendaciones para consolidar el Proyecto Mayor:

e Crear centros de estudios orientales en las universidades
latinoamericanas.

® Incluir materias sobre Oriente en los planes de estudio de
las universidades latinomericanas.

* Intercambiar planes de estudios entre las distintas univer-
sidades.

e Efectuar convenios de cooperacién entre las universidades
participantes.

e Crear un organismo permanente que estimulara y coor-
dinara el desarrollo de los estudios orientales en América
Latina.

e Establecer un Comité Coordinador de los estudios orienta-
les mtegrado por las universidades y los institutos de inves-
tigacion universitarios de América Latina.

® Crear o mejorar los centros bibliograficos sobre Oriente
de las universidades.



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 461

La UNESCO se comprometio a intensificar su asistencia eco-
némica mediante la seleccién de cierto nimero de universidades
latinoamericanas comprometidas a llevar adelante los objetivos
planteados. A tal fin, se programaron reuniones internaciona-
les entre las universidades participantes para junio de 1968 y
noviembre de 1969 con el objetivo de intercambiar experien-
cias y evaluar el desarrollo de los estudios orientales. En estos
encuentros se intercambiaban opiniones sobre los planes de
estudios y los proyectos de investigacion, al mismo tiempo
que cada universidad especificaba el tipo de asistencia que se le
sohc1tarla a la uNEsco. Por ejemplo, en el Boletin Informativo
nim. 1 de noviembre de 1968, Qulles pide financiamiento
para invitar a profesores a que enseflen sanscrito y chino y para
becas de estudio, asi como asistencia para costear la biblioteca.

De acuerdo con los documentos del archivo de la Escue-
la de Estudios Orientales, entre 1967 y 1970 se realizaron pe-
queflas modificaciones al Plan de Estudio manteniendo tres ejes
curriculares: religiones y filosofia orientales, historia y culturas
de Oriente, y lenguas y literatura orientales. Estos se comple-
mentaban con materias de metodologia de la investigacién (en
su mayorla antropoldgicas) y alglin seminario optativo sobre
temas econémicos o politicos contemporaneos (de India, China
o0 Japon). El programa estaba pensado desde las humamdades
tendencia dominante desde los origenes de la i 1ncorporac1on de
los estudios orientales a las universidades de los paises centrales
occidentales. Quiles puso gran énfasis en el estudio de idiomas
asiaticos como vehiculo para el didlogo intercultural. De hecho,
él mismo estudi6 sanscrito y fue nombrado por la unesco “Con-
sultante de Sanscrito y Cultura Sanscrita” en 1970, para dar
clases en la Universidad de Buenos Aires y la Universidad del
Salvador. En los primeros afios de la Escuela, las lenguas que
ofrecta el programa aprobado por el Rectorado fueron: arabe,
sanscrito, sumerio, chino, japonés y acadio.

Respecto a las materias de historia, la Escuela ofrecia en el
primer afio de estudios asignaturas generales de introduccién a
la historia de Asia y luego algunas historias especiales: historia
del arte, historia de China, del Sudeste Asiatico, de Japon y Co-
rea, tibeto-mongola, de la civilizacién mesopotamica y de In-
dia. Los cambios mas significativos pertenecen al area de filo-



462 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

sofia y religion. En el primer programa presentado ante el Co-
mité Coordinador Interuniversitario de los Estudios Orientales
de América Latina en noviembre de 1968, y en el presentado en
julio de 1969 (Plan 1966 R.R. 13/67), constan materias cuatri-
mestrales de filosofia china y de filosofia hindd, ademas de un
curso general de introduccion a la filosofia y otro de filosofia oc-
cidental antigua. Esta perspectiva comparativista entre filosofia
de Oriente y filosofia de Occidente se diluyé en reformulacio-
nes del programa original efectuadas a com1enzos de la década
de 1970 que favorecieron la incorporacion de materias sobre
religiones orientales: religion brahmanica, religion hinduista
y religion islamica; y cursos generales sobre religiones: religio-
nes comparadas e historia de las religiones.

Otra iniciativa del padre Quiles fue la realizacion de semi-
narios de extensiéon que complementaran el curriculo de la Es-
cuela. En la oferta de estos cursos habia una participacién muy
activa de la embajada de India," de la embajada de Japén y, en
menor medida, de la embajada de Indonesia. Este vinculo con
las embajadas repercutio en la tematica de las actividades extra-
programaticas: Seminario Centenario Meiji, Seminario Cente-
nario Gandhi (Libro de Actas de la Escuela de Estudios Orien-
tales, 1968, p. 21), Semana Japonesa y Semana de Indonesia
(Libro de Actas de la Escuela de Estudios Orientales, 1970: 31).
A través de estas actividades, la Escuela promociond su progra-
ma de licenciatura. Para 1970, habia 37 alumnos regulares, 13
oyentes y 71 alumnos en cursos de extension (Libro de Actas
de la Escuela de Estudios Orientales, 1970, p. 30).

Una de las limitaciones principales de la Escuela era la fal-
tade profesores especializados. Sin embargo, a través de la in-
vitacion a profesores extranjeros expertos en distintas areas de
Oriente, la promocion de becas de estudio entre alumnos y
profesores, y el impulso a la investigacion y el estudio de idio-
mas, se intent6 formar recursos humanos idoneos. En la etapa

13 Su especial interés por el budismo, el hinduismo y el yoga lo llevé a estable-
cer un vinculo muy estrecho con universidades de India y con la embajada de ese pais
en Argentina. En el invierno de 1992, recibié en la universidad al Dalai Lama, quien
dio una conferencia magistral junto a Quiles, y el rector, Dr. Tobfas, le entregé el di-
ploma de doctor honoris causa (“Todo lo que el padre Quiles construy6”, 2015,
pp- 61-62).



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 463

analizada no hubo un impacto importante de estas medidas en
la produccidn de conocimiento. De hecho, los profesores que
integraron la planta de investigadores del Instituto Latinoame-
ricano de Investigaciones Comparadas sobre Oriente y Occi-
dente en 1973-1974 eran los primeros egresados de la carrera de
Estudios Orientales y profesores regulares de la Escuela que, se
cree, aun no habian tenido una formacidn sélida' en el area.
Quiles, fiel a su compromiso con el dialogo interreligioso, esta-
blecié como lineas centrales de las investigaciones del Instituto
Latinoamericano de Investigaciones Comparadas sobre Oriente
y Occidente y de las publicaciones de la revista Oriente-Occi-
dente, la comparacion entre filosofias y religiones de Oriente
y Occidente, sin desestimar otras tematicas, como la influencia
de Asia en las culturas precolombinas y los estudios compara-
dos sobre la educacién argentina y en los paises de Asia, etc.
(Proyecto ILICOO-CONICET, 1973, pp. 4-5).

Conclusion

La Escuela surgié en el marco de los cambios propuestos por
el Concilio Vaticano II. En el pensamiento del padre Quiles se
observa una fuerte vinculacion entre sus ideas sobre las cul-
turas de Oriente y los preceptos del Concilio. Al igual que
en lo sugerido por éste, Quiles valora ciertas religiones no
cristianas, especialmente el budismo y el hinduismo, en detri-
mento de otras practicas religiosas orientales tradicionales
igual de importantes, como el sintoismo o el chamanismo. No
se encontraron escritos donde analice religiones de Asia que
no hubieran sido mencionadas en el Concilio. Asimismo, en sus
obras practicamente no cita fuentes primarias (textos en idio-
mas originales). Suele remitir a autores europeos, especialmente
publicaciones en francés, con lo que mantiene la tendencia pre-
via, desarrollada por Gasquet (2015), de construir un Oriente en
la periferia basado en los conocimientos producidos por los pai-

1 Por formacién sélida nos referimos al manejo del idioma del pais o del area
estudiada, asi como a cursos de posgrado o doctorado o experiencia en investigacidén
comprobable (publicaciones académicas, etc.) en el 4rea de especializacién.



464 ESTUDIOS DE ASIA' Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

ses centrales. En una primera instancia, con pretensiones cog-
nitivas propias, al enfatizar el estudio de los idiomas, crear el
Instituto Latinoamericano de Investigaciones Comparadas so-
bre Oriente y Occidente y la revista Oriente-Occidente, intenta
construir un puente original entre América Latina y Oriente.
Sin embargo, el orientalismo institucional argentino mantuvo
su naturaleza periférica y dependiente de las usinas del conoci-
miento europeo.

La fundacién de la Escuela formé parte del plan de la
UNEsCO. Los programas fueron discutidos en reuniones con
otras universidades latinoamericanas que participaban en el
Proyecto Asimismo, este organismo contribuy® tanto a la for-
macién del padre Qulles al otorgarle financiamiento para una
serie de viajes de estudio, como a mejorar la calidad del cu-
rriculo, al financiar el envio de profesores invitados. De to-
dos modos, en la creacion, el fortalecimiento y la expansion de
la Escuela y sus actividades hubo un apoyo incondicional de la
Universidad del Salvador. En el Libro de Actas de la Escue-
la de Estudios Orientales de 1970, Quiles aflrma que el Proyecto
Mayor incentivo, pero no financid su creacién:

Agrego que el Colegio de Méjico se encargd de administrar el subsidio
total que la UNEsco dedica al Comité de Estudios Orientales y que
la {nica participacién otorgada hasta ahora a la Escuela de Estudios
Orientales ha sido el pasaje del R.P. Ismael Quiles para concurrir a la
Segunda Reunidn celebrada en Méjico (Libro de Actas de la Escuela de
Estudios Orientales, 1970, pp. 94-95).

Como hemos planteado a lo largo del articulo, en la etapa
analizada, la Escuela de Estudios Orientales constituye un
esfuerzo sostenido en el tiempo por llevar a la practica el prin-
cipio y el compromiso conciliar. Mientras que en las academias
europea, estadounidense y latinoamericana (principalmente
en México) de la época se va consolidando un proyecto lai-
co de estudios sobre Oriente o Asia, en Argentina su institucio-
nalizacion universitaria esta fuertemente vinculada al cambio pa-
radigmatico del Concilio. La particularidad de la experiencia
de la Escuela de Estudios Orientales es que si bien su origen
se vincula al proyecto de la UNEscO, su orientacion hacia la fi-
losofia y las religiones de Asia, asi como su perdurabilidad, se



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 465

explican fundamentalmente por el compromiso del padre Qui-
les y de la entonces pequefia y muy joven Universidad del Sal-
vador con el mensaje del Concilio Vaticano II sobre el didlogo
interreligioso que ponia énfasis en las religiones orientales. Se
tratd de un proyecto esencialmente religioso. La obra de Qui-
les y el curriculo de los primeros afios de la Escuela permiten
vislumbrar una forma original de orientalismo argentino de na-
turaleza religiosa inspirada en el Concilio. **

Direccion institucional de los autores:

Instituto de Investigaciones en Ciencias Sociales
Universidad del Salvador

Tte. Gral. |. D. Perdn 1818, Piso 3 (C1089AAU)
Cindad Auténoma de Buenos Aires

Argentina

Bibliografia

BERGEL, M. (2015). El oriente desplazado: los intelectuales y los origenes
del tercermundismo en la Argentina. Buenos Aires: Universidad
Nacional de Quilmes Editorial.

BERGREEN, L. (2008). Marco Polo from Venice to Xanadu. Nueva
York: Knopf.

BRrOCKEY, L. M. (2007). Journey to the East: The Jesuit mission to China
1579-1724. Estados Unidos: Belknap Press.

Catalogo periddico impreso. (2014). Huellas en Papel, 2(4), pp. 15-52.
Recuperado de http://p3.usal.edu.ar/index.php/huellas/article/
view/2040/2538

CrossEY, L. (2008). Salvation and globalization in the early Jesuit
missions. Cambridge: Cambridge University Press.

DE VALLE, S. (1973). Los estudios de Asia en Buenos Aires. Estudios
Orientales, 8(3), 310-313.

Dugg, S. (2011). Modernidad e historia. Cuestiones criticas. México:
El Colegio de México.

DVORNIK, F. (1961). The ecumenical councils. Nueva York: Hawthorn
Books.

GASQUET, A. (2015). El llamado Oriente. Historia cultural del orienta-
lismo argentino (1900-1950). Buenos Aires: Eudeba.

LamBeriGTs, M. (2015). Concilio Vaticano II, didlogo interreligioso, li-



466 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 53, NUM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

bertad religiosa, servicio al mundo. Recuperado de http://teologia.
uc.cl/images/Documentos/Paper Lamberigts-Nostra_Aetate.
pdf

Latinoamérica puede y debe prestar colaboracién trascendental pa-
ralas relaciones internacionales. (25 de septiembre de 1966). Cla-
rin Diario.

MENDIETA, E. (julio-diciembre de 2006). Ni orientalismo ni occiden-
talismo: Edward Said y el latinoamericanismo. Tabula Rasa, (5),
pp. 67-83.

Oriente y su estudio en la América Latina. (18 de septiembre de
1966). La Nacién Diario.

QuiLEs, L. (1957). Los catdlicos y la UNEsco. Estudios, 89(485), 4-12.

Quites, L. (1985). Qué es el catolicismo. Buenos Aires: Ediciones
Depalma.

QuiLes, L. (1997). Filosofia budista. Buenos Aires: Ediciones De-
palma.

QUuILEs, L. (2011). Filosofia de lo femenino y otros escritos filosdficos.
Buenos Aires: Universidad del Salvador.

RIVIERE, ]. R. (1967). El “Proyecto Mayor” Oriente-Occidente de la
UNESCO. Boletin de la Asociacién Espariola de Orientalistas, (3),
7-16.

Sam, E. (2013). Orientalismo. Barcelona: Debolsillo.

SARDAR, Z. (1999). Extrario Oriente. Barcelona: Gedisa.

SPENCE, J. (2002). El palacio de la memoria de Matteo Ricci. Un jesuita
en la China del siglo xv1. Barcelona: Tusquets.

SzaNTON, D. (2002). The politics of knowledge: Area studies and the
disciplines. Berkeley: California University Press.

Todo lo que el padre Quiles construyo. (2014). Huellas en Papel, 2(4),
58-67. Recuperado de http://p3.usal.edu.ar/index.php/huellas/
article/view/2043/2544

WoNG, L. (septiembre de 2008). Relocating east and west: UNESCO’s
major project on the mutual appreciation of Eastern and Western
cultural values. Journal of World History, 19(3), 349-374.

Woon, F. (1995). Did Marco Polo go to China? Londres: Secker &
Warburg.

Young, R. (18 de enero de 2006). sQué es la critica poscolonial? Re-
cuperado de http://www.robertjcyoung.com/criticaposcolonial.

pdf



ALVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES... 467

Documentos:

Libro de Actas de la Escuela de Estudios Orientales, 1968 y 1970.

Pablo VI. Vaticano II. Nostra Aetate. 28 de octubre de 1965. Re-
cuperado de http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl 19651028 nostra-
aetate_sp.html

Pericles Felici. Vaticano II. Lumen Gentium, 21 de noviembre de 1964.
Recuperado de http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_const 19641121 lumen-
gentium_sp.html

Proyecto de investigacion del Instituto Latinoamericano de Investi-
gaciones Comparadas Oriente y Occidente (1Licoo)-Consejo Na-
cional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (Conicet), 1973.

UNESCO (22 de septiembre de 1961). Report of the advisory committee
Jor the Major Project on mutual appreciation of Eastern and Western
cultural values. (UNEscO/cuUA/108). Paris. Recuperado de http://
unesdoc.unesco.org/images/0012/001275/127515eb.pdf

UNESCO (1967). Records of the General Conference. Fourteenth Session.
1966. (UNEsco/cLT/130). Paris. Recuperado de http://unesdoc.
unesco.org/images/0011/001140/114048e.pdf



