
[441]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

CULTURA Y SOCIEDAD

Orientalismo conciliar: el 
padre Quiles y la creación de la 
Escuela de Estudios Orientales 
de la Universidad del Salvador1

Conciliar Orientalism: 
Father Quiles and the creation of 

the School of Oriental Studies 
of the University of El Salvador

MARÍA DEL PILAR ÁLVAREZ* 
PABLO FORNI*

Resumen: El “Oriente” como campo de estudio llegó a la academia 
latinoamericana, en general, y a la argentina, en particular, de manera 
algo tardía. En la década de 1960, en el marco del Proyecto Mayor 
de la unesco para el diálogo multicultural, varias universidades de 
la región se involucraron en la creación institucional de los estudios 
sobre Asia. Gracias a la labor del Padre I. Quiles, la Universidad 
del Salvador en Buenos Aires creó una Licenciatura en Estudios de 
Oriente, la única y que aún perdura. El presente artículo examina 
la etapa inicial de la Escuela de Estudios Orientales e indaga la con-
cepción de Oriente reflejada en sus primeros planes de estudio. Del 

Recepción: 27 de octubre de 2016. / Aceptación: 27 de febrero de 2017.
* Universidad del Salvador, mdelpilar.alvarez@usal.edu.ar; pforni0@gmail.com
1 Se agradece la enorme generosidad del director de la Escuela de Estudios Orien-

tales de la Universidad del Salvador, Carlos Rúa, quien proporcionó documentos de 
archivo de la Escuela e hizo posible la presente investigación.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   441 02/04/2018   05:39:52 p.m.



442	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

análisis se desprende que un elemento fundamental y diferenciador 
del plan de Quiles fue la puesta en práctica del diálogo interreligioso 
formulado por el Concilio Vaticano II.
	 Palabras clave: Concilio Vaticano II; Quiles; estudios orientales; 
jesuitas; orientalismo.

Asbtract: The “Orient” as a field of study arrived late to the Latin 
American academy in general and to Argentina in particular. During 
the sixties, in the context of what was categorized as a Major Project 
for intercultural dialogue by unesco, several universities in the region 
got involved in the institutional creation of programs on oriental 
studies. Thanks to the labor of Father I. Quiles, the University del 
Salvador in Buenos Aires created an undergraduate program in ori-
ental studies—the only one that still remains. The present article exa- 
mines the initial stage of the School of Oriental Studies and exam-
ines the way the conception of Orient was reflected in its first study 
programs. The analysis concludes that a fundamental and distinguish-
ing element in Quiles’ project was the realization of interreligious 
dialogue as formulated by the Second Vatican Council.
	 Key words: Second Vatican Council; Quiles; oriental studies; 
Jesuits; orientalism.

No obstante, debemos confesar que cuando entramos por 
primera vez a la Biblioteca del Instituto de Religiones 
Orientales de la Universidad de Tokio y el profesor Haji-
me Nakamura nos mostró las colecciones de las ediciones 
de los Libros Sagrados budistas, en diversas lenguas y 
traducciones:  china, tibetana, sánscrita, pali, japonesa, 
etc. […] no pudimos menos que quedar impresionados 
por el extraordinario aporte del pensamiento oriental […] 
y también por el inmenso trabajo que preveíamos caía 
sobre nosotros […] (Quiles, 1997, p. viii).

Introducción

Desde hace un mileno, Asia ha despertado el interés de las 
universidades occidentales. Ya en el siglo xiv, con el impulso 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   442 02/04/2018   05:39:52 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 443

del Concilio de Viena, se establecieron las primeras cátedras de 
lenguas asiáticas en las principales universidades de Europa. 
Durante los siglos xix y xx fueron tomando forma los estudios 
orientales2 propiamente dichos sobre el Cercano Oriente, 
India y el Extremo Oriente, los cuales fueron construyendo 
un saber especializado vinculado, primero, al colonialismo y, 
luego de la Segunda Guerra, a las vicisitudes de la Guerra Fría 
y los procesos de descolonización.

En América Latina, los estudios orientales se instalaron tar- 
díamente durante la década de 1960 en el marco del Proyecto 
Mayor para el Entendimiento Mutuo de las Culturas de Oriente 
y Occidente de la unesco. Varias universidades de México, 
Perú, Colombia, Brasil, Uruguay, Chile y Costa Rica se invo-
lucraron en esta propuesta a través de la creación de cátedras, 
seminarios y hasta estudios de posgrado. La Escuela de Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador, fundada en 1967 por 
el padre Ismael Quiles, es la primera y única institución uni-
versitaria en la región que ofrece título de pregrado en estudios 
de Asia. Sin embargo, su excepcionalidad trasciende esta par- 
ticularidad. Lo original del proyecto del padre Quiles es haber 
logrado amalgamar su carácter eminentemente periférico con 
una matriz fundamentalmente religiosa constituida en pos del 
espíritu del Concilio Vaticano II.

El presente artículo examina la etapa inicial de conforma-
ción de la Escuela e indaga la concepción de Oriente reflejada 
en sus primeros planes de estudio y en el pensamiento de Qui- 
les. A tal fin, se indagó en los archivos de la Escuela de Estu-
dios Orientales de la Universidad del Salvador y se realizaron 
entrevistas a docentes y directivos de dicha institución. Asimis-
mo, se analizaron los escritos de Ismael Quiles sobre estudios 
orientales a la luz de los documentos de época de la unesco 
y del Concilio Vaticano II.

2 Este trabajo no asume una perspectiva orientalista de los estudios sobre Asia. 
Decidimos mantener el uso de los términos “Oriente” y “estudios orientales” respe-
tando el vocabulario presente en los debates de época, los cuales, tal como se señala 
en este artículo, han sido criticados y revisados posteriormente. De hecho, autores 
críticos del “orientalismo”, como Said y Sardar, utilizan profusamente las categorías 
“oriente” y “estudios orientales”.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   443 02/04/2018   05:39:52 p.m.



444	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

Oriente como campo de estudio

El orientalismo entendido como un conjunto heterogéneo, cam- 
biante y ambiguo de ideas, representaciones y conocimientos 
elaborados por Occidente sobre el vecino inmediato de Euro-
pa, el Oriente Próximo, tiene sus orígenes en los encuentros y 
desencuentros entre el cristianismo y el islam. No es que con 
anterioridad no hubiera imaginarios de Oriente en la cultura 
occidental, sino que a partir de esa época se empezó a desarro- 
llar una perspectiva política sobre la región que definió el mo- 
do en que luego se incorporó a los estudios académicos de las 
principales universidades europeas.

Las Cruzadas, campañas militares impulsadas por el papado 
para restablecer el control cristiano sobre Tierra Santa, perpe-
tuaron nociones de un Oriente Próximo basado en estereotipos 
negativos generados en torno al islam. Oriente no era sólo la tie- 
rra de los misterios exóticos y eróticos, sino también el lugar de 
agentes depravados, bárbaros, ignorantes y violentos (Sardar, 
1999, p. 19). El cristianismo se convirtió en la vara con la que 
se medía a ese otro desconocido y amenazante. Sin embargo, 
la extensa prolongación en el tiempo de estos contactos con 
Asia originó una rica literatura de viajes que podría ser conside-
rada “laica”. Aunque respondía a las necesidades de conocimien-
to de la sociedad europea de la época, estos relatos procedían 
de distintos estamentos sociales: funcionarios de alto rango del 
Estado, misioneros, mercaderes y negociantes, peregrinos (Sar- 
dar, 1999, pp. 50-51). Sus historias, signadas por un fuerte tono 
moral, además de ofrecer renovadas aproximaciones de ese 
Oriente Próximo, también alcanzaron dimensiones inespe- 
radas, como es el caso de los famosos viajes de Marco Polo. Más 
allá de la dudosa veracidad de sus relatos, y hasta de su misma 
existencia (véase Wood, 1999; Bergreen, 2008), el mercader 
veneciano amplió los horizontes de conocimiento a través de su 
relación con el Gran Kan y su supuesto cargo como consejero 
de la provincia china de Yang Zhou.

Oriente se incorporó formalmente a la academia occidental 
como un área de estudio de eruditos con el Concilio de Viena 
(1312). En el marco de una Europa desgastada por las Cruzadas, 
este Concilio, que tuvo como eje principal la cuestión de los ca- 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   444 02/04/2018   05:39:52 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 445

balleros templarios, impulsó en el canon decimoprimero la 
creación de las cátedras de hebreo, griego, árabe y siriaco en las 
universidades de París, Oxford, Bolonia, Aviñón y Salaman- 
ca: “Aunque el canon tuvo pocos efectos debido a la escasez 
de profesores de lenguas orientales, su aceptación indica el cre-
cimiento de las ideas misioneras occidentales” (Dvornik, 1961, 
p. 66). Desde entonces, el conocimiento de Oriente abarcó cada 
vez mayores dimensiones, materias, culturas y perspectivas, co- 
mo se observa en los estudios filológicos de lenguas como he- 
breo, árabe, chino y mongol, así como de dialectos indios, entre 
otros (Said, 2013, pp. 81-83).

Said señala que hasta mediados del siglo xviii los orienta- 
listas fueron eruditos bíblicos, estudiantes de lenguas semíticas, 
islamólogos y, con la apertura a China de los jesuitas, sinólogos 
(2013, p. 82). La Compañía de Jesús (Societas Jesu) desempeñó un 
papel muy importante en incorporar a este campo de estudio 
un diálogo pacífico entre Oriente y Occidente. Las experiencias 
de sus misioneros en India, Macao, China y Japón resultaron 
muy valiosas y reforzaron la idea de respetar las culturas que 
se pretendía evangelizar. Estos cambios respondían a las refor-
mas propugnadas por el Concilio de Trento (1545-1463). La 
expansión de la Contrarreforma dio origen a una profunda 
renovación de los dogmas de la Iglesia católica, plasmada en 
este Concilio, que impulsó la creación de nuevas órdenes mi-
sioneras, como la Compañía de Jesús, e innovadoras estrategias 
de evangelización, como el proceso de inculturación llevado 
a cabo por los jesuitas. Las experiencias de Roberto de Nobili 
en India, Francisco Javier en Japón y Matteo Ricci en China 
favorecieron una mejor comprensión de las civilizaciones del 
Lejano Oriente. La relación, por ejemplo, de Francisco Javier 
con los daimios3 y de Ricci con los mandarines confucianos 
estableció una armonía y un intercambio cultural enriquecedor, 
al mismo tiempo que incorporó las civilizaciones japonesa y 
china a los estudios sobre Oriente (más detalles en Brockey, 
2007; Clossey, 2008; Spence, 2002).

3 Daimio: literalmente significa “gran hombre”. Se denominó así al soberano 
feudal en Japón desde el siglo x hasta el xix. Este estrato constituía el verdadero poder 
político en la época en que Francisco Javier desarrolló sus actividades evangelizadoras 
en el actual Japón.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   445 02/04/2018   05:39:52 p.m.



446	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

El renacimiento europeo impuso una cosmovisión racio-
nalista científica a través de la cual se estudiaban otras culturas. 
Esta perspectiva determinó, por ejemplo, que la medicina china 
no constituyera una medicina científica. Las ideas de ilustra-
ción, civilización, progreso y modernidad le dieron forma a los 
trabajos académicos y a la expansión de las áreas de estudios so- 
bre Oriente en las universidades europeas. La Universidad de 
Cambridge incorporó profesores (regius professor) de hebreo en 
1540 y de estudios árabes en 1643, la Universidad de Oxford 
inauguró los estudios hebreos en 1546, y en 1570 la Universidad 
de Salamanca ya contaba con profesores de estudios orientales. 
Hacia el siglo xviii había en la academia europea un corpus im-
portante conformado por traducciones, manuscritos y trabajos 
de investigación que permitía conocer las lenguas, la geografía, 
la historia y las tradiciones, costumbres y religiones de gran 
parte del Próximo y el Lejano Oriente (Sardar, 1999, pp. 35-93).

La era del imperialismo y los conflictos bélicos de princi-
pios del siglo xx demoraron la emergencia de un revisionismo 
crítico que pusiera en duda a Oriente como objeto de estudio 
sesgado por la experiencia de Occidente. Con el fin de la Segun- 
da Guerra, los estudios sobre Oriente adquirieron un nuevo 
auge en las academias europea y estadounidense. Desde un 
fuerte cuestionamiento al paradigma eurocentrista, aparecen 
dos vertientes disciplinares que redefinieron este campo de estu- 
dio: los estudios poscoloniales y los estudios de área. Los estudios 
subalternos o poscoloniales surgieron fundamentalmente en 
Europa, como contracara de los procesos de descolonización. 
Estos planteaban una reconsideración de la historia, las vías a 
la modernización, variedades del capitalismo e identidades na-
cionales a partir de la recuperación de testimonios y memorias 
invisibilizadas como claves para la construcción de un marco 
de significación diferente. La llegada de migrantes de los países 
colonizados y de sus descendientes a las academias europea y 
estadounidense enriquecieron estos debates que cuestionaban 
la herencia colonial tanto en sus países de origen como en Oc-
cidente (Young, 2006). Se destacan autores como Frantz Fanon, 
Partha Chatterjee, Homi Bhabha y Edward Said, entre otros.

Por otro lado, los denominados estudios de área (area 
studies) cobran fuerza en la academia estadounidense. En el mar- 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   446 02/04/2018   05:39:52 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 447

co de la Guerra Fría surgió la necesidad y un interés mayor 
por conocer otras culturas y regiones, especialmente Asia. Szan- 
ton (2002) señala que hasta los años cuarenta, las universidades 
en Estados Unidos habían producido no más de 60 docto- 
res en áreas contemporáneas del mundo no occidental. En las dé- 
cadas de 1950 y 1960 se produjo un crecimiento significati- 
vo de los departamentos y centros de estudios de área en las 
principales universidades del país (Columbia, Michigan, Cor-
nell, Pensilvana, Yale, Chicago, Princeton, California-Berke- 
ley, Harvard, etc.). En una primera etapa, los currículos de las 
carreras de pregrado y posgrado se centraron en cursos de 
idioma, literatura, historia y religión. A partir de las décadas 
de 1960 y 1970, expertos en estudios de área comenzaron a dic- 
tar asignaturas en las disciplinas centrales de las ciencias sociales 
y las humanidades: historia del arte, antropología, ciencia polí- 
tica y relaciones internacionales. Asimismo, una parte signifi-
cativa de los especialistas en países de Asia fueron asesores del 
gobierno estadounidense en el marco de la Guerra Fría.

Estas vertientes, lejos de contraponerse, son parte de un 
mismo proceso de revisionismo y reposicionamiento del área de 
estudios de Oriente o Asia. La cantidad de trabajos publicados 
nutrió no sólo a las humanidades, que han cruzado transversal-
mente este campo de estudio desde sus orígenes, sino también 
a las ciencias sociales, al ser insumos claves de las relaciones in- 
ternacionales y la política comparada.

El auge y la autonomía académica de los estudios sobre 
Asia impactaron tardíamente en América Latina, en general, 
y en Argentina, en particular. Bergel, en su reciente trabajo El 
oriente desplazado, destaca el papel de Abraham Rosenvasser, 
profesor de Historia Antigua de Oriente en la Universidad Na-
cional de La Plata y la Universidad de Buenos Aires, así como 
el papel de Vicente Fatone, filósofo experto en pensamiento 
oriental, quien ocupó diversas cátedras y dictó varias conferen-
cias sobre asuntos de Oriente (Bergel, 2015, p. 329). En otro 
libro reciente, Gasquet señala que estos primeros universitarios 
que se ocuparon de temas orientales fueron en su mayoría di- 
vulgadores o comentaristas de los avances producidos en la aca- 
demia europea o la estadounidense (Bergel, 2015, p. 415). Al 
margen de tales limitaciones, estos académicos interesados en 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   447 02/04/2018   05:39:52 p.m.



448	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

dar a conocer aspectos determinados de la historia y la cultura 
de Oriente en las universidades constituyen una antesala a 
la institucionalización de los estudios de Oriente en nuestro 
país. Recientemente, en la década de 1960, surgieron centros e 
institutos, como el Instituto de Historia Antigua Oriental de la 
Universidad de Buenos Aires, y el único programa universita- 
rio de pregrado, creado por el padre jesuita Ismael Quiles en la 
Universidad del Salvador.

El orientalismo como marco teórico

En el seno de los estudios poscoloniales y la crítica al eurocen-
trismo, el orientalismo se consolidó, especialmente con Said, 
como un marco teórico desde el cual desentrañar y analizar los 
postulados de Oriente que dominaban el pensamiento occiden-
tal en múltiples niveles y áreas de conocimiento y de poder po- 
lítico. Antes de que su libro Orientalismo, publicado en 1978 en 
Estados Unidos, revolucionara el campo de estudio sobre Asia, 
había varias investigaciones sobre las imágenes europeas de los 
pueblos no europeos (Dube, 2011, p. 122). De hecho, y sin men- 
cionarlos, Said retoma sugerencias de otros académicos, como 
Hodgson, Abdel-Malek, Djait y Tibawi, que ya habían plan-
teado que el orientalismo se hallaba arraigado en la concepción 
occidental de la historia del mundo y formaba parte integral de 
la cultura europea (Sardar, 1999, p. 116). Lo novedoso en Said 
fue la elaboración de una genealogía del orientalismo desde la 
teoría crítica y Foucault, y el impacto que tuvo en la apertura 
de nuevas líneas de discusión tanto conceptuales como meto-
dológicas.

Said describe el orientalismo en tres dimensiones. La pri-
mera remite a las disciplinas que legitiman el conocimiento 
de Oriente en la academia occidental. Es decir, el conjunto de 
profesores y expertos que estudian, investigan y enseñan sobre 
Oriente. La segunda es la institución corporativa que impera 
sobre una geografía imaginaria que hace a Oriente disponible 
y controlable. Lo define como un dispositivo de poder y cono- 
cimiento que convierte las culturas y sus territorios en objeto 
de conquistas y consumos imperialistas. En tercer lugar, Orien- 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   448 02/04/2018   05:39:52 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 449

te posee historia, tradición de pensamiento, imágenes y vo-
cabulario que le han dado realidad y presencia en Occidente. 
Evoca, en este sentido, la coproductividad y la codeterminación 
identitaria entre Oriente y Occidente (Mendieta, 2006, p. 71). 
Estas dimensiones poseen coherencia interna reflejada en el in- 
tercambio dinámico entre autores individuales y grandes inicia-
tivas políticas. A fin de comprender el orientalismo moderno 
es necesario estudiar las configuraciones de poder mediante las 
cuales Occidente ejerce su hegemonía. Para el autor, éstas se 
observan a nivel político (colonialismo e imperialismo), inte- 
lectual (ciencias prominentes), cultural (cánones que rigen los 
valores y el gusto) y moral (ideas sobre lo que “nosotros” ha-
cemos y “ellos” hacen).

La propuesta de Said ha recibido varias críticas y relectu-
ras; se retoman aquí solamente aquellas relacionadas con el 
orientalismo en el caso argentino. Desde la historia cultural y 
de las ideas hay trabajos que aportan a la caracterización del 
orientalismo en los discursos intelectuales argentinos antes de 
la apertura de áreas de estudios sobre Asia en las universida- 
des. Desde la independencia, se publicaron textos que aluden a 
Oriente. A modo de ilustración, podemos mencionar a Sar- 
miento, quien en su famosa obra Facundo. Civilización y barba- 
rie compara al gaucho indeseable con el oriental (el beduino, el 
tártaro, el kalmuko) que debía ser exterminado y no tenía lugar 
en el proyecto civilizatorio. Sin embargo, es apenas durante 
las primeras décadas del siglo pasado cuando surge un “orienta-
lismo argentino” propiamente dicho. Para Gasquet, es caracte-
rística central de tal orientalismo su naturaleza periférica, que 
lo distingue del europeo, pero con el que, al mismo tiempo, 
mantiene una fuerte dependencia. En efecto, este discurso 
fue forjado a partir de los saberes especializados de los países 
centrales que los autores argentinos tomaron y ajustaron a la 
realidad local (Gasquet, 2015, p. 412). Esto le otorgó una relati- 
va autonomía al orientalismo vernáculo que nunca estuvo vincu- 
lado a los proyectos imperialistas ni a la justificación del orden 
colonial. Bergel prefiere denominar a este discurso orientalismo 
invertido, resaltando que se trata de un interés por Oriente 
propio de aficionados sin conformar institutos de investigación 
sobre la temática, como ocurrió en Europa. Ambos autores 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   449 02/04/2018   05:39:52 p.m.



450	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

coinciden en que, a partir de la década de 1920, y siguiendo 
las tendencias de los países centrales, se da una apertura hacia 
Oriente que valora positivamente el misticismo y las literaturas 
y las filosofías de esa parte del mundo. Esta apertura cultural 
hacia Oriente encontró incluso críticos entre, por ejemplo, 
intelectuales católicos como Ángel de Estrada o Manuel Gálvez.

El aporte central de Bergel y Gasquet a nuestra investi-
gación sobre los estudios de Asia en la academia argentina es 
que señalan características originales de los textos orientalistas 
escritos en esta parte del mundo desde mucho antes de su insti-
tucionalización en el ámbito universitario durante la segunda 
mitad del siglo xx.

El pensamiento de Quiles y el Concilio Vaticano II

Fundador de la Escuela de Estudios Orientales y cofundador de 
la Universidad del Salvador, el sacerdote jesuita Ismael Quiles 
nació en 1906 en el pequeño municipio de Pedralba, comuni-
dad de Valencia, España. A los 12 años ingresó al seminario de 
Valencia y 10 años después a la Compañía de Jesús. Estudió en 
el Colegio Máximo de San Ignacio en Barcelona, donde obtu- 
vo el título de doctor en Filosofía en 1930.

Su traslado a Argentina4 poco después se vincula funda- 
mentalmente a su frágil salud. Fue en ese momento cuando se 
dio su primer acercamiento a Oriente a través del yoga, que 
aprendió con el fin de sobrellevar los severos problemas res-
piratorios que padecía. Luego de vivir un año en Santa Fe fue 
enviado al Colegio Máximo de San Miguel, donde continuó 
sus estudios y recibió el título de licenciado en Teología y se 
ordenó sacerdote jesuita. En 1938 comenzó su actividad docente 
como profesor de Filosofía. Cumplió funciones de decano en 
la Facultad de Teología del Colegio Máximo, en la Facultad 
de Filosofía de la Universidad del Salvador, y fue vicerrector, 
rector, prorrector y rector emérito de la misma universidad. 
Falleció en 1993.

4 Cabe recordar que en España la Compañía de Jesús pasó a la ilegalidad en 1931 
mediante el artículo 26 de la Constitución de la Segunda República Española de 1931. En 
enero de 1932 se ordenó su disolución.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   450 02/04/2018   05:39:52 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 451

No consta que haya viajado a Asia ni que haya realizado 
estudios sistemáticos sobre religiones o culturas de dicho con- 
tinente antes de su visita a Japón en 1960, a los 54 años de edad, 
becado por la unesco. Este viaje constituye, sin duda, un punto 
de inflexión en su biografía intelectual. Él mismo expresa en sus 
escritos haber experimentado por primera vez una sensación 
profunda de hallarse inmerso en un mundo budista al recorrer 
las calles de Tokio y Kioto (Quiles, 1985, p. 131). Por otro lado, 
tal como se refleja en el epígrafe de este artículo, descubre que 
hay bibliotecas enteras que le resultan totalmente desconocidas, 
pese a su formación filosófica y teológica. A partir de enton- 
ces, se convierte en un estudioso apasionado de las religiones de 
Asia, adentrándose en las lenguas sánscrita y pali, y contactán-
dose con eruditos hinduistas, budistas, daoístas, entre otros. El 
despertar del interés de Quiles por Oriente es contemporá- 
neo de la valoración de las religiones orientales y del diálogo in- 
terreligioso que se expresa en diferentes documentos oficiales 
del Concilio Vaticano II (1962-1965).

Con el objetivo de apreciar adecuadamente las transfor- 
maciones y los desafíos que implicó el Concilio en este sentido, 
viene bien mencionar que, en 1938, Wang Thang Tche, jesuita 
de origen chino, publicó un libro cuya principal preocupa- 
ción era responder cuál sería el destino de su familia en la vi- 
da venidera. Se preguntaba, en efecto, si sus ancestros acaba- 
rían o no en el infierno, pues la doctrina oficial establecía que 
sin bautismo no había salvación (Lamberigts, 2015, p. 2). Con 
el Concilio Vaticano II esto cambió drásticamente. Entre los 
documentos promulgados destacan: la declaración Nostra 
Aetate y la Constitución Lumen Gentium. Ambos tratan so- 
bre las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas. 
La Constitución Lumen Gentium plantea de menor a mayor la 
distancia entre la religión católica y los miembros de cier- 
tas religiones no cristianas. Se encuentran, en primer lugar, 
los judíos, con quienes la Iglesia mantiene vínculos estrechos. 
Luego, los musulmanes que se adhieren a la fe de Abraham 
y, finalmente, aquellos que buscan en sombras e imágenes al 
dios desconocido (Pericles Felici, 1964, núm. 16). La declara- 
ción Nostra Aetate sigue el orden inverso; remite, en primer 
lugar, a la religiosidad humana en general, después alude a las 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   451 02/04/2018   05:39:52 p.m.



452	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

religiones en contacto con el progreso de las culturas (hinduis-
mo y budismo), enseguida al islam y, por último, a la religión 
judía, a la que dedica la sección más larga del documento (Pa- 
blo VI, 1965, núm. 2-4).

Hay dos preocupaciones en los documentos conciliares en 
relación con las religiones no cristianas. Por un lado, la cuestión 
ya planteada de la posibilidad de salvación fuera de la Iglesia. 
Este asunto controversial ha estado presente a lo largo de varios 
siglos y concilios (como el de Trento). El Concilio Vaticano II 
instaura por primera vez la salvación para aquellos que en for-
ma involuntaria no han recibido el mensaje evangélico. Por el 
otro, se otorga en el Concilio una valoración positiva explícita 
de algunas tradiciones religiosas no cristianas:

La Iglesia católica no rechaza nada de lo que en estas religiones hay de 
santo y verdadero. Considera con sincero respeto los modos de obrar 
y de vivir, los preceptos y doctrinas que, por más que discrepen en mu- 
cho de lo que ella profesa y enseña, no pocas veces reflejan un destello de 
aquella Verdad que ilumina a todos los hombres […] Por consiguiente, 
exhorta a sus hijos a que, con prudencia y caridad, mediante el diálogo 
y colaboración con los adeptos de otras religiones, dando testimonio 
de fe y vida cristiana, reconozcan, guarden y promuevan aquellos bie- 
nes espirituales y morales, así como los valores socio-culturales que en 
ellos existen (Pablo VI, 1965, núm. 2-4).

Interesa bastante que algo que está en tensión permanente 
en el documento del Concilio y que no se resuelve es la noción 
de diálogo. Se supone que promueve el diálogo interreligioso, 
pero en realidad no establece una comunicación con las otras re- 
ligiones, sino que afirma que en las otras religiones puede haber 
algunas cosas que son buenas. Estos atributos ya están presentes 
en el cristianismo, por eso es importante su reconocimiento. La 
perfección y la veracidad continúan siendo propiedades esen-
ciales del cristianismo.

El tema del Concilio está muy presente en la obra de Qui-
les. El jesuita cuenta con una vasta cantidad de publicaciones, la 
mayoría sobre cuestiones de índole religiosa y filosófica.5 Más 

5 El padre Quiles poseía también una biblioteca personal con más de 3 000 ejem- 
plares sobre religiones comparadas, filosofías y disciplinas espirituales. Había adqui-
rido bibliotecas completas con material sobre Asia, y en muchos de sus ejemplares se 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   452 02/04/2018   05:39:52 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 453

de la mitad de sus publicaciones están dedicadas a Asia, y entre 
sus trabajos destacan por su contenido y aporte a los estudios 
de Oriente en Argentina, las siguientes obras:

•	 (1964). La base doctrinal del Nirvana. Anales de la Univer-
sidad del Salvador, 83-103.

•	 (1965). El Cristo desconocido del hinduismo. Estudios, 
(564), 258-261.

•	 (1965). Realidad y espíritu en Bombay. Estudios, (561), 22-
26.

•	 (1968). Filosofía budista. Buenos Aires: Troquel, 1968.
•	 (1970). ¿Qué es el yoga? Buenos Aires: Columba, 1970.
•	 (1973). Síntesis de las filosofías de Oriente y Occidente. En 

I. Quiles (Comp.), ¿Qué es la filosofía? (pp. 87-97). Buenos 
Aires: Club de Lectores.

•	 (1980). La esencia del hombre según el Īśā. Oriente-Occi-
dente, 1(1), 1-19.

•	 (1980). Síntesis comparativa de la metafísica oriental y oc- 
cidental. Oriente-Occidente, 1(2), 169-188.

•	 (1981). Teilhard y las religiones orientales. Oriente-Occi-
dente, 2, 247-263.

•	 (1981). La noción de causa según la filosofía de la India 
y santo Tomás de Aquino. Oriente-Occidente, 2(1), 65- 
74.

•	 (1982). ¿Qué significamos cuando decimos Dios es “Uno”? 
Oriente-Occidente, 3(1), 7-18.

•	 (1983). Influencia del budismo en Japón y del cristianismo 
en América Latina. Oriente-Occidente, 1, 141-156.

•	 (1982). ¿Es posible el diálogo entre las culturas de Oriente 
y Occidente? Oriente-Occidente, 5(1-2), 141-156.

•	 (1985). El cristianismo y las religiones orientales. En I. Qui-
les (Comp.), ¿Qué es el catolicismo? (pp. 131-173). Buenos 
Aires: Depalma.

•	 (1987). El alma de Corea. Buenos Aires: Depalma.
•	 (1987). Diálogo con las filosofías orientales. En I. Qui- 

encuentran rastros de su curiosidad en anotaciones y comentarios inmortalizados en 
los textos. Esta colección se conserva en la biblioteca de la Universidad del Salvador 
(“Catálogo”, 2014).

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   453 02/04/2018   05:39:52 p.m.



454	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

les (Comp.), Filosofía de la persona según Karol Wojtyla 
(pp. 113-148). Buenos Aires: Depalma.

•	 (1990). The Absolute Nothingness according to the Kyo- 
to School of Philosophy. Oriente-Occidente, 9(1-2), 11- 
20.

En un artículo breve y conciso, publicado en julio de 1979 en 
el número 5 de la revista Hitos. Investigación y divulgación 
científica, tecnológica y cultural, e incluido posteriormente en el 
volumen Qué es el catolicismo (1985) de sus obras completas, 
expone la actitud doctrinaria de la Iglesia en relación con la 
salvación de los involuntariamente no bautizados y con la va- 
loración de las religiones orientales. Respecto a la pregunta for- 
mulada por Wang Thang Tche casi medio siglo antes, escribe 
que si bien

no todas las religiones son iguales y que algunas contienen más errores 
que otras, si el hombre es sincero y lleva una vida honesta según él la 
entienda, se salva, esto es, será recibido por Dios como Padre que no 
tiene en cuenta los errores involuntarios (Quiles, 1985, p. 133).

Quiles, en el mismo texto, explicita que las religiones son 
distintas, pues no todas llevan a Dios con el mismo acierto. Pa- 
ra él hay religiones más perfectas que otras por cuanto expre-
san mejor la relación del hombre con Dios. A continuación se 
explaya sobre el hinduismo y el budismo, a los que define co- 
mo de las más elaboradas religiones fuera del cristianismo: “El 
hinduismo y el budismo son religiones muy elevadas, que han 
sido elaboradas durante milenios y objeto de prolijas investi-
gaciones teológicas de parte de sus sabios. Los valores de estas 
dos religiones los ha exaltado el Concilio Vaticano II” (Quiles, 
1985, p. 133).

Recupera los documentos conciliares ya mencionados pa- 
ra explicar que el lenguaje de la Iglesia católica no puede ser 
más positivo en relación con éstas. Destaca, en primer lugar, 
las coincidencias del hinduismo y el budismo con el cristia-
nismo: i) las tres religiones comparten la preocupación por 
la salvación del hombre; ii) coinciden en que el sentido del 
universo y la liberación del hombre se encuentran en relación 
con el Absoluto; iii) asimismo, la idea de realidad y santidad 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   454 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 455

es coincidente, pues reconocen que las leyes naturales son esta-
blecidas por Dios y que el hombre debe cumplirlas aun a pesar 
de austeridad y renunciamiento; iv) comparten cierta forma de 
culto, devoción y adoración que, en lo exterior, resulta similar 
en todas las religiones. Quiles termina su enumeración de las 
coincidencias destacando a los grandes místicos de la historia 
del hinduismo y del budismo, al igual que en el cristianismo. 
Inmediatamente pasa a analizar las que considera las grandes 
diferencias entre el hinduismo y el budismo, por un lado, y el 
cristianismo por el otro: la concepción de Dios, la concepción 
del hombre, su destino y su origen. Por último, pone de relie- 
ve el carácter estrictamente histórico de los textos sagrados del 
cristianismo en relación con el momento no comprobable de 
la revelación contenida en los libros sagrados de las otras dos 
religiones. Culmina este texto asentando que más allá de las 
diferencias teológicas, el ejercicio de la religión presenta una 
gran coincidencia, pues las tres religiones comparten la búsque-
da de la liberación personal y se dirigen a Dios por medio de 
oraciones e invocaciones como en un diálogo padre-hijo. Pa- 
ra Quiles, estas religiones están de acuerdo en que existe alguna 
forma de cielo en el cual gozan de la presencia divina aquellos 
que han alcanzado la santidad. En absoluta sintonía con el men- 
saje conciliar, Quiles concluye el capítulo dedicado a las religio- 
nes orientales con un llamado al respeto y al diálogo interre-
ligioso.

Las trasformaciones paradigmáticas del Concilio no sólo 
impactaron en el pensamiento de Quiles, sino también en su 
identidad jesuítica. El padre fue un ferviente partidario del 
diálogo intercultural e interreligioso del cual considera como 
precursores notables a los jesuitas Roberto de Nobili en India y 
Mateo Ricci en China durante el siglo xiv, tal como lo expresó 
en un coloquio sobre diálogo intercultural organizado por la 
unesco en Villa Ocampo, Mar del Plata, en 1977 (Quiles, 2011, 
p. 286). Afirma que este acercamiento inicial de los jesuitas a 
las culturas orientales constituye una antesala de lo que siglos 
después culminaría de modo brillante con el documento con-
ciliar sobre las religiones no cristianas. La Compañía de Jesús 
cuenta con una tradición significativa en el diálogo con postu- 
ras que exceden el cristianismo. De hecho, el papel de los 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   455 02/04/2018   05:39:53 p.m.



456	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

jesuitas en Asia, destacado por estudiosos del orientalismo 
mencionados previamente (Said y Sardar, entre otros), ha favo-
recido la profundización del conocimiento sobre Asia y la am-
pliación del campo de estudio académico. Identificado con esta 
práctica de tolerancia e inculturación de la Compañía, y en 
clave con el Concilio, Quiles materializó su pasión por los es- 
tudios de Oriente con la creación de la Escuela de Estudios 
Orientales.

La Escuela de Estudios Orientales6 y el proyecto unesco

A un año de su viaje a Japón y a dos de haber convocado el pa- 
pa Juan XXIII al Concilio Vaticano II, en 1961, el padre Qui-
les creó en la Universidad del Salvador el Centro de Estudios 
Orientales7 (De Valle, 1973, p. 311). En 1976, fundó y dirigió 
en Buenos Aires la Escuela de Estudios Orientales en la misma 
universidad, que se convirtió en la primera institución educa-
tiva en Argentina y América Latina en otorgar títulos de li- 
cenciatura en Estudios de Oriente, y en el único programa de 
pregrado de la temática en la actualidad en Argentina. Quiles 
fue también pionero en la creación, en 1973, del Instituto La-
tinoamericano de Investigaciones Comparadas sobre Oriente 
y Occidente, que contó con el apoyo del Consejo Nacional 
de Investigaciones Científicas y Técnicas, y en 1980 empezó a 
publicar la revista Oriente-Occidente, los dos en el ámbito de la 
Escuela de Estudios Orientales de la Universidad del Salvador.

El plan educativo de Quiles se desarrolló en el marco del 
Proyecto Mayor para el Entendimiento Mutuo de las Culturas 
de Oriente y Occidente de la unesco, más conocido como “Pro-
yecto Mayor Oriente-Occidente”. En la Conferencia Regional 

6 La Escuela se denominó de Estudios Orientales en consonancia con instituciones 
universitarias de docencia e investigación sobre Asia con una ya larga tradición en la 
materia. Por ejemplo, la School of Oriental Studies de Londres, fundada en 1916; el 
Institut National des Langues et Civilisations Orientales de París, creado en 1795 bajo 
el nombre de École Spéciale des Langues Orientales; y el Institute of Oriental Stud- 
ies de la University of Chicago, fundado en 1919.

7 En 1960, El Colegio de México creó la Sección de Estudios Orientales den- 
tro del Centro de Estudios Internacionales, y que en la actualidad es el Centro de Es- 
tudios de Asia y África.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   456 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 457

de la Comisión Nacional de la unesco en Asia, realizada en To- 
kio en 1955, se efectuó un llamado a la Agencia Nacional de 
Educación, Ciencia y Cultura8 para la mutua comprensión 
cultural entre Oriente y Occidente (Wong, 2008, p. 340). En di- 
ciembre del año siguiente, en Nueva Delhi, la Novena Sesión de 
la Conferencia General de la unesco estableció que la compren- 
sión entre los pueblos era una condición necesaria para la co- 
laboración pacífica, y que ésta sólo podía darse si existía un 
conocimiento profundo y recíproco entre las distintas cultu- 
ras. Asimismo, la Conferencia destacó la urgencia de aumentar 
la apreciación de los valores culturales entre Oriente y Occiden-
te. Esto dio origen, en 1957, al Proyecto Mayor, cuyo objetivo 
principal era desarrollar una mejor comprensión de los ras- 
gos principales de la vida y de la cultura de los pueblos de Orien- 
te y Occidente ( Rivière, 1967, pp. 7-8).

En el mismo año en que se iniciaron las reuniones del 
Proyecto Mayor, y antes de que apareciera en español el bo- 
letín bimestral Oriente-Occidente9 de la unesco, Quiles publi- 
có un artículo en la revista Estudios titulado “Los católicos y 
la unesco”. En éste se evidencia su interés por compartir espa- 
cios con sectores no católicos y, aunque no habla de diálogo 
interreligioso, enfatiza el compromiso de la Iglesia con los cam-
bios producidos en el mundo y la participación de sus miem-
bros, especialmente los intelectuales, en ámbitos laicos donde 
se respeten los dogmas de la Iglesia católica, como la unesco:

Por su parte, la unesco ha demostrado comprensión del valor cultural 
y social de la Iglesia Católica, y ha tratado a los católicos y a las organi-
zaciones católicas con el mayor respeto y deferencia. Notemos, entre 
otros ejemplos, la visita del Director General de la unesco al Sumo 
Pontífice Pío XII en 1953, y las impresiones que luego hizo publicar en 
el periódico católico de París “La Croix”. Entre otras cosas expresaba: 
Muchos de los puntos del programa de la unesco presentan un interés 
particular para la Iglesia Católica (Quiles, 1957, p. 9).

8 En el marco del proceso de descolonización, durante los años en que se de-
batía el Proyecto Mayor, esta Agencia aumentó significativamente el número de sus 
miembros, que pasaron de 37 a 80 en 1956, y en los años sesenta se incorporaron la 
mayoría de los países de África (Wong, 2008, p. 350).

9 Se inició su publicación en inglés y francés en 1958, y en español al año siguiente.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   457 02/04/2018   05:39:53 p.m.



458	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

La última sesión del Proyecto fue en 1966, luego de varios 
encuentros y debates para profundizar las discusiones y deter-
minar una definición apropiada de Oriente y Occidente10 y de 
la materialización de los ideales sugeridos. El legado colonial 
estuvo muy presente en los encuentros efectuados, donde se 
reflexionó acerca del papel que jugaba el desarrollo económi- 
co y político que Occidente había ejercido desde el siglo xv y 
que cobró aún más fuerza en el siglo xix con la posibilidad de 
generar una mutua valoración positiva. También se destacó el 
peligro de presentar los valores culturales de otros pueblos co- 
mo diferentes, resaltando la tolerancia y el respeto, en vez de 
construir una comunidad de valores humanos ( Rivière, 1967, 
pp. 9-10).

El plan de trabajo propuesto estableció el desarrollo de 
programas de estudios universitarios y educativos en general, la 
organización de coloquios y reuniones de expertos (con fuerte 
énfasis regional), el financiamiento para investigación y viajes, 
las traducciones, la proyección de documentales, la impresión 
de folletos de propaganda y el intercambio de textos y acti-
vidades culturales (unesco, 1961; unesco, 1967). El impacto 
en América Latina fue inmediato.11 Entre el 19 y el 24 de sep- 
tiembre de 1966 se llevó a cabo, en el hotel Provincial de Mar 
del Plata, el Coloquio sobre Estudios Orientales. Participaron 
32 delegados de 16 países de América Latina, Asia, Europa y Es-

10 El debate más intenso giró en torno a los aspectos que debían ser incluidos en 
la noción de Oriente y sus límites. Roger Rivière destaca que, desde un punto de vis- 
ta geográfico, se hubiera tenido el mérito de la claridad, pero su principal defecto resi- 
día en omitir la variable cultural, clave del Proyecto. Sin embargo, varios delegados de- 
clararon a favor de una definición que reflejara el espíritu de las culturas, a pesar de que 
ningún pueblo podía ser considerado puramente oriental. Se planteó el tema de que la 
diferencia espiritual era el aspecto real que separaba a ambas tradiciones en la creación 
de la civilización (Rivière, 1967, pp. 7-9).

11 Cabe destacar la actuación de El Colegio de México en las actividades del Pro- 
yecto Mayor, en la consolidación de la red regional en la etapa analizada y el com- 
promiso en la expansión de los estudios de Asia en México. Como mencionamos, 
dicha institución fundó la Sección de Estudios Orientales en 1960. En 1964 tenía 25 
alumnos regulares en el programa de posgrado. El plan de estudios inicial era básica-
mente histórico, y fue “su espíritu internacionalista el que caracterizó la creación de la 
Sección de Estudios Orientales dentro del cei y aún es el leitmotiv del ceaa” (http://
ceaa.colmex.mx/). En 1975, la Sección pasó a llamarse Centro de Estudios de Asia 
y África del Norte, y en 1982 obtuvo su denominación actual. En el marco de esta 
iniciativa, El Colegio de México creó la revista académica llamada Estudios Orientales, 
cuyo nombre cambió en 1974 a Estudios de Asia y África.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   458 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 459

tados Unidos. Concurrieron al encuentro representantes de 10 
universidades latinoamericanas: Universidad de Buenos Aires 
y Universidad del Salvador por Argentina; Universidad de Ba-
hía por Brasil; Universidad Javeriana de Bogotá por Colombia; 
Universidad de Chile; El Colegio de México y la Universidad 
Autónoma de México; Universidad de San Marcos por Perú 
y Universidad de la República de Uruguay. Con una amplia 
cobertura mediática,12 se sentaron las bases del orientalismo 
académico en la región (véase foto 1).

Quiles tuvo un papel preponderante tanto en la realización 
del acto (presidente de la comisión organizadora) como en las 
discusiones académicas y de gestión institucional propuestas. En 
su discurso inaugural expresó:

12 De acuerdo con el relevamiento realizado en los archivos de la Escuela de Estu- 
dios Orientales de la Universidad del Salvador, en su momento se publicaron varias 
noticias sobre el Coloquio en los diarios Clarín, La Nación, El Trabajo, La Prensa. En 
todas se destaca el protagonismo del padre Quiles.

Fuente: Diario El Trabajo, 21 de septiembre de 1966.

Foto 1. Acto inaugural del Coloquio.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   459 02/04/2018   05:39:53 p.m.



460	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

Más allá de los dilemas administrativos, las personas son las que encarnan 
los ideales. Por eso, la mayor esperanza que ponemos en el futuro es el 
hecho de que entre nosotros ha quedado constituida una conexión que 
no se va a destruir con la distancia. […] Vislumbramos, en un futuro no 
muy lejano, que un equipo de especialistas latinoamericanos serán un 
testimonio de la apertura de toda la América Latina hacia las culturas 
de Oriente (“Latinoamérica puede y debe prestar…”, 1966).

Interesa que, retomando el carácter periférico del orienta-
lismo argentino señalado por Bergel y Gasquet en el Coloquio, 
Quiles haya destacado el potencial de América Latina para 
establecer un diálogo con Oriente que suavizara las históricas 
tensas relaciones entre Asia y Europa (“Oriente y su estudio 
en América Latina”, 1966). Desde su perspectiva, los víncu- 
los entre periferias, que hoy denominaríamos sur-sur, eran 
claves para desentrañar imágenes e imaginarios construidos a 
la sombra de la historia europea, como analizamos en el primer 
apartado, aunque no se dice en los archivos del encuentro ni en 
el Libro de Actas de la Universidad del Salvador cuáles serían 
las estrategias para despojarse de esta dependencia cognitiva.

Luego de cuatro días de intenso trabajo, el Coloquio aprobó 
varias recomendaciones para consolidar el Proyecto Mayor:

•	 Crear centros de estudios orientales en las universidades 
latinoamericanas.

•	 Incluir materias sobre Oriente en los planes de estudio de 
las universidades latinomericanas.

•	 Intercambiar planes de estudios entre las distintas univer-
sidades.

•	 Efectuar convenios de cooperación entre las universidades 
participantes.

•	 Crear un organismo permanente que estimulara y coor-
dinara el desarrollo de los estudios orientales en América 
Latina.

•	 Establecer un Comité Coordinador de los estudios orienta- 
les integrado por las universidades y los institutos de inves- 
tigación universitarios de América Latina.

•	 Crear o mejorar los centros bibliográficos sobre Oriente 
de las universidades.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   460 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 461

La unesco se comprometió a intensificar su asistencia eco- 
nómica mediante la selección de cierto número de universidades 
latinoamericanas comprometidas a llevar adelante los objetivos 
planteados. A tal fin, se programaron reuniones internaciona-
les entre las universidades participantes para junio de 1968 y 
noviembre de 1969 con el objetivo de intercambiar experien-
cias y evaluar el desarrollo de los estudios orientales. En estos 
encuentros se intercambiaban opiniones sobre los planes de 
estudios y los proyectos de investigación, al mismo tiempo 
que cada universidad especificaba el tipo de asistencia que se le 
solicitaría a la unesco. Por ejemplo, en el Boletín Informativo 
núm. 1 de noviembre de 1968, Quiles pide financiamiento 
para invitar a profesores a que enseñen sánscrito y chino y para 
becas de estudio, así como asistencia para costear la biblioteca.

De acuerdo con los documentos del archivo de la Escue- 
la de Estudios Orientales, entre 1967 y 1970 se realizaron pe-
queñas modificaciones al Plan de Estudio manteniendo tres ejes 
curriculares: religiones y filosofía orientales, historia y culturas 
de Oriente, y lenguas y literatura orientales. Éstos se comple-
mentaban con materias de metodología de la investigación (en 
su mayoría antropológicas) y algún seminario optativo sobre 
temas económicos o políticos contemporáneos (de India, China 
o Japón). El programa estaba pensado desde las humanidades, 
tendencia dominante desde los orígenes de la incorporación de 
los estudios orientales a las universidades de los países centrales 
occidentales. Quiles puso gran énfasis en el estudio de idiomas 
asiáticos como vehículo para el diálogo intercultural. De hecho, 
él mismo estudió sánscrito y fue nombrado por la unesco “Con- 
sultante de Sánscrito y Cultura Sánscrita” en 1970, para dar 
clases en la Universidad de Buenos Aires y la Universidad del 
Salvador. En los primeros años de la Escuela, las lenguas que 
ofrecía el programa aprobado por el Rectorado fueron: árabe, 
sánscrito, sumerio, chino, japonés y acadio.

Respecto a las materias de historia, la Escuela ofrecía en el 
primer año de estudios asignaturas generales de introducción a 
la historia de Asia y luego algunas historias especiales: historia 
del arte, historia de China, del Sudeste Asiático, de Japón y Co- 
rea, tibeto-mongola, de la civilización mesopotámica y de In- 
dia. Los cambios más significativos pertenecen al área de filo- 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   461 02/04/2018   05:39:53 p.m.



462	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

sofía y religión. En el primer programa presentado ante el Co-
mité Coordinador Interuniversitario de los Estudios Orientales 
de América Latina en noviembre de 1968, y en el presentado en 
julio de 1969 (Plan 1966 R.R. 13/67), constan materias cuatri- 
mestrales de filosofía china y de filosofía hindú, además de un 
curso general de introducción a la filosofía y otro de filosofía oc-
cidental antigua. Esta perspectiva comparativista entre filosofía 
de Oriente y filosofía de Occidente se diluyó en reformulacio-
nes del programa original efectuadas a comienzos de la década 
de 1970 que favorecieron la incorporación de materias sobre 
religiones orientales: religión brahmánica, religión hinduista 
y religión islámica; y cursos generales sobre religiones: religio-
nes comparadas e historia de las religiones.

Otra iniciativa del padre Quiles fue la realización de semi- 
narios de extensión que complementaran el currículo de la Es- 
cuela. En la oferta de estos cursos había una participación muy 
activa de la embajada de India,13 de la embajada de Japón y, en 
menor medida, de la embajada de Indonesia. Este vínculo con 
las embajadas repercutió en la temática de las actividades extra- 
programáticas: Seminario Centenario Meiji, Seminario Cente-
nario Gandhi (Libro de Actas de la Escuela de Estudios Orien-
tales, 1968, p. 21), Semana Japonesa y Semana de Indonesia 
(Libro de Actas de la Escuela de Estudios Orientales, 1970: 31). 
A través de estas actividades, la Escuela promocionó su progra-
ma de licenciatura. Para 1970, había 37 alumnos regulares, 13 
oyentes y 71 alumnos en cursos de extensión (Libro de Actas 
de la Escuela de Estudios Orientales, 1970, p. 30).

Una de las limitaciones principales de la Escuela era la fal- 
ta de profesores especializados. Sin embargo, a través de la in- 
vitación a profesores extranjeros expertos en distintas áreas de 
Oriente, la promoción de becas de estudio entre alumnos y 
profesores, y el impulso a la investigación y el estudio de idio-
mas, se intentó formar recursos humanos idóneos. En la etapa 

13 Su especial interés por el budismo, el hinduismo y el yoga lo llevó a estable- 
cer un vínculo muy estrecho con universidades de India y con la embajada de ese país 
en Argentina. En el invierno de 1992, recibió en la universidad al Dalai Lama, quien 
dio una conferencia magistral junto a Quiles, y el rector, Dr. Tobías, le entregó el di- 
ploma de doctor honoris causa (“Todo lo que el padre Quiles construyó”, 2015, 
pp. 61-62).

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   462 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 463

analizada no hubo un impacto importante de estas medidas en 
la producción de conocimiento. De hecho, los profesores que 
integraron la planta de investigadores del Instituto Latinoame-
ricano de Investigaciones Comparadas sobre Oriente y Occi-
dente en 1973-1974 eran los primeros egresados de la carrera de 
Estudios Orientales y profesores regulares de la Escuela que, se 
cree, aún no habían tenido una formación sólida14 en el área. 
Quiles, fiel a su compromiso con el diálogo interreligioso, esta- 
bleció como líneas centrales de las investigaciones del Instituto 
Latinoamericano de Investigaciones Comparadas sobre Oriente 
y Occidente y de las publicaciones de la revista Oriente-Occi-
dente, la comparación entre filosofías y religiones de Oriente 
y Occidente, sin desestimar otras temáticas, como la influencia 
de Asia en las culturas precolombinas y los estudios compara-
dos sobre la educación argentina y en los países de Asia, etc. 
(Proyecto ilicoo-conicet, 1973, pp. 4-5).

Conclusión

La Escuela surgió en el marco de los cambios propuestos por 
el Concilio Vaticano II. En el pensamiento del padre Quiles se 
observa una fuerte vinculación entre sus ideas sobre las cul-
turas de Oriente y los preceptos del Concilio. Al igual que 
en lo sugerido por éste, Quiles valora ciertas religiones no 
cristianas, especialmente el budismo y el hinduismo, en detri- 
mento de otras prácticas religiosas orientales tradicionales 
igual de importantes, como el sintoísmo o el chamanismo. No 
se encontraron escritos donde analice religiones de Asia que 
no hubieran sido mencionadas en el Concilio. Asimismo, en sus 
obras prácticamente no cita fuentes primarias (textos en idio-
mas originales). Suele remitir a autores europeos, especialmente 
publicaciones en francés, con lo que mantiene la tendencia pre-
via, desarrollada por Gasquet (2015), de construir un Oriente en 
la periferia basado en los conocimientos producidos por los paí-

14 Por formación sólida nos referimos al manejo del idioma del país o del área 
estudiada, así como a cursos de posgrado o doctorado o experiencia en investigación 
comprobable (publicaciones académicas, etc.) en el área de especialización.

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   463 02/04/2018   05:39:53 p.m.



464	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

ses centrales. En una primera instancia, con pretensiones cog- 
nitivas propias, al enfatizar el estudio de los idiomas, crear el 
Instituto Latinoamericano de Investigaciones Comparadas so- 
bre Oriente y Occidente y la revista Oriente-Occidente, intenta 
construir un puente original entre América Latina y Oriente. 
Sin embargo, el orientalismo institucional argentino mantuvo 
su naturaleza periférica y dependiente de las usinas del conoci- 
miento europeo.

La fundación de la Escuela formó parte del plan de la 
unesco. Los programas fueron discutidos en reuniones con 
otras universidades latinoamericanas que participaban en el 
Proyecto. Asimismo, este organismo contribuyó tanto a la for- 
mación del padre Quiles, al otorgarle financiamiento para una 
serie de viajes de estudio, como a mejorar la calidad del cu- 
rrículo, al financiar el envío de profesores invitados. De to- 
dos modos, en la creación, el fortalecimiento y la expansión de 
la Escuela y sus actividades hubo un apoyo incondicional de la 
Universidad del Salvador. En el Libro de Actas de la Escue- 
la de Estudios Orientales de 1970, Quiles afirma que el Proyecto 
Mayor incentivó, pero no financió su creación:

Agrego que el Colegio de Méjico se encargó de administrar el subsidio 
total que la unesco dedica al Comité de Estudios Orientales y que 
la única participación otorgada hasta ahora a la Escuela de Estudios 
Orientales ha sido el pasaje del R.P. Ismael Quiles para concurrir a la 
Segunda Reunión celebrada en Méjico (Libro de Actas de la Escuela de 
Estudios Orientales, 1970, pp. 94-95).

Como hemos planteado a lo largo del artículo, en la etapa 
analizada, la Escuela de Estudios Orientales constituye un 
esfuerzo sostenido en el tiempo por llevar a la práctica el prin-
cipio y el compromiso conciliar. Mientras que en las academias 
europea, estadounidense y latinoamericana (principalmente 
en México) de la época se va consolidando un proyecto lai- 
co de estudios sobre Oriente o Asia, en Argentina su institucio-
nalización universitaria está fuertemente vinculada al cambio pa- 
radigmático del Concilio. La particularidad de la experiencia 
de la Escuela de Estudios Orientales es que si bien su origen 
se vincula al proyecto de la unesco, su orientación hacia la fi- 
losofía y las religiones de Asia, así como su perdurabilidad, se 

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   464 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 465

explican fundamentalmente por el compromiso del padre Qui-
les y de la entonces pequeña y muy joven Universidad del Sal-
vador con el mensaje del Concilio Vaticano II sobre el diálogo 
interreligioso que ponía énfasis en las religiones orientales. Se 
trató de un proyecto esencialmente religioso. La obra de Qui-
les y el currículo de los primeros años de la Escuela permiten 
vislumbrar una forma original de orientalismo argentino de na- 
turaleza religiosa inspirada en el Concilio. v

Dirección institucional de los autores:
Instituto de Investigaciones en Ciencias Sociales
Universidad del Salvador 
Tte. Gral. J. D. Perón 1818, Piso 3 (C1089AAU)
Ciudad Autónoma de Buenos Aires
Argentina

Bibliografía

Bergel, M. (2015). El oriente desplazado: los intelectuales y los orígenes 
del tercermundismo en la Argentina. Buenos Aires: Universidad 
Nacional de Quilmes Editorial.

Bergreen, L. (2008). Marco Polo from Venice to Xanadu. Nueva 
York: Knopf.

Brockey, L. M. (2007). Journey to the East: The Jesuit mission to China 
1579-1724. Estados Unidos: Belknap Press.

Catálogo periódico impreso. (2014). Huellas en Papel, 2(4), pp. 15-52. 
Recuperado de http://p3.usal.edu.ar/index.php/huellas/article/
view/2040/2538

Clossey, L. (2008). Salvation and globalization in the early Jesuit 
missions. Cambridge: Cambridge University Press.

De Valle, S. (1973). Los estudios de Asia en Buenos Aires. Estudios 
Orientales, 8(3), 310-313.

Dube, S. (2011). Modernidad e historia. Cuestiones críticas. México: 
El Colegio de México.

Dvornik, F. (1961). The ecumenical councils. Nueva York: Hawthorn 
Books.

Gasquet, A. (2015). El llamado Oriente. Historia cultural del orienta-
lismo argentino (1900-1950). Buenos Aires: Eudeba.

Lamberigts, M. (2015). Concilio Vaticano II, diálogo interreligioso, li-

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   465 02/04/2018   05:39:53 p.m.



466	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 2 (166), 2018, PP. 441-468

bertad religiosa, servicio al mundo. Recuperado de http://teologia.
uc.cl/images/Documentos/Paper_Lamberigts-Nostra_Aetate.
pdf

Latinoamérica puede y debe prestar colaboración trascendental pa- 
ra las relaciones internacionales. (25 de septiembre de 1966). Cla- 
rín Diario.

Mendieta, E. (julio-diciembre de 2006). Ni orientalismo ni occiden-
talismo: Edward Said y el latinoamericanismo. Tabula Rasa, (5), 
pp. 67-83.

Oriente y su estudio en la América Latina. (18 de septiembre de 
1966). La Nación Diario.

Quiles, I. (1957). Los católicos y la unesco. Estudios, 89(485), 4-12.
Quiles, I. (1985). Qué es el catolicismo. Buenos Aires: Ediciones 

Depalma.
Quiles, I. (1997). Filosofía budista. Buenos Aires: Ediciones De- 

palma.
Quiles, I. (2011). Filosofía de lo femenino y otros escritos filosóficos. 

Buenos Aires: Universidad del Salvador.
Rivière, J. R. (1967). El “Proyecto Mayor” Oriente-Occidente de la 

unesco. Boletín de la Asociación Española de Orientalistas, (3), 
7-16.

Said, E. (2013). Orientalismo. Barcelona: Debolsillo.
Sardar, Z. (1999). Extraño Oriente. Barcelona: Gedisa.
Spence, J. (2002). El palacio de la memoria de Matteo Ricci. Un jesuita 

en la China del siglo xvi. Barcelona: Tusquets.
Szanton, D. (2002). The politics of knowledge: Area studies and the 

disciplines. Berkeley: California University Press.
Todo lo que el padre Quiles construyó. (2014). Huellas en Papel, 2(4), 

58-67. Recuperado de http://p3.usal.edu.ar/index.php/huellas/
article/view/2043/2544

Wong, L. (septiembre de 2008). Relocating east and west: unesco’s 
major project on the mutual appreciation of Eastern and Western 
cultural values. Journal of World History, 19(3), 349-374.

Wood, F. (1995). Did Marco Polo go to China? Londres: Secker & 
Warburg.

Young, R. (18 de enero de 2006). ¿Qué es la crítica poscolonial? Re- 
cuperado de http://www.robertjcyoung.com/criticaposcolonial.
pdf

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   466 02/04/2018   05:39:53 p.m.



ÁLVAREZ-FORNI: ORIENTALISMO CONCILIAR: EL PADRE QUILES…	 467

Documentos:

Libro de Actas de la Escuela de Estudios Orientales, 1968 y 1970.
Pablo VI. Vaticano II. Nostra Aetate. 28 de octubre de 1965. Re-

cuperado de http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-
aetate_sp.html

Pericles Felici. Vaticano II. Lumen Gentium, 21 de noviembre de 1964. 
Recuperado de http://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-
gentium_sp.html

Proyecto de investigación del Instituto Latinoamericano de Investi-
gaciones Comparadas Oriente y Occidente (ilicoo)-Consejo Na-
cional de Investigaciones Científicas y Técnicas (Conicet), 1973.

unesco (22 de septiembre de 1961). Report of the advisory committee 
for the Major Project on mutual appreciation of Eastern and Western 
cultural values. (unesco/cua/108). París. Recuperado de http://
unesdoc.unesco.org/images/0012/001275/127515eb.pdf

unesco (1967). Records of the General Conference. Fourteenth Session. 
1966. (unesco/clt/130). París. Recuperado de http://unesdoc.
unesco.org/images/0011/001140/114048e.pdf

0441-0468-CULTURA-ALVAREZ-FORNI.indd   467 02/04/2018   05:39:53 p.m.


