
[35]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

Misión Sangley. 
La cristianización entre 

los chinos de Filipinas en el 
cambio del siglo xvi al xvii

Sangley Mission. Christianization 
of the Philippines’ Chinese 
in the turn of the Sixteenth 
to the Seventeenth Century

RICARDO MARTÍNEZ ESQUIVEL*

Resumen: El mundo chino se expandió más allá de las fronteras im-
periales gracias al desarrollo de un espacio portuario con dinámicas 
distintas a las de las provincias del interior. Redes de comerciantes, 
migrantes y piratas, a la vez que los intereses imperiales y una gran 
variedad de ideas estuvieron en movimiento constante en todo el 
Sudeste Asiático y gran parte del mundo Pacífico. En Filipinas, esta 
situación permitió a los misioneros católicos españoles trabajar con 
chinos o sangleyes antes del ingreso a China. ¿Qué representó para 
la Misión China? ¿Qué dinámicas misionales se desarrollaron entre 
los chinos o sangleyes? ¿Se puede hablar de una Misión Sangley?
	 Palabras clave: patronato español; colonialismo; imperialismo; 
mendicantes; sangleyes.

Abstract: The Chinese world expanded beyond its imperial borders 
thanks to the development of a port area with a different social dy-
namic than what was found in the provinces in the empire’s interior. 
Networks of merchants, migrants, and pirates, along with agents 

Recepción: 26 de octubre de 2016. / Aceptación: 25 de abril de 2017.
* Universidad de Costa Rica, ricardo.martinezesquivel@ucr.ac.cr

0035-0064-MARTINEZ.indd   35 23/11/2017   09:41:43 a.m.



36	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

defending the imperial interests and its ideas, were in constant move-
ment throughout Southeast Asia and much of the Pacific region. In 
the Philippines, this situation allowed Spanish Catholic missionar- 
ies to work with Chinese or Sangleys before entering China. What 
did this situation represent for the China Mission? What kind of mis-
sionary dynamics developed between the Chinese or the Sangleys? 
Can we talk about a Sangley Mission?
	 Kew words: Spanish Patronage; colonialism; imperialism; men-
dicants; Sangleys.

I

El encuentro entre China y los misioneros españoles se desarro-
lló como parte de una historia transoceánica entre los mundos 
Atlántico y Pacífico, cuyo eje relacional lo ejerció Nueva Es-
paña, base a su vez del envío de misioneros, correspondencia 
y fondos a la Misión China. En este contexto, Filipinas, como 
su extensión colonial, se constituyó en el punto de llegada de 
quienes estuvieron con la mirada puesta en China.

Se debe tener claro que muchas de las personas que llega-
ron a Nueva España a raíz de la conquista, lo hicieron inspi-
radas por los relatos de paraísos y riquezas, desde Il Milione 
de Marco Polo hasta la Historia de las cosas más notables, ritos 
y costumbres del gran Reyno de la China de Juan González de 
Mendoza. Por consiguiente, la identificación de una ruta por 
el mundo Pacífico hasta el oriente de Asia se consideró clave 
para continuar con la empresa comercial de China, objetivo 
primero, si no principal, de esta etapa inicial de expansión de 
la modernidad. Por ello, muy conscientes de esto, y cuando 
se tuvo total claridad del recorrido del tornaviaje de Andrés 
de Urdaneta, circuló una carta con la frase: “Y los de México 
están muy ufanos con su descubrimiento; que tienen entendido 
que serán ellos el corazón del mundo [al conectar Europa con 
China]”.1 En definitiva, en todos los niveles sociales europeos 

1 “Copia de vna carta venida de Seuilla a Miguel Saluador de Valencia. La qual 
narra el venturoso descubrimiento que los Mexicanos han hecho, nauegando con la 
armada que su Magestad mando hazer en Mexico. Con otras cosas marauillosas, y 
de gran prouecho para la Christiandad; son dignas de ser vistas y leydas”, en Patricio 

0035-0064-MARTINEZ.indd   36 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 37

se consideró a China como eje de lo que podría funcionar como 
un mercado global, el nodo principal de un verdadero sistema-
mundo. Así, los españoles vieron en Filipinas la vía de acce- 
so, sin imaginar que, más bien, encontrarían una ampliación 
del mundo chino. ¿Qué representó esta situación para la Mi- 
sión China? ¿Qué dinámicas misionales se desarrollaron entre 
los chinos o sangleyes? ¿Se puede hablar de una Misión Sangley?

II

La conquista española de Filipinas vino de la mano del agusti-
no Miguel López de Legazpi, con el establecimiento colonial 
durante 350 años. Encargado por el rey de España Felipe II de 
asegurar posiciones en el mundo Pacífico y de encontrar un 
nuevo camino a las islas de las especias, Legazpi zarpó de Nueva 
España siguiendo la ruta de Fernando de Magalhães a Cebú y 
avanzando lentamente hacia el norte, a la isla de Luzón. Legaz
pi conquistó (1565) y reclamó las islas en nombre de su rey.

Pronto, con el inicio de la colonización española se hizo 
necesaria su organización administrativa. En términos civiles 
se le consideró una extensión colonial de Nueva España, así 
que se creó la Capitanía General de las Islas Filipinas, pero en 
términos religiosos, una bula pontificia la dejó bajo la jurisdic-
ción eclesiástica del obispado de Goa en el Estado Português da 
Índia. El obispado de Goa había sido organizado en 1530, un 
año después del Tratado de Zaragoza y con jurisdicción desde 
el este de África hasta Japón, por lo que todo lo conquistado 
por los españoles en Asia quedaría, en términos religiosos, ba- 
jo el padroado portugués. Con los portugueses llegaron los je- 
suitas, quienes paulatinamente se expandieron desde Goa hasta 
Macao y Nagasaki.

Al parecer, hubo una alianza tácita entre la Corona por- 
tuguesa y la Compañía de Jesús,2 aprovechando las bulas pa- 

Hidalgo Nuchera (ed.), Los primeros de Filipinas. Crónicas de la conquista del archipiélago, 
Madrid, Miraguano Ediciones/Ediciones Polifemo, 1995, pp. 210-212.

2 Paulina Numhauser, “El Real Patronato en Indias y la Compañía de Jesús 
durante el período filipino (1580-1640). Un análisis inicial”, Boletín Americanista, 
núm. 67, 2013, p. 90.

0035-0064-MARTINEZ.indd   37 23/11/2017   09:41:43 a.m.



38	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

pales que le otorgaron el monopolio misional en toda Asia 
—al menos hasta 1633—, el padroado y la obligación de patroci- 
nio por parte de Portugal. A su vez, la Corona española esta-
bleció un estrecho vínculo con las órdenes mendicantes. Más 
tarde, ellas también llegaron a Goa y al espacio portugués.

Los portugueses no quisieron perder esta oportunidad 
de inmiscuirse en los planes españoles, y en 1576 se erigió la 
diócesis de Macao, sufragánea de Goa y con jurisdicción en 
China, Japón y Filipinas. En un juego de balance del poder 
político, sin embargo, España logró que Roma accediera a 
la creación de la diócesis de Manila en 1578, dependiente de la 
iglesia novohispana. Más tarde, la anexión de la Corona por-
tuguesa al reinado de Felipe II llevó a la organización de la 
Audiencia de Manila (1583), cuya jurisdicción incluyó a China, 
que hasta ese momento se encontraba en la órbita colonial por- 
tuguesa.

En este proceso de consolidación de los poderes civil y 
religioso en Filipinas llegaron las órdenes misioneras. Los 
agustinos lo hicieron con la conquista misma, en 1565, luego 
los franciscanos en 1578, los jesuitas en 1581 y, por último, los 
dominicos en 1587.3 Los misioneros organizaron sus propias 
provincias, iniciaron sus intentos de penetración en China y, 
finalmente, tal vez sin haberlo planeado, establecieron la Mi-
sión Sangley. Éste fue el inicio, por parte de los españoles, de 
la inscripción de la fe católica por medio de un imperio trans-
pacífico dependiente de la travesía oceánica llamada “el Lago 
español”.

Los españoles vieron en Filipinas la vía de acceso no sólo a 
las riquezas chinas, sino a las de toda Asia. Al respecto escribió 
el maestre Mateo del Saz a Felipe II:

[…] es la mejor puerta que en todas estas partes ay para conseguir lo 
que Vuestra Magestad pretende para lo de adelante, así para la especería 
del Maluco [como para] Burney, Luzon, Costa de la China, Malaca, 
Samatra, Japón, Lequios, Java mayor y menor, Míaos, Pantan, Sian y 

3 José Antonio Cervera, Tras el sueño de China. Agustinos y dominicos en Asia 
Oriental a finales del siglo xvi, Madrid, Plaza y Valdés, 2013. Eduardo Descalzo Yuste, 
“‘Las misiones más trabajosas, y difíciles, que tiene la universal Compañía’. Dificul-
tades de la labor misional de la Compañía de Jesús en Filipinas (1581-1768)”, Revista 
Estudios, núm. 32, 2016, pp. 467-495.

0035-0064-MARTINEZ.indd   38 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 39

otras riquísimas tierras e rreynos abundantes artos de rriquezas e con- 
trataciones.4

No obstante, los españoles encontraron en sus planes 
cuatro inconvenientes: la magnitud del imperio Ming, nunca 
dimensionada; la reticencia china a comerciar debido a la igno- 
rancia europea de la lógica ritualista de su sistema de relaciones 
tributarias; la competencia imperialista portuguesa y luego ho-
landesa; y los territorios controlados por los sultanatos. Poco a 
poco se diluyó el proyecto de conquista, el cual coincidió con 
el hundimiento de la Armada Invencible; para empezar lo re- 
chazó el primer obispo de Filipinas, el dominico Domingo de 
Salazar, y luego la Compañía de Jesús, que estaban preocupados 
de que éste boicoteara los avances de la Misión China realiza- 
dos por Matteo Ricci.

Las relaciones españolas con China desde Filipinas, duran- 
te la segunda mitad del siglo xvi, se restringieron a las provincias 
costeras del sur de Zhejiang, Guangdong y Fujian. A pesar de 
la dinámica centralizadora del poder Ming, el imperio nunca 
se comportó como una entidad global única. Regiones aleja- 
das de la capital, como las señaladas, participaron de una di- 
námica comercial y mercantil, legal e ilegal, regional e suprana-
cional, más allá de las políticas administrativas imperiales. Esto 
lo tuvo claro el gobierno central, por lo que en 1567, iniciando 
el reinado el emperador Longqing 隆慶, se aprobó el kaihai 
開海o política de apertura marítima, la cual relajó las prohi-
biciones del mar de la anterior haijin 海禁.5 Por consiguiente, 
se está ante la construcción de un espacio portuario chino con 
una dinámica e identidad propias y distintas en muchos aspec-
tos a las provincias del interior. Esto explica parte de la futura 
inserción e integración de los misioneros en China.

En particular, desde estas provincias el mundo chino se 
extendió por todo el Sudeste Asiático, incluidas las Filipinas, 

4 Nota reproducida en Pablo Pastells, “Intentos y conquistas en el Extremo 
Oriente y competencias habidas con los portugueses sobre la posesión de las regiones 
situadas fuera del empeño, antes de la unión de las dos Coronas”, ponencia presentada 
en el II Congreso de Historia y Geografía Hispanoamericanas, Sevilla, 1921, p. 369.

5 Manel Ollé, La empresa de China. De la Armada Invencible al galeón de Manila, 
Barcelona, Acantilado, 2002, pp. 12-23.

0035-0064-MARTINEZ.indd   39 23/11/2017   09:41:43 a.m.



40	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

donde hasta el siglo xviii los chinos siempre fueron mayoría.6 
Este proceso de diáspora mercantil china se explica por tres 
factores: un aumento demográfico a mayor velocidad que el 
crecimiento económico; vías de comunicación marítimas por 
excelencia con otras provincias chinas, lo cual, al menos desde 
Fujian, facilitó el movimiento hacia otras regiones de ultra-
mar; y el fracaso de las políticas imperiales contra el comercio 
extranjero.7 A esto se deben sumar las dinámicas de las redes 
familiares chinas en clanes-empresa, gongsi, dispersos pero 
conectados, desde Fujian y por todo el Sudeste Asiático. Estas 
redes comerciales y de confianza tejieron conexiones a gran 
escala entre China y los mundos Índico y Pacífico.

En el caso de los españoles en Manila, a los pocos años de 
haber llegado dieron cuenta y razón del asentamiento de una 
comunidad china gracias al flujo comercial desde Fujian. En 
1572, Juan Pacheco Maldonado escribió al respecto:

[…] bienen cada año a la dicha çiudad de Manila doze y quinze navíos 
de tierra firme de la China, cargados de mercadurías, sedas labradas de 
todas suertes, trigo, harina, azucar, muchos géneros de frutas, hierro, 
azero, estaño, latón, cobre y plomo, y otros géneros de metales, y todo 
quanto ay en España y en las Yndias, que no carecen de cosa ninguna; 
los precios de todo son tan moderados, que casi todo es de balde; traen 
asimismo cantidad de artillería de bronze muy bien labrada y todo 
género de municiones…8

Una década después de este relato, los chinos en Manila 
sobrepasaron los 5 000 habitantes, y se constituyó así el primer 
barrio chino, llamado Parián de Manila.9 A los chinos se les lla-
mó “sangleys” o “sangleyes”, tal vez porque la expresión china 

6 Dolors Folch, “Un testimonio infravalorado: la China Ming en las relaciones 
castellanas del siglo xvi”, Boletín Hispánico Helvético, núm. 21, primavera de 2013, p. 49.

7 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 20-21.
8 Juan de Maldonado Pacheco, “Carta en relación de Juan de Maldonado tocan- 

te al viaje y población de la isla de Luzón en Filipinas que emprendió Martín de 
Goyti por mandado del Gobernador de la Isla de Panae en aquel pays, López de Le- 
gázpi, Rio de Panay, 6 de mayo de 1572”, Archivo General de Indias, Patronato 24, 
ramo 14.

9 Manel Ollé, “La proyección de Fujian en Manila: los sangleyes del Parián y el 
comercio de la Nao de China”, en Salvador Bernabéu Albert y Carlos Martínez Shaw 
(eds.), Un océano de seda y plata: el universo económico del Galeón de Manila, Sevilla, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2013, pp. 155-178.

0035-0064-MARTINEZ.indd   40 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 41

shanglai 商来 significa “los venidos a comerciar”, o changlai 
常来 “los que vienen con frecuencia”.10

El proyecto español misional y militar en China se trans-
formó, entonces, en un encuentro diplomático y mercantil 
en un mundo chino más allá de las fronteras imperiales y regi- 
do según la dinámica relacional sino-sureste asiática (filipina). 
La estrategia pasó De la Armada Invencible al galeón de Manila 
(Ollé).11 Manila se constituyó en una próspera y mercantil 
sociedad china de ultramar, y se ganó la reputación de “Perla 
de Oriente”.

La presencia española, repartida en el archipiélago a tra- 
vés de las parroquias y los mandos militares, continuó inte- 
ractuando entre las culturas malaya, musulmana y china, prin- 
cipalmente por temas de aduana e intereses comerciales. Los 
chinos crearon barrios y mercados de frutas, pescado seco, 
rollos de tela, arroz y aceites. Algunos tenían acceso a la seda 
y las codiciadas especias. Se casaban con mujeres malayas o 
tagalas, y algunos adoptaron enseñanzas cristianas y criaron 
hijos mestizos que finalmente colaboraron en los negocios 
y la política española.12 Los españoles criollos, por su parte, 
históricamente tuvieron privilegios legales y de dominio de las 
oficinas administrativas coloniales y altos cargos eclesiales. En 
esta sociedad en evolución, las comunidades asiáticas y mesti- 
zas construyeron una economía comercial que transformó la 
faz cultural de Filipinas.

A inicios del siglo xvii, la comunidad china de Manila as-
cendió a las 30 000 personas, por lo que, sutilmente, al final, los 
españoles fueron los “conquistados”. Incapaces de desarrollar 
la tradicional dinámica colonial agraria y minera, terminaron 
insertándose en la dinámica comercial del Sudeste Asiático y, 
al igual que los chinos, en una suerte de diáspora mercantil. La 
gran cantidad de chinos participantes de las redes de producción 
artesanal y de mercado marginó de las dinámicas comerciales 

10 Ch’en Ching-Ho, The Chinese Community in the Sixteenth Century Philip- 
pines, Tokio, The Centre for East Asian Cultural Studies, 1968, pp. 36-37.

11 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 231-236.
12 Birgit Tremml-Werner, “The Global and the Local: Problematic Dynamics 

of the Triangular Trade in Early Modern Manila”, Journal of World History, vol. 23, 
núm. 3, septiembre de 2012, pp. 555-586.

0035-0064-MARTINEZ.indd   41 23/11/2017   09:41:43 a.m.



42	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

a los naturales de Filipinas. El intenso y creciente intercambio 
económico y cultural hizo de Manila una sociedad plural y 
multicultural, pero no ausente de mecanismos de marginalidad 
y control social de parte de las instituciones coloniales.

Este panorama tampoco significó el olvido de la Misión 
China. Más bien, y como se indicó, Filipinas se consolidó en 
la plataforma del proyecto misional.13 Esto se observa en dos 
funciones: el envío de embajadas misionales a China y, ante la 
imposibilidad de cruzar las fronteras imperiales, los trabajos 
realizados en una sociedad china de ultramar en lo que podría 
denominarse la Misión Sangley.

III

Con la conquista de las islas Filipinas, los españoles intentaron 
imponer una nueva cultura, estableciendo los clásicos asenta-
mientos coloniales organizados alrededor de plazas e iglesias. 
La mayoría fueron fortificadas por muros de mampostería y 
se dividieron en cuatro partes designadas para distintos rangos 
sociales y étnicos y de confesiones religiosas. En el diseño se 
materializó la idiosincrasia española que gobernaba a través de 
un virrey distante con órdenes paralelas para los funcionarios 
políticos o religiosos. A medida que los nativos se allegaron 
bajo la autoridad de un fraile, vinieron las conversiones y las 
jurisdicciones para organizar las demandas coloniales de bienes 
y servicios.

La dominación política y religiosa de ningún modo fue se- 
gura. Dejando de lado los desafíos sangleyes —o chinos— y 
la lucha por dar cabida a la diversidad económica (cultivos) 
y cultural (religiones), el español también se enfrentó a la re-
sistencia local. Por ejemplo, cuando los agustinos organizaron 

13 De hecho, es común encontrar discursos como el del misionero franciscano 
Marcelo de Ribadeneira, quien en el año 1601 señalaba: “todos los religiosos que pasa- 
ron y pasan a las Filipinas van con grandísimo deseo de entrar a evangelizar a Cristo 
crucificado a los idólatras del gran reino de la China”. Marcelo de Ribadeneira, Historia 
de las islas del archipielago, y reynos de la gran China, Tartaria, Cuchinchina, Malaca, 
Sian, Camboxa y Jappon: Y de lo sucedido en ellos a los religiosos descalcos, de la orden 
del seraphico padre San Francisco, de la prouincia de San Gregorio de las Philippinas, 
Barcelona, Empresa de Gabriel Graells y Giraldo Dotil, 1601, p. 109.

0035-0064-MARTINEZ.indd   42 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 43

bases misioneras, se consideraron esenciales los pueblos fortifi-
cados para tener éxito en el mantenimiento de las poblaciones 
musulmanas que se establecieron a través de generaciones de 
marinos, comerciantes y maestros árabes y malayos. Las luchas 
por la fe, las luchas de supervivencia del grupo, las redes co- 
merciales asiáticas, así como la influencia musulmana en las 
comunidades chinas y etnomixtas se reformularon bajo el domi-
nio de la Corona española. Las autoridades reales fueron recom-
pensadas con ventajas fiscales y concesiones de tierras a cambio 
de mantener el orden y la prestación de adoctrinamiento re- 
ligioso.14

El alcance de cierta estabilidad colonial en el archipiéla-
go filipino les permitió a las autoridades españolas retomar 
su objetivo original y razón principal de expansión: China. 
Pronto darían inicio las embajadas misionales. En el cuadro 1 
se enumeran antes del establecimiento formal de misiones en 
China bajo el patronato español.

Estas embajadas misionales, como era de esperarse, en línea 
con el espíritu de cruzada característico de la expansión españo-
la de esta etapa de la modernidad, vinieron acompañadas de otra 
clase de objetivos, los comerciales, como la adjudicación de un 
puerto enclave en la costa china a imagen del Macao portugués 
obtenido en 1557 y las estratégico-militares de recopilación de 
información sobre el Imperio chino, que siempre matizaron el 
objetivo misional de obtener garantías chinas para la libertad 
de predicación.

Por otra parte, el cuadro 1 muestra que las embajadas mi-
sionales se dirigieron a ciudades portuarias del sur de China, si- 
tuación que se explica más allá de la simple cercanía a Filipinas. 
Estas ciudades formaron parte de un mundo surasiático de redes 
comerciales y movimientos migratorios como los que dieron 
origen a la comunidad sangley en Filipinas. Esta situación, ade- 
más, subraya la propuesta sobre el desarrollo de un espacio por- 
tuario chino partícipe de dinámicas suprarregionales más allá 
de las fronteras imperiales.

14 John Leddy Phelan, “Pre-Baptismal Instruction and the Administration of 
Baptism in the Philippines during the Sixteenth Century”, The Americas, vol. 12, 
núm. 1, julio de 1955, pp. 3-23.

0035-0064-MARTINEZ.indd   43 23/11/2017   09:41:43 a.m.



44	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

C
u

a
d

r
o

 1
. E

m
ba

ja
da

s (
o 

in
cu

rs
io

ne
s)

 e
sp

añ
ol

as
 m

isi
on

al
es

 a
 C

hi
na

 (1
57

5-
16

19
)*

	
A

ño
	

Lí
de

r	
Ó

rd
en

es
	

Lu
ga

r

	
15

75
	

M
ar

tín
 d

e 
R

ad
a	

A
gu

st
in

os
	

Fu
jia

n
	

15
79

	
Pe

dr
o 

de
 A

lfa
ro

	
Fr

an
ci

sc
an

os
	

G
ua

ng
zh

ou
	

15
82

-1
58

3	
A

lo
ns

o 
Sá

nc
he

z 
(S

.J.
)	

Je
su

ita
s y

 fr
an

ci
sc

an
os

	
G

ua
ng

zh
ou

	
15

82
	

Je
ró

ni
m

o 
Bu

rg
os

	
Fr

an
ci

sc
an

os
	

G
ua

ng
zh

ou
	

15
90

	
Ju

an
 d

e 
C

as
tr

o	
D

om
in

ic
os

	
**

	
15

93
	

Lu
is 

G
an

du
llo

	
D

om
in

ic
os

	
Fu

jia
n

	
15

96
	

Lu
is 

G
an

du
llo

	
D

om
in

ic
os

	
G

ua
ng

zh
ou

	
15

99
	

D
ie

go
 d

e 
A

du
ar

te
	

D
om

in
ic

os
	

G
ua

ng
zh

ou
	

16
04

	
Lu

is 
G

an
du

llo
	

D
om

in
ic

os
	

G
ua

ng
zh

ou
	

16
12

	
Ba

rt
ol

om
é 

M
ar

tín
ez

	
D

om
in

ic
os

	
M

ac
ao

	
16

19
	

Ba
rt

ol
om

é 
M

ar
tín

ez
	

D
om

in
ic

os
	

G
ua

ng
zh

ou

El
ab

or
ac

ió
n 

de
l i

nv
es

tig
ad

or
.

* 
El

 d
om

in
ic

o 
po

rt
ug

ué
s 

G
as

pa
r 

de
 la

 C
ru

z 
lle

gó
 a

 G
ua

ng
zh

ou
 e

n 
ju

lio
 d

e 
15

56
, y

 p
er

m
an

ec
ió

 a
hí

 ta
n 

só
lo

 u
n 

m
es

 a
nt

es
 d

e 
su

 d
es

tie
rr

o 
po

r 
la

s a
ut

or
id

ad
es

 c
hi

na
s.

**
 C

ap
tu

ra
do

s p
or

 la
s a

ut
or

id
ad

es
 c

hi
na

s a
nt

es
 d

e 
lle

ga
r 

a 
la

 c
os

ta
.

0035-0064-MARTINEZ.indd   44 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 45

La primera embajada se desarrolló en 1575.15 El 8 de abril 
de ese año llegó a Manila el mandatario chino Wang Wanggao 
王望高 y lo recibió Guido de Lavezaris, gobernador interi- 
no debido a la muerte de Legazpi. Esta oportunidad debía apro-
vecharse, por lo que Lavezaris, a sabiendas de los problemas de 
piratería atravesados por las autoridades chinas, se comprome- 
tió a capturar al famoso pirata Limahong, o Ling Feng 林鳳, y 
a entregarlo vivo o muerto.16 Además, le entregó a unas muje- 
res chinas liberadas por los españoles luego del enfrentamiento 
con susodicho pirata durante la batalla de Pangasinán en mar- 
zo de 1575. Este compromiso facilitó a los españoles un permi- 
so para la primera embajada en China, cuyo principal objetivo 
consistió en obtener un enclave comercial en Fujian.

El 2 de junio de 1575, Wang regresó a China con la embaja-
da española liderada por Miguel de Loarca y Pedro Sarmiento. 
La embajada incluyó soldados, encomenderos y a los misione-
ros agustinos Martín de Rada y Jerónimo Marín. El plan de 
Lavezaris consistía en obtener un permiso de residencia para 
los dos misioneros y que, luego de la negociación del enclave, 
el resto de la embajada regresara a Manila. El 5 de julio llega- 
ron al puerto de Xiamen y, a los dos días, a Tong’an, ciudad al 
norte de la bahía, la cual los conectó mediante canales de ríos 
hasta Fujian, donde un mandatario llamado Liu Yaohui 劉堯
誨 los recibió el 17 de julio. Este encuentro fue aprovechado 
por los agustinos para solicitar el permiso de residencia con 
los objetivos de predicar la religión y aprender la lengua y las 
costumbres. El gobernador les pidió tiempo para tramitar la 
solicitud ante las autoridades imperiales; de paso, el mismo 
procedimiento se siguió en la negociación portuguesa por la 
cesión de Macao en la costa de Guangdong; en su momento 
desde Malaca, ahora desde Manila.

15 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 56-72.
16 Igawa Kenji, “At the Crossroads: Limahon and Wakō in Sixteenth-Century 

Philippines”, en Robert J. Antony (ed.), Elusive Pirates, Pervasive Smugglers: Violence 
and Clandestine Trade in the Greater China Seas, Hong Kong, Hong Kong University 
Press, 2010, pp. 73-84. Dolors Folch, “Piratas y flotas de China según los testimonios 
castellanos del siglo xvi”, en Pedro San Ginés Aguilar (ed.), La investigación sobre Asia 
Pacífico en España, Granada, Universidad de Granada, 2007, pp. 267-286.

0035-0064-MARTINEZ.indd   45 23/11/2017   09:41:43 a.m.



46	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

Acerca del modo de negociación sino-europeo, y siguien- 
do a Manel Ollé,17 se pueden identificar cinco indicadores que 
apoyan la hipótesis planteada sobre el desarrollo de un espacio 
portuario chino durante esta época. Primero, el pragmatismo 
y la distancia de los acuerdos del marco legal imperial, ya que 
se realizaron a nivel provincial, lo que evidencia la autonomía 
y la discrecionalidad en el ejercicio del poder y la interpreta-
ción de las leyes del espacio portuario chino. Segundo, tanto 
portugueses como españoles fueron vistos por los chinos como 
una comunidad mercantil más, lo cual va en línea con la di-
námica del mundo sino-surasiático, pero prueba el desinterés 
por notar los objetivos misionales europeos. Tercero, ambos 
acuerdos surgieron de una coyuntura política y económica 
donde la interacción con los europeos se tornaba beneficio- 
sa. Cuarto, los acuerdos venían precedidos de acciones mili- 
tares contra los wokou (piratas). Y quinto, en ambos casos, el pa-
pel europeo de intermediación económica permitiría la entrada 
de la tan apreciada plata y la conexión con rutas comerciales de 
largo alcance.

Sin embargo, una serie de acontecimientos llevó al fracaso 
de la embajada. Ling Feng logró huir del asedio español. Lave-
zaris murió y fue sustituido por Francisco de Sande, especia-
lista en derecho canónico por las universidades de Salamanca 
y Sevilla, y quien no compartía las ideas de negociación de su 
predecesor y más bien impulsó —muy acorde con el crítico de 
Bartolomé de las Casas, el presbítero Juan Ginés de Sepúlveda— 
el proyecto de conquista armada de China.18 Sande justificó su 
política con los postulados del derecho divino (católico) de esos 
años e interpretó, además, la entrega de regalos a las autoridades 
chinas como un tributo de sumisión jerarquizada. Con Sande 
quedaron sepultados, al menos por un tiempo, el acuerdo y el 
entendimiento sino-español.

Esta primera embajada terminó, entonces, el 28 de octubre 
de 1575. Pero más allá del obvio fracaso, resaltan dos aspectos 
positivos para el desarrollo de la Misión China: la experiencia de 

17 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 65-66.
18 Ibid., pp. 72-84.

0035-0064-MARTINEZ.indd   46 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 47

interactuar con chinos en China y la consecuente redacción de 
textos sobre dicha situación. Loarca y Rada escribieron una re- 
lación cada uno. Relacion del viaje que hezimos a la China des- 
de la ciudad de Manila y Relaçion Verdadera delascosas del Rey- 
no de Taibin por otro nombre China, respectivamente. Por su 
parte, Marín fue una de las fuentes orales utilizadas por Gon-
zález de Mendoza.

Cuatro años después de estos acontecimientos se realizó la 
segunda incursión misional en China, pero esta vez fue dirigida 
por franciscanos. Esta orden había llegado a Filipinas en 1578 
y fundado la provincia de San Gregorio, con la idea de hacer 
trabajos misionales en China, Japón y el resto de Asia Orien-
tal. La expedición tuvo un carácter secreto e ilegal, ya que no 
consiguió permiso del gobernador filipino, e incluyó a los 
frailes Pedro de Alfaro, Agustín de Tordesillas, Sebastián de 
San Francisco (o de Baeza) y Juan Bautista Lucarelli de Pésaro. 
La llegada al territorio chino se dio el 21 de junio de 1579, a 
través del estuario del Zhujiang o río de las Perlas, pero la ex-
pedición fue detenida en la ciudad de Guangzhou, donde los 
franciscanos fueron interrogados y luego confinados por se- 
manas en un barco. Cuando lograron librarse, los misioneros 
fueron a Zhaoqing a entrevistarse con el dutang 都堂 o comi- 
sionado imperial de la provincia, quien les hizo regresar a 
Guangzhou con la orden expresa de salir del país. En este proce- 
so murió De Baeza, en tanto que De Alfaro y Lucarelli salieron 
vía Macao, y De Tordesillas regresó a Manila. Los misioneros, al 
parecer, todavía no comprendían la dinámica relacional china, 
así que las puertas continuaron cerradas para los intereses de 
evangelización.

Al año siguiente (1580), Gonzalo Ronquillo de Peñalosa re- 
levó a Sande en la gubernatura de las Filipinas. El cambio de go- 
bernador trajo consigo las intenciones de una nueva embajada en 
China. Entre 1580 y 1581 se realizaron los preparativos para 
que ésta se presentara ante Wanli 万历, decimotercer empe- 
rador Ming. La embajada estaría dirigida por los agustinos Juan 
González de Mendoza, Francisco de Ortega y, nuevamente, 
Jerónimo Marín; Rada había fallecido dos años antes. Empero, 
desde Nueva España el proyecto se desestimó debido a los fan-
tasmas del fracaso de las incursiones anteriores, la humillación 

0035-0064-MARTINEZ.indd   47 23/11/2017   09:41:43 a.m.



48	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

ante la posibilidad de uno nuevo y las dificultades económicas 
y logísticas.19

En este contexto, la dinámica misional cambiaría con la 
llegada de los dominicos a las Filipinas. Primero con el primer 
obispo del archipiélago en 1581, el discípulo de Bartolomé de 
las Casas, Domingo de Salazar, quien arribó junto con el pri-
mer grupo de jesuitas, y, segundo, porque la jurisdicción en los 
trabajos con los sangleyes pasó de los agustinos a los domini- 
cos cuando éstos llegaron en 1587. Al igual que los franciscanos, 
los dominicos fundaron su provincia en Filipinas, la Provincia 
del Santísimo Rosario,20 también con la idea de un proyecto 
misional para todo el este de Asia.21 Como los agustinos y los 
franciscanos, los dominicos tenían la mirada puesta en la Mi-
sión China; por algo Salazar escribió a Felipe II en 1590: “una 
de las razones que me mobieron á acetar este obispado fué 
saver que estavan estas yslas muy cerca de la China y que abía 
en ellas muchos naturales de aquel Reino que á ellas se abían 
benido á bivir”.22

A pesar del arribo de los dominicos, pronto se organizó sin 
ellos una segunda embajada (o tercera incursión), liderada por 
un jesuita y con la participación sólo de franciscanos. Un fac- 
tor clave para su realización fue la unión de las coronas española 
y portuguesa luego de las Cortes de Tomar en abril de 1581. En 
ellas, Felipe II prometió la independencia de la administración 
portuguesa y la separación de los imperios coloniales de ultra-
mar. De igual manera, el ahora también Felipe I de Portugal les 
prohibió a sus súbditos de Goa, Macao y Manila la entrada a las 
regiones reservadas al país del cual no eran naturales. Aunque 
se vedó el comercio entre portugueses y españoles, la dinámi- 
ca de intercambio de seda china por armas y municiones en- 

19 Ibid., pp. 84-88.
20 En 1589, esta provincia se reconocía en el capítulo general celebrado en Venecia 

con el título: “Provincia de Nuestra Señora del Rosario en las Islas Filipinas” y “Pro-
vincia del Santísimo Rosario de Filipinas”, mientras que siete años después (1596), en 
Valencia, apareció con el nombre de “Provincia del Santísimo Rosario de Filipinas”.

21 En 1588 se organizó el convento de Santo Domingo en Manila y llegaron a 
Japón en 1602, a la isla Hermosa (Taiwán) en 1626, a China en 1632 y a Tonkín en 1676.

22 Domingo de Salazar, “Carta-Relación de las cosas de la China y de los chinos 
del Parián de Manila, enviada al Rey Felipe II por Fr. Domingo de Salazar, O. P, 
primer obispo de Filipinas. Desde Manila, á 24 de junio, de 1590”, Archivo General 
de Indias, Filipinas 74.

0035-0064-MARTINEZ.indd   48 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 49

tre Manila y Macao se convirtió en la tónica de estos años.23 Con 
este panorama revivieron las iniciativas españolas de controlar 
la especiería de las Molucas.

Ronquillo de Peñalosa solicitó datos de carácter militar a los 
portugueses en las Molucas y ordenó el acondicionamiento del 
puerto de Nueva Segovia en la región de Cagayán, al nordeste 
de la isla de Luzón, como base para futuras expansiones terri-
toriales por el mundo Pacífico y el espacio portuario chino. Al 
mismo tiempo, envió una embajada a Macao, dirigida por el 
jesuita Alonso Sánchez, para que solicitara la sumisión por-
tuguesa ante Felipe II. Los objetivos eran los mismos de la 
embajada anterior: establecer una misión, comercio y un puer- 
to enclave, y la recopilación de información estratégica.24

La embajada la integraron 26 personas, entre misioneros 
(dos franciscanos se sumaron en Ilocos), marineros, intérpretes, 
un piloto y remeros naturales de las Filipinas. Salió de Manila 
el 14 de marzo de 1582, pero la poca precisión en la ruta los 
llevó hasta Zhelin, enclave fronterizo con Fujian en la costa 
de Guangdong. Allí se les escoltó a una base militar donde se 
les interrogó y se examinó e inventarió todo su cargamento, 
en un ambiente de mucha tensión debido a las barreras del 
idioma. Después se decidió enviarlos al puerto de Ningbó, en la 
costa de Zhejiang, adonde llegaron el 12 de abril y nuevamente 
fueron interrogados. En Ningbó se encontraron con un oficial 
que hablaba tagalo y, con su ayuda, lograron un permiso para 
continuar hasta Guangzhou. Tomaron el trayecto vía Haifeng y 
descansaron en Huizhou, donde volvieron los interrogatorios, 
pero finalmente llegaron a Guangzhou.25

En dicha ciudad hicieron entrega de las cartas del gober-
nador filipino al haidao 海道, especie de vicecomisario de las 
costas, identificado por Sánchez como la máxima autoridad de 
la ciudad. Este momento coincidió con uno de los dos viajes 

23 Charles Ralph Boxer, The Christian Century in Japan (1549-1650), Manchester, 
Carcanet Press, 1993, pp. 241-242.

24 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 89-96.
25 Alonso Sánchez, “Relación breve de la jornada quel P. Alonso Sánchez de la 

Compañía de Jesús hizo por horden y parezer del SR. D. Gonzalo Ronquillo de Pe- 
ñalosa, governador de Philipinas, y del Sr. obispo y oficiales de S.M. desde la Isla de 
Luzón y ciudad de Manila a los Reynos de la China”, Manila, abril-junio de 1583, 
Archivo General de Indias, Filipinas 79, 2, 15.

0035-0064-MARTINEZ.indd   49 23/11/2017   09:41:43 a.m.



50	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

anuales permitidos a los portugueses desde Macao. Entre los 
portugueses se encontraban otros jesuitas. Luego de la primera 
audiencia a los cuatro misioneros de la embajada española, se les 
trasladó a la residencia temporal del jesuita Michele Ruggieri, 
“líder” de la Misión China para ese momento y quien, junto 
con Matías Panela, realizaba la primera embajada macaense 
en territorio chino. A él, Sánchez le reveló los verdaderos 
objetivos de la embajada española.26 A los tres días volvieron 
los interrogatorios y los misioneros pasaron el filtro, pero aún 
debían esperar la resolución del dutang en Zhaoqing, un fujienés 
llamado Chen Rui 陳瑞, con el grado jinshi desde 1553, y uno 
de los primeros personajes en aparecer en el diario de Ricci al 
llegar a China.27

Sin embargo, los planes españoles se filtraron entre los por- 
tugueses y de ellos a Chen Rui, quien de inmediato ordenó el 
arresto de los miembros de la embajada (con excepción de los 
cuatro misioneros) y demandó la presencia de las autoridades de 
Macao para rendir explicaciones. En este contexto se nombró a 
Ruggieri nuevo obispo de Macao, y se le encomendó la negocia-
ción de la liberación de los españoles. Por su parte, Sánchez salió 
rumbo a Macao, adonde llegó entre el 29 y el 31 de mayo. Allí 
se encontró con Alessandro Valignano, visitador del obispado 
de Goa de la Compañía de Jesús en “las Indias portuguesas”. 
Valignano regresaba de Nagasaki y se encontraba pronto a salir 
hacia Europa junto con cinco japoneses conversos.28

En julio de 1582, buscando evitar la persecución de las 
autoridades chinas, Sánchez huyó en secreto rumbo a Japón, 
pero un temporal hizo que la embarcación en que viajaba 
naufragara en la isla de Taiwán entre el 17 y el 21 julio, tiempo 
en que convivió con el jesuita portugués en Japón Francisco 
Pires. En ese momento, Taiwán se conocía, según las fuentes 
chinas Ming, como Dongfan o bárbaros del este, y Da Liuqiu, 
especie de archipiélago junto a Japón y a la isla Okinawa; se-
gún las portuguesas, como Ilha Formosa, y para las españolas 

26 Idem.
27 Matteo Ricci, China in the Sixteenth Century: The Journals of Matthew Ricci, 

1583-1610, trad. Louis Jouis Gallagher, Nueva York, Random House, 1953, pp. 135- 
136.

28 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 96-109.

0035-0064-MARTINEZ.indd   50 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 51

era la isla Hermosa. Era un territorio no sinizado, con escasa 
presencia migratoria, escala habitual de juncos en el trayecto 
Fujian, Luzón, Borneo, Java, Sumatra y Malasia, y base de 
operaciones y puerto de esclavos de los wokou sino-japoneses. 
El 4 octubre de 1582 lograron construir una nueva embarcación 
y zarparon de regreso a Macao.

En Macao, Sánchez se enteró de una nueva incursión de 
una embajada misional española, liderada por el franciscano 
Jerónimo Burgos y conformada por 17 personas, entre mi-
sioneros y soldados, pero todos vestidos de franciscanos.29 
Esta delegación salió de Manila el 21 de junio y se encontraba 
encarcelada en una prisión de Guangzhou desde hacía meses 
debido al enfado de las autoridades chinas por el engaño de la 
embajada anterior. Sánchez solicitó, entonces, a los jesuitas, a 
las autoridades civiles de Macao y al comerciante Bartolomeu 
Vaz Landeiro,30 la mediación con los chinos para liberar a los 
detenidos en Guangzhou, que ya sumaban 39 españoles entre 
las dos embajadas. Esto llevó a la conformación de una segun- 
da embajada macaense a Zhaoqing en noviembre de 1582. 
Ésta fue encabezada por Panela e iba repleta de regalos, con lo 
que logró calmar los ánimos chinos y algunos éxitos, tal vez 
inesperados, para los intereses portugueses y jesuitas. No sólo 
se solucionaron los problemas ocasionados por las embajadas 
españolas anteriores (incluida la liberación de los 39 detenidos) 
y se consolidó Macao ante las autoridades chinas, sino que 
además Panela consiguió, por primera vez, un permiso de resi-
dencia en el interior del territorio chino para el establecimien- 
to de una misión jesuita permanente en Zhaoqing.31 A ella, a 
los pocos meses, llegó un joven Ricci, y la historia del encuen- 
tro de China con los misioneros cambiaría para siempre.32

Finalmente, el 18 de diciembre de 1582, los portugueses 
de Macao juraron fidelidad a Felipe II. Para ello fue clave la 
intermediación de Valignano. Los portugueses sólo pusieron 

29 Ribadeneira, Historia de las islas del archipiélago…, op. cit., p. 110.
30 Importante comerciante portugués en las rutas asiáticas desde Goa hasta 

Nagasaki, apodado por los japoneses como el Rey de los portugueses.
31 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 114-118.
32 Ricardo Martínez Esquivel, “Xitai 西泰 o ‘la Eminencia del Oeste’ y su en-

crucijada al inventar a Deus en la mente de kongzi 孔子 a 2000 años de su muerte”, 
Revista de Lenguas Modernas, núm. 23, enero-junio de 2015, pp. 437-454.

0035-0064-MARTINEZ.indd   51 23/11/2017   09:41:43 a.m.



52	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

una condición: no más embajadas españolas a China o a Macao. 
Por otro lado, con la sumisión portuguesa, el imperio de la Casa 
de los Habsburgo ganó un punto clave en la ruta comercial 
Goa-Nagasaki.

El 27 de marzo de 1583, los miembros de las dos fallidas 
embajadas regresaron a Manila luego de una travesía (la primera 
al menos) de un año y dos semanas.33

El año de regreso de las antedichas delegaciones también 
incluyó un hecho importante para el desarrollo de la Misión 
Sangley. Una de las instituciones más lamentables de la histo- 
ria del cristianismo, la Inquisición, llegó al Sudeste Asiático. Y 
si bien el Consejo de la Suprema Inquisición española no or- 
ganizó un tribunal, estableció una comisaría en Manila, depen-
diente del Tribunal del Santo Oficio novohispano.34 Debido 
a las dificultades de comunicación entre Manila y Nueva Es- 
paña, esta comisaría llevó a cabo funciones de subtribunal. Los 
misioneros mendicantes y jesuitas en Manila tenían cierta auto-
nomía en comparación con el clero secular, pero eso no signi- 
ficó que estuvieran exentos del patronazgo español y la justicia 
inquisitorial.

La comisaría de Manila, al igual que todos los tribunales espa- 
ñoles, no tenía la facultad de llevar asuntos indígenas, pues de 
éstos se responsabilizaba cada diócesis.35¿De quiénes, entonces, 
se ocupó en Filipinas? En su mayoría, de los chinos del Parián 
acusados principalmente de idólatras y supersticiosos36 —re-
presentación común entre los misioneros mendicantes sobre la 
religiosidad china—,37 pero también de los musulmanes de Min- 

33 Ollé, La empresa de China, op. cit., pp. 119-120.
34 José Toribio Medina, Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición en 

México, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1991, p. 15.
35 Solange Alberro, Inquisición y sociedad en México, 1571-1700, México, Fondo 

de Cultura Económica, 1988, p. 26.
36 Gómez Pérez Dasmariñas, Cristóbal de Salvatierra y Alonso de Torres, “Un 

auto que apareció fijado en las puertas de Santo Domingo, firmado por Fray Cristóbal 
de Salvatierra, sobre la representación de comedias de los Chinos”, febrero-marzo de 
1592, Archivo General de Indias, Filipinas 6.

37 Dolors Folch, “Antes del confucianismo. La religión china vista a través de los 
testimonios castellanos del siglo xvi”, en Pedro San Ginés Aguilar (ed.), Nuevas pers- 
pectivas de investigación sobre Asia Pacífico, Granada, Universidad de Granada, 2008, 
pp. 195-210.

0035-0064-MARTINEZ.indd   52 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 53

danao y los sultanatos vecinos,38 así como de los piratas ho-
landeses, ingleses y japoneses, y de los comerciantes armenios 
sujetos a causas de fe por no profesar el catolicismo.39

El trabajo con los chinos de Manila en la Misión Sangley, 
al igual que en el resto de las misiones cristianas alrededor del 
mundo, incluyó la imposición de la cultura española, como 
el cambio del nombre en el bautizo, el uso de vestimentas es-
pañolas o el corte de cabello —con el cual también se pretendía 
evitar su retorno al continente al suprimirse un rasgo de iden-
tidad—. Este tipo de represiones llevó a los chinos sangleyes a 
organizar rebeliones; como respuesta, los españoles ajusticiaron 
y exterminaron a varias decenas de miles de chinos durante el 
siglo xvii (1603, 1639, 1662, 1668).40

Acerca de estas masacres, Manel Ollé explica la producción 
a posteriori de los siguientes tres mismos acontecimientos. 
Primero, debido a la importancia de la comunidad sangley en 
Filipinas para la economía española, se buscaron maneras de 
repoblar el Parián. Segundo, a pesar de los riesgos de una nueva 
matanza, el Parián se repoblaba rápidamente con comerciantes 
e inmigrantes chinos. En estas dos situaciones se observa la pre-
sión migratoria de Fujian y el atractivo mercantil de Manila. Y 
tercero, no obstante que estas masacres eran del conocimiento 
de las autoridades chinas, no hubo ninguna iniciativa de ven-
ganza o intervención.41 El argumento de Ollé es destacable, 
ya que apoya la hipótesis propuesta de un espacio portuario 
chino y la consecuente expansión de un mundo chino más 
allá de las fronteras imperiales y específicamente en el Sudeste 
Asiático.

38 Antes de la llegada de los españoles al Sudeste Asiático, el islam había arriba-
do a las islas de la actual Indonesia y, en el momento en que penetró en Mindanao, 
el cristianismo lo hizo en Cebú y Luzón. Por consiguiente, el archipiélago filipino 
atestiguó una nueva lucha española de “moros y cristianos”. Ostwald Sales Colín, El 
movimiento portuario de Acapulco. El protagonismo de Nueva España en la relación con 
Filipinas, 1587-1648, México, Plaza y Valdés, 2000, p. 46.

39 Medina, Historia del Tribunal…, op. cit., p. 263. F. Delor Angeles, “The Philip
pine Inquisition: A Survey”, Philippine Studies, vol. 28, núm. 3, cuarto trimestre de 
1980, pp. 253-283.

40 Manel Ollé, “La formación del Parián de Manila: la construcción de un equi-
librio inestable”, en San Ginés Aguilar (ed.), La investigación sobre Asia Pacífico en 
España, op. cit., pp. 28-29.

41 Ibid., p. 46.

0035-0064-MARTINEZ.indd   53 23/11/2017   09:41:43 a.m.



54	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

Pero no todo en la Misión Sangley consistió en Inquisición 
y masacres. Los frutos del trabajo misional pueden ser valora- 
dos en términos religiosos, culturales y económicos. Por ejem- 
plo, paulatinamente aumentó el número de bautizados regis-
trados.42 La estrategia consistió en aprender la lengua china,43 
incluidas sus variantes fujianesas (habla de los sangleyes). Como 
consecuencia, hubo una importante producción de literatu- 
ra con propósitos evangelizadores, como catecismos y tratados 
teológicos, pero también gramáticas y vocabularios. En este 
contexto sobresalió la primera traducción de un texto chino 
a una lengua europea viva (castellano), el Mingxin baojian 明
心宝鉴 (conjunto de citas de libros clásicos), traducido por el 
dominico Juan Cobo.

El dominio de la lengua china les proporcionó a los 
misioneros una llave de acceso a las redes sociales chinas, en 
particular a las comerciales, del Sudeste Asiático hasta Fujian. 
De hecho, al parecer, el mismo gobernador filipino Santia- 
go de Vera se preocupó por la cristianización de los sangleyes 
y les proporcionó instructores chinos a los misioneros.44 De 
acuerdo con José Antonio Cervera, esta preocupación entre 
los misioneros mendicantes de aprender la lengua china es un 
claro precedente de la estrategia jesuita de acomodación.45 Estas 
órdenes, en lo referente a lo que Ricci y sus sucesores jesui- 
tas harían después, no tienen nada que envidiarles; los agustinos 
tuvieron a Rada, y los dominicos, además de Cobo, a Miguel 
de Benavides, sobre quienes el obispo de Salazar llegó a señalar 
que “los dos an aprendido tan bien la lengua de los sangleyes, 
y el uno las letras de su lengua, ques la cosa más dificultosa 
que en ella ay, que los sangleyes están maravillados de lo que 
save”.46

42 Diego de Aduarte [1640], Historia de la provincia  del Rosario de la Orden 
de Predicadores, en Filipinas, Japón y China, Madrid, Consejo Superior de Investigacio-
nes Científicas, 1962, vol. 1, p. 187. Sales Colín, El movimiento portuario…, op. cit., 
p. 48.

43 Ricardo Martínez Esquivel y Pablo Rodríguez, “Entre la religiosidad china y 
el evangelio cristiano: ¿una mirada a la ‘otra’ primera divergencia?”, Revista Estudios, 
núm. 32, 2016, pp. 518-557.

44 Albert Chan, “A Note on the Shih-lu of Juan Cobo”, Philippine Studies, 
vol. 37, núm. 4, cuarto trimestre de 1989, p. 481.

45 Cervera, Tras el sueño de China, op. cit., p. 322.
46 Salazar, “Carta-Relación de las cosas…”, op. cit.

0035-0064-MARTINEZ.indd   54 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 55

Además del aprendizaje de la lengua, la Misión Sangley se 
caracterizó por la organización de hospitales gratuitos, como 
en el caso de los franciscanos y los dominicos, que “trataron 
de hacer un hospital donde curar los enfermos pobres, que era 
mucho lo que padecían en tierra extraña, desamparados de to-
dos, en la mayor necesidad, que es la enfermedad y la muerte”.47 
Igualmente, hubo una preocupación por la educación primaria 
y la enseñanza de oficios, como pintar, encuadernar, coser, y 
hasta de astrología.48

Regresando a las embajadas misionales o, mejor dicho, a 
los intentos de incursión en China, antes de finalizado el si- 
glo xvi, como se observa en el cuadro 1, hubo cuatro más 
(1590, 1593, 1596 y 1599) y todos por parte de dominicos. En 
el primero los misioneros terminaron encarcelados en Haiteng 
hasta su destierro a Manila, y en los otros tres lo mismo, pero en 
Guangzhou.49 El cambio de siglo no trajo mayor suerte y, más 
bien, tras la masacre de 1604, un Ricci ya instalado en China 
encendió las luces de alarma, pero, como se explicó líneas arriba, 
siguiendo a Ollé, luego de una embajada en ese mismo año,

[…] negociaron bien con el Virrey de la provincia de Chincheo [Quan-
zhou, Fujian], que es de donde vienen los chinos a Manila; y habiéndo- 
les dado licencia para comprar muchas municiones para su ciudad, los 
despidió prometiendo continuar con el trato, como lo hizo, pues el año si- 
guiente vinieron trece navíos, y de allí adelante se fue continuando, 
como si nada de lo dicho hubiera ocurrido.50

Años después de estos acontecimientos, un nuevo hecho 
transformó la dinámica de la Misión China. En 1608, el papa 
Pablo V autorizó a todas las órdenes misioneras la incursión 
para trabajos de evangelización en China y Japón, con libertad 
de elegir la ruta de ingreso. Esto terminó con el monopolio 
jesuita y la necesidad de acudir al padroado portugués, pero 
acentuó la competencia y el enfrentamiento entre las órdenes 
y los imperios marítimos por la llegada al Reino del Centro. 

47 Aduarte, Historia de la provincia…, op. cit., vol. 1, pp. 218-219.
48 Ibid., p. 219.
49 José María González, Historia de las Misiones dominicas en China, Madrid, 

Imprenta Juan Bravo 3, 1964, vol. 1, pp. 37 y ss.
50 Aduarte, Historia de la provincia…, op. cit., vol. 1, p. 431.

0035-0064-MARTINEZ.indd   55 23/11/2017   09:41:43 a.m.



56	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

Como hasta el momento sucedió, la Misión China nunca se des-
envolvió como un proyecto unido y coherente del catolicismo.

Hubo dos intentos más de incursión desde Manila, ambos 
liderados por el dominico Bartolomé Martínez, en 1612 y 
1619, mas al parecer este camino estaba destinado al fracaso. 
Entonces, se buscaron nuevas rutas. Se probó vía Corea en 
1618, pero los misioneros fueron detenidos en su escala en el 
puerto japonés de Nagasaki.51 No obstante, una nueva posibi-
lidad surgió: Taiwán, aunque el imperialismo español no era 
el único que estaba tras esta isla, pues un nuevo actor había 
emergido surcando las aguas orientales del mundo Pacífico: 
los holandeses.

En 1588, debido a la guerra española con holandeses e in-
gleses y el consecuente desastre de la Armada española, hubo 
un declive de la influencia española en el mundo Pacífico. 
Esto permitió la incursión de los comerciantes holandeses, 
quienes en 1602 organizaron lo que podría considerarse la 
primera corporación multinacional de la historia: la Compañía 
Neerlandesa de las Indias Orientales (Vereenigde Oostindische 
Compagnie) —voc, por sus siglas en neerlandés—. Los barcos 
holandeses navegaron primero hasta Java, en la actual Indonesia 
(1596), e iniciaron las travesías de barcos cargados de maderas 
del bosque, café y añil y con planes de conquista comercial de 
las islas de las especias. Pronto, la voc se convirtió en la más 
importante potencia del archipiélago indonesio; sobrepasó a 
Batavia, principal centro comercial antes de su llegada. Empe-
zaron el cultivo de extensas tierras por medio de alianzas con 
los sultanatos, y monopolizaron los acuerdos comerciales, 
exclusivos para los transportistas holandeses.52

Cargamentos chinos y una creciente población comercian- 
te y mano de obra china ampliaron el intercambio regional 
y ayudaron a construir canales, vecindarios y fortificaciones. 
Poco a poco, los pueblos de bambú y techo de palma dieron 
paso a estructuras de madera reforzadas con piedra de cantera 
cincelada en ladrillos, azulejos y pavimentos. El personal de la 

51 González, Historia de las Misiones…, op. cit., vol. 1, p. 43.
52 Ruurdje Laarhoven y Elizabeth Pino Wittermans, “From Blockade to Trade: 

Early Dutch Relations with Manila, 1600-1750”, Philippine Studies, vol. 33, núm. 4, 
cuarto trimestre de 1985, pp. 485-504.

0035-0064-MARTINEZ.indd   56 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 57

voc vivía dentro de las murallas de la ciudad de Batavia, acom-
pañado por miembros de su familia y sirvientes. En los barrios 
cercanos se establecieron los mardijkers, mestizos resultado de 
las relaciones exogámicas de los holandeses con los nativos y las 
comunidades asiáticas cristianas. Por su parte, a los chinos de 
Batavia se les forzó a salir de la ciudad amurallada por discrimi-
nación étnica, lo que llevó a la construcción de un barrio chino, 
próspero hasta el día de hoy (2018), como centro comercial de 
restaurantes y mercados.53 Al igual que en la comunidad espa-
ñola de Manila, donde las relaciones exogámicas y el desarrollo 
del mestizaje transformaron el paisaje de las comunidades y las 
culturas, en los centros urbanos holandeses y chinos se entre-
tejieron relaciones con javaneses. Por ejemplo, las familias de 
Eurasia producto de matrimonios holandeses y javaneses, por 
lo general fueron cristianas, políglotas y pluriculturales en lo 
que respecta a comidas y vestimentas.

En 1624, la voc llegó a Taiwán; empero, los holandeses se 
establecieron sólo en el sur de la isla, por lo que en 1626, cuan-
do llegaron los españoles, contaron con la parte norte para su 
conquista. La expedición militar española partió de Manila el 8 
de febrero de 1626, con la participación de Bartolomé Martínez 
y otros cinco dominicos. Los españoles se establecieron en un 
lugar que llamaron la Santísima Trinidad, actual Keelung, y al 
poco tiempo fundaron conventos dominicos y franciscanos. La 
misión en Taiwán pronto alcanzó la tan deseada meta de las 
órdenes mendicantes de insertarse en el territorio chino.

Esta nueva colonia española permitió el desarrollo de una 
red que unió Manila, Taiwán, la costa de Fujian y el sur de Ja- 
pón. Sin embargo, la negativa china a entablar relaciones con 
la Corona española; la resistencia de los sultanatos musulmanes 
en las Molucas y Mindanao; el imperialismo japonés, converti-
do en una amenaza latente para Filipinas, y el fortalecimiento 
de la presencia holandesa, llevaron a la expulsión de los espa-
ñoles del territorio taiwanés en 1640.54 Pero la Misión China, 

53 Li Minghuan, “From ‘Sons of the Yellow Emperor’ to ‘Children of Indonesian 
Soil’: Studying Peranakan Chinese Based on the Batavia Kong Koan Archives”, Journal 
of Southeast Asian Studies, vol. 34, núm. 2, junio de 2003, pp. 215-230.

54 Manel Ollé, “Comunidades mercantiles en conflicto en los estrechos de 

0035-0064-MARTINEZ.indd   57 23/11/2017   09:41:43 a.m.



58	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

en su dimensión mendicante, ya había iniciado dentro de las 
fronteras chinas.

En 1631, la primera embajada misional española salió de Tai- 
wán rumbo a China. Liderada por los dominicos Ángel Coc-
chi y Tomás de la Sierra, se dirigió a Fujian con el objetivo de 
entrevistarse con el dutang, a quien se le presentaría como tri- 
buto una vajilla de plata. La suerte tampoco había cambiado 
mucho, en el camino fueron atacados por piratas y se perdieron 
los regalos. Pocos meses después, los piratas fueron capturados 
y la vajilla fue recobrada. Por su parte, los dominicos lograron 
llegar a la ciudad de Fuzhou, capital fujianesa donde ya había 
una misión dirigida por el jesuita italiano Giulio Aleni, y se 
entrevistaron con el dutang. Tras varios meses, como era la 
constante, se decidió expulsarlos, pero esta vez, en la embar-
cación en la que fueron deportados

[…] iba en aquel navío un japón cristiano, de algunos que andan derra-
mados por la China, con deseo de irse a tierra de cristianos, que sabía 
muy bien la lengua mandarina. Trató, pues, con él el Padre Fr. Angel se 
vistiese su hábito, y se fingiese enfermo, y muy tapado se echase en parte 
escura del navío, como que lo hacía por guardarse del aire y del sereno, 
y no faltó quien ayudase a encubrirle, que semejantes casos corren por 
particular providencia de Dios, y con esto se quedó el Padre en tierra 
escondido, y las guardas que le llevaron a embarcar deslumbradas con 
la vista del fraile fingido, y como el viaje hasta Isla Hermosa era corto, 
pudo ir así desconocido hasta llegar allá.55

Tras seis meses con cierta discreción, Cocchi se trasladó a 
la ciudad de Fu’an, en el norte de Fujian. En julio de 1633, lo 
alcanzaron el dominico Juan Bautista Morales y el franciscano 
Antonio Caballero de Santa María; un año después, el domi-
nico Francisco Díaz y el franciscano Francisco de la Madre de 
Dios, y en 1637, los dominicos Juan García y Pedro Chaves y 
los franciscanos Onofre Palleja, Francisco Escalona, Domingo 
Urquicio y Gaspar Alenda.56 En tan sólo seis años se logró lo 
que no se había podido en más de medio siglo (1565-1631). Una 

Taiwán (1624-1684)”, Revista de Historia Económica, vol. 23, núm. 1, marzo de 2005, 
pp. 275-297.

55 Aduarte, Historia de la provincia…, op. cit., vol. 2, p. 365.
56 Ibid., pp. 357-372.

0035-0064-MARTINEZ.indd   58 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 59

primera etapa de la Misión China llegó a su fin, y dio espacio a 
una nueva en que órdenes, imperios europeos de ultramar e 
intereses de todo tipo, se enfrentarían en detrimento del obje-
tivo teórico de evangelizar el mundo chino.

¿Qué elementos contextuales caracterizaron el estableci-
miento de misiones mendicantes en el interior del territorio 
chino entre los siglos xvii y xviii? ¿Cuáles serían los resultados 
de un análisis comparativo del establecimiento de misiones 
católicas, en términos de órdenes religiosas y provincias chi-
nas? ¿En qué medida el espacio portuario chino condicionó 
el movimiento misionero en China? Teniendo en cuenta la 
experiencia jesuita, la más estudiada de todas, ¿qué similitudes 
y divergencias se identifican en la producción de la cultura, la 
literatura, el arte, las ideas, la teología, la religión y el comer-
cio en los procesos de encuentro y esfuerzo de los misione- 
ros por comprender el Reino del Centro? Éstas son algunas 
de las problemáticas por investigar a partir de la propuesta de 
análisis planteada en este ensayo.

IV

La Misión China se estableció como parte de una modernidad 
expansionista e imperialista. En términos generales, este pro-
yecto funcionó como el espíritu y la justificación teórica de 
intereses de conquista y comercio. Los misioneros buscaron 
a toda costa insertarse socialmente en el mundo chino, apren-
diendo el idioma, por ejemplo, y tal vez sin ser el objetivo 
principal, desarrollando la Misión Sangley (1565-1631) para 
los chinos de ultramar en el Sudeste Asiático y, en particular, 
el espacio colonial filipino. Pero no dejaron de ajustarse a los 
intereses políticos y económicos del poder que los patrocinaba. 
Esto último explica lo tardío (hasta 1631) y la forma en que 
se estableció la primera misión de una orden mendicante en 
territorio chino. Si bien hubo un interés por aprender la lengua 
y realizar trabajos con el fin de insertarse entre los chinos, como 
la enseñanza de oficios o los hospitales gratuitos, no se tuvo la 
visión de comprender la dinámica de relaciones establecida por 
el Imperio chino en Asia desde siglos antes de la llegada de los 

0035-0064-MARTINEZ.indd   59 23/11/2017   09:41:43 a.m.



60	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

europeos. Con la Misión China llegó lo peor no sólo de los 
imperialismos europeos, sino también de la historia del cris-
tianismo, como lo fue la Inquisición.

La investigación histórica sobre los roles de las órdenes men- 
dicantes en la Misión China se encuentra en proceso de 
construcción. Paradigmas historiográficos, como la historia 
global o la prosopografía y el análisis de redes sociales, ofrecen 
ventanas distintas a los estudios sobre los jesuitas, y únicas 
para la comprensión de la Misión China. Además, los escasos 
estudios históricos sobre este tema han quedado marginados de 
los proyectos historiográficos y lo poco realizado se formula 
y difunde de manera aislada. Por consiguiente, se considera 
clave que, para que los papeles desempeñados por las órdenes 
mendicantes en la Misión China se desarrollen como tema his- 
toriográfico, el investigador descubra la utilidad de éstos como 
fuente complementaria a la comprensión de la historia de 
los encuentros, las relaciones y los contactos culturales y del 
poder. v

Dirección institucional del autor:
Sección de Historia de la Cultura/Estudios Generales 
Universidad de Costa Rica 
243-2300 San José, Costa Rica

Fuentes

Aduarte, Diego de [1640], Historia de la provincia del Rosario de la 
Orden de Predicadores, en Filipinas, Japón y China, 2 vols., Madrid, 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1962.

“Copia de vna carta venida de Seuilla a Miguel Saluador de Valencia. 
La qual narra el venturoso descubrimiento que los Mexicanos han 
hecho, nauegando con la armada que su Magestad mando hazer 
en Mexico. Con otras cosas marauillosas, y de gran prouecho 
para la Christiandad; son dignas de ser vistas y leydas”, en Pa-
tricio Hidalgo Nuchera (ed.), Los primeros de Filipinas. Crónicas 
de la conquista del archipiélago, Madrid, Miraguano Ediciones/
Ediciones Polifemo, 1995, pp. 210-212.

Gómez Pérez, Dasmariñas, Cristóbal de Salvatierra y Alonso de 
Torres, “Un auto que apareció fijado en las puertas de Santo 

0035-0064-MARTINEZ.indd   60 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 61

Domingo, firmado por Fray Cristóbal de Salvatierra, sobre la 
representación de comedias de los Chinos”, febrero-marzo de 
1592, Archivo General de Indias, Filipinas 6.

González, José María, Historia de las Misiones dominicas en China, 
vol. 1, Madrid, Imprenta Juan Bravo 3, 1964.

Maldonado Pacheco, Juan de, “Carta en relación de Juan de Mal- 
donado tocante al viaje y población de la isla de Luzón en 
Filipinas que emprendió Martín de Goyti por mandado del 
Gobernador de la Isla de Panae en aquel pays, López de Legázpi, 
Rio de Panay, 6 de mayo de 1572”, Archivo General de Indias, 
Patronato 24, ramo 14.

Ribadeneira, Marcelo de, Historia de las islas del archipielago, y reynos 
de la gran China, Tartaria, Cuchinchina, Malaca, Sian, Camboxa 
y Jappon: Y de lo sucedido en ellos a los religiosos descalcos, de la 
orden del seraphico padre San Francisco, de la prouincia de San 
Gregorio de las Philippinas, Barcelona, Empresa de Gabriel Graells 
y Giraldo Dotil, 1601.

Ricci, Matteo, China in the Sixteenth Century: The Journals of Matthew 
Ricci, 1583-1610, trad. Louis Jouis Gallagher, Nueva York, 
Random House, 1953.

Salazar, Domingo de, “Carta-Relación de las cosas de la China y 
de los chinos del Parián de Manila, enviada al Rey Felipe II por 
Fr. Domingo de Salazar, O. P, primer obispo de Filipinas. Des-
de Manila, á 24 de junio, de 1590”, Archivo General de Indias, 
Filipinas 74.

Sánchez, Alonso, “Relación breve de la jornada quel P. Alonso 
Sánchez de la Compañía de Jesús hizo por horden y parezer del 
SR. D. Gonzalo Ronquillo de Peñalosa, governador de Philipinas, 
y del Sr. obispo y oficiales de S.M. desde la Isla de Luzón y ciudad 
de Manila a los Reynos de la China”, Manila, abril-junio de 1583, 
Archivo General de Indias, Filipinas 79, 2, 15.

Bibliografía

Alberro, Solange, Inquisición y sociedad en México, 1571-1700, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1988.

Angeles, F. Delor, “The Philippine Inquisition: A Survey”, Philippine 
Studies, vol. 28, núm. 3, cuarto trimestre de 1980, pp. 253-283.

Boxer, Charles Ralph, The Christian Century in Japan (1549-1650), 
Manchester, Carcanet Press, 1993.

0035-0064-MARTINEZ.indd   61 23/11/2017   09:41:43 a.m.



62	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 53, NÚM. 1 (165), 2018, PP. 35-64

Cervera, José Antonio, Tras el sueño de China. Agustinos y dominicos 
en Asia Oriental a finales del siglo xvi, Madrid, Plaza y Valdés, 
2013.

Chan, Albert, “A Note on the Shih-lu of Juan Cobo”, Philippine 
Studies, vol. 37, núm. 4, cuarto trimestre de 1989, pp. 479-487.

Ching-Ho, Ch’en, The Chinese Community in the Sixteenth Century 
Philippines, Tokio, The Centre for East Asian Cultural Studies, 
1968.

Descalzo Yuste, Eduardo, “‘Las misiones más trabajosas, y difíci- 
les, que tiene la universal Compañía’. Dificultades de la labor 
misional de la Compañía de Jesús en Filipinas (1581-1768)”, 
Revista Estudios, núm. 32, 2016, pp. 467-495.

Folch, Dolors, “Antes del confucianismo. La religión china vista 
a través de los testimonios castellanos del siglo xvi”, en Pedro 
San Ginés Aguilar (ed.), Nuevas perspectivas de investigación 
sobre Asia Pacífico, Granada, Universidad de Granada, 2008, 
pp. 195-210.

Folch, Dolors, “Piratas y flotas de China según los testimonios 
castellanos del siglo xvi”, en Pedro San Ginés Aguilar (ed.), La 
investigación sobre Asia Pacífico en España, Granada, Universidad 
de Granada, 2007, pp. 267-286.

Folch, Dolors, “Un testimonio infravalorado: la China Ming en las 
relaciones castellanas del siglo xvi”, Boletín Hispánico Helvético, 
núm. 21, primavera de 2013, pp. 41-69.

Kenji, Igawa, “At the Crossroads: Limahon and Wakō in Sixteenth-
Century Philippines”, en Robert J. Antony (ed.), Elusive Pirates, 
Pervasive Smugglers: Violence and Clandestine Trade in the Greater 
China Seas, Hong Kong, Hong Kong University Press, 2010, 
pp. 73-84.

Laarhoven, Ruurdje y Elizabeth Pino Wittermans, “From Blockade 
to Trade: Early Dutch Relations with Manila, 1600-1750”, Philip-
pine Studies, vol. 33, núm. 4, cuarto trimestre de 1985, pp. 485-504.

Martínez Esquivel, Ricardo, “Xitai 西泰 o ‘la Eminencia del Oeste’ 
y su encrucijada al inventar a Deus en la mente de kongzi 孔子 a 
2000 años de su muerte”, Revista de Lenguas Modernas, núm. 23, 
enero-junio de 2015, pp. 437-454.

Martínez Esquivel, Ricardo y Pablo Rodríguez, “Entre la religiosi-
dad china y el evangelio cristiano: ¿una mirada a la ‘otra’ primera 
divergencia?”, Revista Estudios, núm. 32, 2016, pp. 518-557.

Medina, José Toribio, Historia del Tribunal del Santo Oficio de la 
Inquisición en México, México, Consejo Nacional para la Cultu- 
ra y las Artes, 1991.

0035-0064-MARTINEZ.indd   62 23/11/2017   09:41:43 a.m.



MARTINEZ: LA CRISTIANIZACIÓN ENTRE LOS CHINOS DE FILIPINAS…	 63

Minghuan, Li, “From ‘Sons of the Yellow Emperor’ to ‘Children 
of Indonesian Soil’: Studying Peranakan Chinese Based on the 
Batavia Kong Koan Archives”, Journal of Southeast Asian Studies, 
vol. 34, núm. 2, junio de 2003, pp. 215-230.

Numhauser, Paulina, “El Real Patronato en Indias y la Compañía de 
Jesús durante el período filipino (1580-1640). Un análisis inicial”, 
Boletín Americanista, núm. 67, 2013, pp. 85-103.

Ollé, Manel, “Comunidades mercantiles en conflicto en los estrechos 
de Taiwán (1624-1684)”, Revista de Historia Económica, vol. 23, 
núm. 1, marzo de 2005, pp. 275-297.

Ollé, Manel, La empresa de China. De la Armada Invencible al galeón 
de Manila, Barcelona, Acantilado, 2002.

Ollé, Manel, “La formación del Parián de Manila: la construcción de 
un equilibrio inestable”, en Pedro San Ginés Aguilar (ed.), La 
investigación sobre Asia Pacífico en España, Granada, Universidad 
de Granada, 2007, pp. 27-49.

Ollé, Manel, “La proyección de Fujian en Manila: los sangleyes del 
Parián y el comercio de la Nao de China”, en Salvador Bernabéu 
Albert y Carlos Martínez Shaw (eds.), Un océano de seda y plata: 
el universo económico del Galeón de Manila, Sevilla, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, 2013, pp. 155-178.

Pastells, Pablo, “Intentos y conquistas en el Extremo Oriente y 
competencias habidas con los portugueses sobre la posesión de 
las regiones situadas fuera del empeño, antes de la unión de las 
dos Coronas”, ponencia presentada en el II Congreso de Historia 
y Geografía Hispanoamericanas, Sevilla, 1921.

Phelan, John Leddy, “Pre-Baptismal Instruction and the Admi-
nistration of Baptism in the Philippines during the Sixteenth 
Century”, The Americas, vol. 12, núm. 1, julio de 1955, pp. 3-23.

Sales Colín, Ostwald, El movimiento portuario de Acapulco. El prota-
gonismo de Nueva España en la relación con Filipinas, 1587-1648, 
México, Plaza y Valdés, 2000.

Tremml-Werner, Birgit, “The Global and the Local: Problematic 
Dynamics of the Triangular Trade in Early Modern Manila”, 
Journal of World History, vol. 23, núm. 3, septiembre de 2012, 
pp. 555-586.

0035-0064-MARTINEZ.indd   63 23/11/2017   09:41:43 a.m.




