TRADUCCION

GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT

“La upanisad ‘Cabeza de Atharvan’
dedicada a Ganapati”

Traduccién del sénscritg e introduccidn de
ANSELMO HERNANDEZ QUIROZ
El Colegio de México

MARIA CAROLINA CANAS MORENO
Instituto Nacional de Bellas Artes

JULIO MARIA FERNANDEZ MEZA

Universidad Nacional Auténoma de México

Introduccion

Una de las divinidades mas populares del hinduismo es aquella
denominada Ganapati, o Ganesa, cuyo culto se extiende practi-
camente a toda India y ha tenido auge desde finales del siglo x1x.
Su representacion iconica antropomorfica es la de un dios con
cabeza de elefante, cuatro manos y el vientre colgante. De
acuerdo con la tradicion, Ganapati es el dios de la sabiduria, el
dador de dones y destructor de obstaculos. De manera general,
cualquier empresa que se inicia —sea la inauguracion de una
casa, una boda, la apertura de un negocio o el comienzo de
un viaje— es bendecida primero mediante la invocacion a esta
divinidad. Algunos aspectos de estas tradiciones y costumbres
pueden rastrearse en fuentes védicas, aunque ello no implica
necesariamente que éstas hayan sido dryas desde el comienzo,

[449]

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 449 01/04/2016 12:49:20



450 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

es decir, que hayan estado incluidas en la ortodoxia brahma-
nica védica. En el presente trabajo ofrecemos la traduccion del
texto sanscrito intitulado Ganapatyatharvasirsopanisat, cuya
traduccion es “La upanisad ‘Cabeza de Atharvan’ dedicada a
Ganapati”, un texto que probablemente proceda de ciertos
circulos intelectuales constituidos a finales del siglo xvi que
se particularizaban por la adoracién de este dios como el dios
supremo.

La fuente sanscrita mas antigua que menciona el término
ganapati es el Rg-Veda (compuesto alrededor del 1200 a.n.e.),
donde es empleado como un epiteto del dios Brhaspati o Brah-
manaspati. Esto podrla sugerir que Ganapati formaba parte de
las divinidades que estan relacionadas con la composicion del
brabman, esto es, de la “palabra sabia” que es modelada en la
forma de versos sacros. Sin embargo, de acuerdo con Beltz, esto
no significa que en la época védica temprana se conociera a la
divinidad con rostro de elefante, tal y como la conocemos hoy
en dia; en tanto que cabria preguntarse si esta divinidad fue o
no fue en su origen un dios tribal incorporado posteriormente
al pantedn brahmanico.! En un mantra o verso sacro del Rg-
Veda se lee lo siguiente:

Te invocamos a ti Brahmanaspati, al sefior de los grupos, al sabio mas
preeminente entre los sabios poetas, al que més excede en abundante
escucha, al soberano principal de las palabras sabias. Que €l escuchan-
do [nuestra alabanza] venga a nosotros con sus protecciones y se sien-
te en la sede [sacrificial].?

La deidad principal de este verso sacro es “el sefior de las
palabras sabias” (Brahmanaspati), y el término ganapati es un
ep1teto suyo que s1gn1f1ca yabh gananam patib sab gamzpatzh

“aquél que es el sefior de los grupos, él es Ganapati”. Segin el
contexto, esta denominacion se correlaciona con otras que
describen las cualidades propias de un dios que preside la com-
posicion poética con base en la capacidad de ordenar métrica-
mente el poder de escucha que soporta la revelacion. Teniendo

! Denise Cush, Catherine Robinson y Michael York (eds.), Encyclopedia of Hin-
duism, Nueva York, Routledge, 2008, p. 257.

% Rg-Veda 2.23.1: gananam tva ganapatim havimahe kavim kavinam upamasra-
vastamanm. jyestha rajam brabmanéam brabmanaspata a nah Srnvanniitibbissidasadanam.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 450 01/04/2016 12:49:20



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 451

en cuenta que el brabman, o “la palabra sabia”, se manifiesta de
manera tangible en los mantras o versos sacros que recogen la
inspiracion de los videntes modelada ritmica y métricamente,
esto pareceria indicar que los gana o “grupos” sobre los cuales
preside la deidad son las cadenas silabicas en distintos patro-
nes numeéricos que retnen en un maximo de contacto las series
vocalico-consonanticas combinadas eufonicamente a detalle. E1
hecho de que Ganapati presida sobre estas agrupaciones —las
cuales forman de manera sucesiva silabas, pies, hemistiquios,
versos, himnos y ciclos— involucra por ello mismo que tam-
bién pre&da la apertura al entendimiento de su significado en
cada nivel de agrupacion.

Esta concepcion de la divinidad apenas descrita —de ca-
racter abstracta y cognitiva— durante la época clasica llegb a
convertirse cada vez mas en concreta y antropomorfica. En es-
te periodo, los “grupos” sobre los que preside Ganapatl se rela-
cionaron pr1nc1palrnente con las “huestes” de espiritus o fan-
tasmas —acompanantes de la deidad Siva—, benevolentes en la
mayoria de las ocasiones. En los textos de los puranas hay ya
una proliferacion de descripciones acerca de las particularidades
que se han de tomar en cuenta en la imagineria y la formacion
del idolo, tal y como frecuentemente es modelado en terraco-
ta o pintado sobre cualquier base. En el Skanda purana, por
ejemplo, se lee lo siguiente:

El tiene cuatro manos, tres ojos [tryaksal, tlene una lanza en su manoj; sus
0jos son rojizos; sus orejas son en forma cbnica de criba [$ankukarna...]
él es obeso [pivaral, tiene los cabellos trenzados [jatila], es enano [vamal,
tiene una cobra como su corddn sagrado, sujeta en sus manos un hachay
también un loto.?

Esta descripcion puede calificarse de caracter shivaita, es
decir, como aquella donde Ganapati es adorado con relacién
a 51mbolos que son principalmente parte de la figuracién del
dios Siva, como, por ejemplo, el aspecto de un yogui melenudo.
Curioso en esta descr1pc1on es la utilizacion del simbolo del ena-
no, que corresponde mas bien a la deidad Visnu. Esto es tan solo

* A. Sadashiv Dange, Encyclopedia of Puranic Beliefs and Practices, Nueva Delhi,
Navrang, 1987, pp. 574-575.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 451 01/04/2016 12:49:20



452 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

una muestra de simbolos que son compartidos en la adoracién
de diversas divinidades. Sin embargo, como se vera en la traduc-
cion, la manera de concebir, imaginar y formar a Ganapati tam-
bién tiene sus caracteristicas propias, bien marcadas, como el
uso reiterado del color rojo, por ejemplo.

Segtin Bailey, el origen sectarlo del culto a Ganapati pue-
de ser rastreado en una inscripcion en el sur de India, hecha al-
rededor del siglo xm, donde se mencionan seis sectas, entre las
cuales estan incluidos los ganapatyas o seguidores de Ganapati.*
Para este autor, ello significaria que el culto dedicado a Ganesa
no fue consolidado sino hasta alrededor de los siglos x y x1 de
la era moderna, fechas que concuerdan con la de un importan-
te texto haglograﬁco que contiene datos al respecto; a saber, el
Sankara-digvijaya. El hecho es que la mayoria de las enciclo-
pedias consultadas concuerdan en sefialar que, a partir de la
segunda mitad del siglo xv1, la adoracién a esta divinidad llego
a ser muy popular, sobre todo en el area de Maharashtra, y
se expandio luego hacia todas las demas s partes de India, promi-
nentemente hacia el sur. Y una vez mas, segin Balley, proba-
blemente fue en la efervescencia de este movimiento religioso
del siglo xv1 de la era cristiana que se compusieron, en el
interior de sus circulos de élites, los textos que fundamentan
doctrinalmente esta rama del hinduismo, los cuales son: dos
puranas: el Ganesa y el Mudgala; una upamsad la Atharvasi-
ras (0 Atharvasirsa upanisad), y varios escritos menores tantri-
cos poco estudiados.’ Sin embargo, aparte de estos textos, hay
pocos datos que cubran las lagunas acerca del origen de los
ritos dedicados a Ganapati y su desarrollo hasta convertirse en
las grandes ceremonias publicas y festividades que pueden pre-
senciarse hoy en dia, las cuales fueron inventadas a finales del
siglo x1x.°

# Jeffery D. Long, Historical Dictionary of Hinduism, Lanham, Scarecrow Press,
2011, pp. 252-253.

5 Idem.

¢ La popularizacion de estas festividades no ha estado lejos de los motivos poli-
ticos de distintos frentes hindties que buscaban, entre otras cosas, unificacién social
y retorno al idilico pasado indio. Por otro lado, la popularizacién de la adoracion a
Ganapati —tanto como, por ejemplo, la de Rama, Krsna, etcétera— ha servido quizas
como una muestra de que, en el plano religioso, al menos, si ha habido un quiebre de
los limites entre lo brahmanico y lo no brahmanico, lo hindd y lo no hindy, etcétera.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 452 01/04/2016 12:49:20



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 453

El término upanisad generalmente ha sido interpretado co-
mo la denominacion generlca para un texto que contiene en-
sefianzas filoséficas de caracter iniciatico. Para Olivelle, este
término deberia traducirse como “conexién” o “equivalente”,
debido a que la exposicion de su contenido se basa en la propo-
sicion de multiples correspondencias simbdlicas; por ejemplo,
entre el microcosmos (el ser humano) y el macrocosmos (el
mundo).” Para este autor, la capacidad de entendimiento de las
conexiones secretas es lo que le otorga a una persona conoci-
miento, poder, riqueza y prestigio en este mundo, ademas de
dicha celestial e inmortalidad. Las upanisads mas antiguas —co-
mo por ejemplo la Brhadaranyaka— datan de alrededor del 800
al 500 a.n.e.; sin embargo, a partir del siglo v hubo una proli-
feracion de textos breves conocidos también como upanisads.

Como hemos visto arriba, para Bailey, la Atharvasirsa
upanisad se habria compuesto probablemente alrededor del
siglo xvI. Cabe sefialar que este texto no esta incluido en el fa-
moso canon medieval conocido como Muktika, que compren-
de una compilacion de 108 upanisads. Sin embargo, el hecho de
que en su composicion presente los tres acentos vedicos ademas
de formas morfosintacticas posposicionales (e.g. vasa-sa-, ‘ro-
pas-con’, frentea sa-vdsa-, ‘con-ropas’) podria indicar que es mu-
cho mas antigua ain, o bien que sus compositores recurrieron
a las reglas gramatlcales en estricto apego a como éstas regulan
la construccién de frases, oraciones y versos en sanscrito védico,
lo cual no deja de ser un acto singular, pues, practicamente, to-
dos los textos del sanscrito clasico carecen de acentos y tienden
ya al uso fijo de las adposiciones como preposiciones. Otra
posibilidad al respecto es la de que el texto tal y como se ha
recibido sea un “pastiche” de textos de diferentes periodos. En
cualquier caso, la pura recepcion de este texto mereceria un
estudio aparte.

De entre las ediciones que circulan en los sitios indologi-
cos de la Internet hemos elegido la del sitio Sanskrit Safire debi-
do a que es la mas cuidada y presenta claramente la separacion
de todas las secciones.® Por lo demas, s6lo difiere al respecto de

7 Patrick Olivelle, The Early Upanisads: Annotated Text and Translation, Nueva
York, Oxford University Press, 1998.
$ Ganapatyatharvasirsopanisat, en Sanskrit.safire.com.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 453 01/04/2016 12:49:21



454 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

los versos benedictorios de aquella del sitio Sanskrit Documents
y de la utilizada por Nagesh’ para su traduccién al inglés. En
nuestra opinion, la traduccion de este Gltimo autor es mas
bien una versién libre con un marcado caracter devocional.
Para Nagesh, Ganapati es una deidad no 4rya en su origen, la
cual fue introducida al culto brahmanico por influencia de vi-
dentes no @ryos —procedentes del clan de los atharva y los li-
najes de los vratya, virupa y pramatha, cuyas composiciones
terminarian por ser incluidas en la tradicion védica. Sobre éste
y otros puntos relevantes volveremos a anotar las opiniones
de este autor en el lugar apropiado.

La Atharvasirsa upanisad consta de catorce secciones a las
que tradicionalmente se les agrega al principio y al final uno o
mas versos benedictorios. En la presente traducciéon le hemos
dado un titulo a cada seccion para encerrar en breve su con-
tenido. A continuacion se ofrece el listado de estas secciones
junto con algunas referencias importantes que nos permitiran
eximirnos de excesivas glosas y anotaciones en el cuerpo de la
traduccion:

0. Versos benedictorios. Estos son algunos de los versos sa-
cros mas comunes retomados del Rg-Veda, que usualmen-
te son pronunciados de manera tradicional antes de iniciar
la recitacién formal de un texto para generar un ambiente
de concentracion y vigorizacion mediante la invocacion del
auxilio de las divinidades. El término svasti que se emplea
en el original del verso sacro,'® funciona cuatro veces co-
mo el objeto directo que representa aquello que se pide a
los dioses. Para algunos, se trata de una palabra indeclina-
ble, mientras que otros la explican como un compuesto:
su mas asti, es decir, “lo que es bueno o esta bien”; de aqui
nuestra variada traducc1on que intenta prec1sar su senti-
do abstracto: “el bienestar”, “lo prospero”, “lo bueno” y
“el bien”.

1. Salutacién inicial y revelacion inmediata del principio. El
concepto clave aqui es el de un principio evidente que se ma-

° D. Sonde Nagesh, Sri Ganapati Atharva Sheersha: Original in Sanskrit translated
in English with commentary, Mumbai, New Age Printing Press, 2004.
10 Rg-Veda 1.89.6.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 454 01/04/2016 12:49:21



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 455

nifiesta por si mismo. El primer termlno con el que se
identifica a Ganapat1 esto es, tattvam, “principio”, es un
compuesto de ‘tat’ (eso) y ‘tvam’ (th). Estas dos palabras es-
tan presentes en el famoso proverbio upanishadico tattva-
mast, “tt eres eso”, donde ‘zat’ significa el principio supre-
mo (brabman) y ‘tvam’, el si mismo (atman).

2. Ratificacion del recitador. Los términos rta y satyam, que
expresa aquel que vocea este verso, pueden ser entendidos
como las dos manifestaciones pr1nc1pales del brabman
del que se habla en el verso anterior. El prlrnero puede
traducirse como la “verdad en movimiento”, y el segundo
simplemente como la “verdad”. Ambas son visiones del
principio como fundamento y origen de la manifestacién
universal.

3. Peticién de proteccion. La raiz verbal av-, “proteger”, que
se emplea de manera monotona en el orlglnal 31gn1flca
también “incrementar” o “vigorizar”.

4. Hechura de Ganapati. A partir de la manifestacion dinami-
ca de la verdad, el dios se presenta de manera universal
bajo los aspectos esenciales del conocimiento y la felicidad.
Nétese que cada aspecto cognitivo o de beatitud se concibe
integrado en el principio mismo de manera absoluta, es
decir, no fragmentado.

5. Ganapati es la plemtud universal. El cierre de esta seccion
menciona la concepc1on tradicional de “los cuatro pies de la
Palabra (vic)”. Estos son distintos niveles que van desde el
habla humana hasta el habla trascendental: vaikbari (lengua-
je comun), madbyama (lenguaje mental), pasyanti (lenguaje
que solo se intelige o “ve”) y para (lenguaje trascendente).

6. Condicion de Ganapati. La trascendencia de la deidad res-
pecto de la manifestacion es hecha patente a partir de una
serie de ternas, de las cuales él es su principio, y se ubica
de modo trascendente como el elemento que sobresale
en cada serie. Aunque no se menciona explicitamente el
término turiya/caturtha (cuarto), parece haber la impli-
cacion de que se acepta la tradicional enumeracion sim-
bélica del Vedanta, donde el cuarto estado es trascenden-
tal respecto de los otros tres, al tiempo que es su causa 'y
soporte.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 455 01/04/2016 12:49:21



456 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

7. Construccion 'y formacion mistica del blja-mantra de Ga-
napati. Esta es una de las secciones mas interesantes dado
que nos muestra la técnica de elaboracion del bija-mantra
0 mantra raiz, el cual consiste en una semilla de sonido que
conlleva la divinidad de manera inherente.

8. Elmantra Gayatride Ganapati. El término gayatri se refie-
re, en primer lugar, a un metro de origen védico que cons-
ta de 24 silabas agrupadas en tres pies de ocho silabas cada
uno, y forma un hemistiquio con los dos prlmeros pies.
El mantra mas famoso compuesto con esta métrica es sin
duda alguna el siguiente: (o) tat savitur varenyam / bhargo
devasya dbhimahi; dhiyo yo nab pracodayat [“(Om) intuimos
ese excelente esplendor del dios Savitr; que él impela nues-
tra intuicion”].! A partir de este mantra se han modelado
innumerables versos dedicados a distintas deidades del
hinduismo, e incluso de otras religiones. De tal manera que
el término gayatri se refiere, en segundo lugar, a un tipo
de verso sacro dedicado a una divinidad en particular y se
emplea generalmente como el mantra elegido para realizar
la repeticion silenciosa (japa).

9. Descripcion de la imagen de Ganapati. Aqui se presentan
los elementos basicos que conforman la imagineria de esta
divinidad. Cabe mencionar que la creatividad mitologica en
general se ha centrado en gran medida en la explicacién de
por qué Ganes$a ostenta un solo colmillo. En algunos relatos
se narra que uno de sus colmillos fue roto durante algin
tipo de contienda, o bien que fue quebrado a propésito por
él mismo para terminar de escribir el Mahabbarata, que le
era dictado por Vyasa. En cuanto a la explicacion de por
qué tiene una cabeza de elefante, en muchos relatos del
periodo clasico entran frecuentemente en juego los celos
del dios Siva, provocados sin querer por una hazafia de su
esposa. Por otra parte, el titulo de esta upanisad, a saber,
Atharvasirsa, o “Cabeza de Atharvan”, podria sugerir al-
guna conexion con el relato narrado en la Brhadaranyaka
upanisad, acerca de la doctrina de la inmortalidad y las co-
sas mutuamente provechosas, que le fuera declarada a los

W Rg-Veda 3.62.10.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 456 01/04/2016 12:49:21



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 457

Asvins por el vidente Dadhyac, versado en el Atharva Ve-
da.’> Dadhyac tuvo que intercambiar su cabeza por la de
un caballo para que el dios Indra no lo matase por haber
declarado la antedicha doctrina. El punto obvio en com-
paracion es el intercambio de cabezas; aunque no tan cla-
ro, asi queda la relacién analoga de la transmision de un
conocimiento.

10. Segmzda salutacion. Es de notar una vez mas el caracter shi-
vaita de esta upanisad patente en la declaracion explicita del
dios Ganapati como “el hijo del dios Siva”. Por otro lado,
Nagesh apunta lo siguiente: “Por primera vez el vidente
identifica aqui a Ganapati con la deidad de los linajes de los
vratya y pramatha, que eran dos de los principales linajes
no aryos que se habian asimilado dentro de la comunidad
arya’.

11- Los frutos que se obtienen a través de la accion de recitar y

14. escuchar. Las Gltimas cuatro secciones culminan con el
tradicional phalasruti, o porcion final de un texto, donde se
hacen explicitos los resultados que se espera obtener a través
de la recitacién constante. En este sentido, el acto de escu-
char, en tanto que un instrumento, es la mediacion entre
la fuente primaria que otorga los frutos o dones descritos
y aquel que los recibe. El punto de contacto que actualiza
esta relacion es el conocimiento. De ahi que la upanisad
cierre con el usual epitome upanishadico: ya evam veda:
“y aquel quien asi conoce [logra también este resultado]”.

2 Brbadaranyaka upanisad 1.v.16-19.
1 Nagesh, Sri Ganapati Atharva Sheersha, op. cit., p. 42.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 457 01/04/2016 12:49:21



458 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

LA UPANISAD “CABEZA
DE ATHARVAN” DEDICADA A GANAPATI

Versos benedictorios

Om. jOh, dioses, que escuchemos lo benigno con nues-
tros oidos! jOh, medios sacrificiales, que veamos con
nuestros propios o0jos lo prospero! Que gocemos profun-
damente de la vida que nos ha sido conferida por los dioses
mientras los alabamos con cuerpos sanos y miembros
firmes."

Que Indra, cuya capacidad de escucha se incrementa,
nos otorgue el bienestar; que Pisan, el omnisciente, nos dé
lo prospero; que Tarksya, el de armas invencibles, nos con-
ceda lo bueno; que Brhaspati nos obsequie el bien.

Om. Paz, paz, paz.

Salutacidn inicial y revelacion inmediata del principio

1. Om. Saludos para Ganapati.'® Solo th eres el principio
evidente. Solo tu eres el inico hacedor Sélo th eres el Gni-
co sustentador. Sélo ti eres el inico destructor. Sélo ti
eres con toda certeza el principio supremo [brabma].
T eres eternamente el si mismo que es su propio testigo.

Ratificacion del recitador

2. Yo expreso el rza [0 digo lo correcto]. Yo expreso el satya
[0 digo lo verdadero].

Y Rg-Veda 1.89.8.

5 Ibid., 1.89.6.

' Nagesh (Sri Ganapati Atharva Sheersha, op. cit., p. 14) no coordina el pronombre
te con ganpapataye, pues los toma ambos como sustantivos en aposicion: “Ofrezco
obediencia a Ese (Uno), a Ganapati”. El paréntesis en la cita es nuestro.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 458 01/04/2016 12:49:21



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 459
Peticiéon de proteccion

3. Protégeme a mi. Resguarda al recitador. Ampara al auditor.
Auxilia al dador. Preserva al sostenedor. Cuida al devoto
al estudio y a quien es un discipulo. Protégeme desde el
Poniente. Resguardame desde el Oriente. Amparame
desde el Norte. Auxiliame desde el Sur. Presérvame desde
el cenit. Cuidame desde el nadir. Protégeme desde todos
lados. Protege completamente.

Hechura de Ganapati

4. Tt consistes en la palabra, th estas hecho de intelecto. Tt te
constituyes de felicidad, tt estas hecho de brabman. Tt eres
el ser [0 lo real], la inteligencia y la dicha no duales. Tt
eres el brabman evidente. T4 te compones de conocimiento
y discernimiento.

Ganapati es la plenitud universal

5. Todo este universo procede de ti. Todo este universo per-
manece a causa de ti. Todo este universo se disolvera en ti.
Todo este universo se dirige hacia ti. T4 eres la tierra, las
aguas, el aire, el fuego y la quintaesencia [o el éter]. Tt eres
los cuatro pies de la palabra.

Condiciéon de Ganapati

6. T estas mas alla de las tres cualidades de la naturaleza. T
estas allende las tres condiciones del universo. T trascien-
des los tres cuerpos. T sobrepasas el triple tiempo. TG
estas eternamente establecido en la base del chakra raiz [mi-
ladhara). T1 eres la esencia del triple poder.'” Los yoguis

V7 Nagesh (ibid., p. 34) apunta lo siguiente respecto al término szkti-traya-atmakaph:
“Tleres el triple centro de energla: bhautika (relativa a los seres producidos), adhibbau-
tika (relativa a lo que estd por encima de los seres producidos), yadhyatmika (relativa

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 459 01/04/2016 12:49:21



460 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

eternamente te intuyen. 10 eres Brahma, Visnu, Rudra,
Indra, Agni, Vayu, Sirya y Candramas. T eres brab-
man, el principio supremo, [representado por la silaba] Om
[que contiene en si misma los tres vyahrti o expresiones
misticas] bhih [tierra], bhbuvas [espacio intermedio] y svar
[cielo].

Construccion y formacion mistica del mantra
de Ganapati

7. Primero han de pronunciarse los grupos de letras y después
letra por letra. El anusvara es la forma mas elevada. Luego
aparece la media luna en crecimiento con una excelente
riqueza. Esta es tu propia forma humana. [Ahora sigue la
divina.] La letra g es tu forma prima. La letra 4 es tu forma
media. Y la 7 es tu forma Gltima. El punto es tu forma su-
prema.' El sonido es el vinculo de union. La combinacion
es la conjunciéon. He aqui el conocimiento de Ganesa. El
vidente es Ganaka. La métrica es el Gayatri defectivo. La
divinidad es el gran glorioso Ganapati. Om gam saludos
para Ganapati.

El mantra Gayatri de Ganapati

8. Nosotros conocemos al de un solo colmillo, intuimos al de la
trompa torcida. Que el de un solo colmillo nos inspire esa
[intuicion].

al si mismo). La sabiduria y la energia que son obtenidas aqui no son fragmentarias
sino omniabarcantes, y acompasan todas las regiones y direcciones”. El triple poder
también podria referirse a las “esposas” de los tres dioses principales, simbolizadas a
menudo como “sabiduria”, “fuerza” y “belleza”.

'8 El bija-mantra como tal es meramente sonoro. Sin embargo, es interesante
cbdmo esta sonoridad se describe graficamente en el alfabeto devanagari como sigue:
31, compuesto de 7 (g) méas | (2) mas’ (m); en tanto que su cuarta forma, el “fonema”
supremo, corresponderia a un punto no representable como tal.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 460 01/04/2016 12:49:21



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 461
Descripcion de la imagen de Ganapati

9. De un solo colmillo, con cuatro manos, en una sostiene
la cuerda para amarrar bestias y en la otra un gancho para
guiarlas [con las otras dos otorga bendiciones y firmeza
de animo]. Al de la trompa de garfio, al dador de dones, al
que se reclina apoyandose con las manos y cuya insignia es
un raton. De color rojo, con vientre colgante y orejas en
forma de criba, adornado con vestidos rojos. Al que esta
ungido a lo largo de su cuerpo con esencias rojas y es bien
adorado con flores rojas. Al dios que causa tremor en los
devotos, origen del universo e indeclinable. Al que hace
emanar la manifestacién a partir de la naturaleza y el espi-
ritu supremo. Quien intuya esto eternamente, ese yogui
es el mejor de todos los yoguis.

Segunda salutacion

10. Saludos para el Sefior de los Votos. Saludos para Ganapa-
ti. Saludos para el Sefior de las Huestes. Que los saludos sean
parati, el de vientre colgante, el de un solo colmillo, el des-
tructor de obstéculos, el hijo de Siva, el dador de do-
nes de gloriosa forma. Saludos.

Los frutos que se obtienen a través de la accion
de recitar y escuchar

11. Aquel que estudia esta [upanisad] Atharvasirsa [Cabeza
de Atharvan] se capacita en gran medida para lograr el
brabhman. No esta atado por ningan obstaculo y la felici-
dad crece en él por doquier. Es librado vehementemente
de los cinco grandes males. La recitacién vespertina causa
la destruccién del mal asi como el sol [ilumina el dia]. La
recitacién matutina causa la destruccion del mal asi como
la luna [ilumina la noche]. El que se unce [a la recitacion]
vespertina y matutina llega a estar mas alla de la virtud y el
pecado. Y logra [los cuatro objetivos de la vida humana]:

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 461 01/04/2016 12:49:21



462 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA LI: 2, 2016

el deber, la riqueza, el erotismo y la liberacion. Esta #pa-
nisad no debe entregarse a quien no sea un discipulo. Si asi
se hiciese, €l mismo se entregara al engafio y se convertira
enun pecador [Pero] aquel [discipulo debidamente inicia-
do] que la estudia y recita miles de veces obtiene todos sus
deseos. Mediante esta upanisad, él cumplira lo que desea
unay otra vez.

12. El que rocia con esta [recitacion] a Ganapati se convierte
en dueiio de la palabra. El que hace la repeticion silenciosa
[de su mantra Gayatri] el cuarto dia [de la luna creciente]
estando en ayuno se convierte en un sabio. Estas son las
palabras del vidente Atharvan. El que comienza la recita-
ci6n dedicada a Brahma y las demas [d1V1n1dades] consigue
sus logros y no tiene temor en ningin momento.

13. Aquel que sacrifica con la hierba dirva llega a ser el mas
excelente VaiSravana [otro nombre de Kubera, dios de la
riqueza). Aquel que rinde culto con granos de arroz fritos
llega a ser famoso y se convierte en inteligente. Aquel que
ofrenda con miles de confituras alcanza para si los frutos
deseados. El que lleva a cabo la adoracion con lefios unta-
dos con mantequilla clarificada, ése obtiene todo, ése
obtiene todo.

14. Habiendo convocado ocho brahmanes integros [para rea-
lizar el rito] llega a tener el resplandor del sol. Habiendo
hecho la repeticién 311enc1osa o sumergido la imagen [de
Ganapati] en un gran rio durante un eclipse solar, llega a
ser alguien cuyos mantras son efectivos. Es librado con
vehemencia del gran obstaculo. Es manumitido con impe-
tu del gran dafio. Es dispensado con ahinco del gran mal.
Es salvado con vehemencia del gran Vuelco de la vida. Ese
se convierte en un conocedor de todo, ése se convierte en
un conocedor de todo. Y aquel quien asi conoce [logra
también este resultado]. Esta es la upanisad. %

Bibliografia

CusH, Denise, Catherine Robinson y Michael York (eds.), Encyclo-
pedia of Hinduism, Nueva York, Routledge, 2008.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 462 01/04/2016 12:49:21



GANAPATYATHARVASIRSOPANISAT 463

DANGE, A. Sadashiv, Encyclopedia of Puranic Beliefs and Practices,
Nueva Delhi, Navrang, 1987.

Ganapatyatharvasirsopanisat, en Sanskrit.safire.com. [sanskrit.safire.
com/pdf/GANAPATI UPANISHAD.pdf, consultado el 9 de
noviembre de 2015.]

LoNG, Jeffery D., Historical Dictionary of Hinduism, Lanham, Sca-
recrow Press, 2011.

NacesH, D. Sonde, Sri Ganapati Atharva Sheersha: Original in Sans-
krit translated in English with commentary, Mumbai, New Age
Printing Press, 2004.

OLIVELLE, Patrick, The Early Upanisads: Annotated Text and Transla-
tion, Nueva York, Oxford University Press, 1998.

0449-0464-TRADUC-HERNANDEZ ET AL-.indd 463 01/04/2016 12:49:21



