
[395]

Árabe ceutí, lenguas en peligro, 
política lingüística, árabe marroquí, bilingüismo

EL ÁRABE CEUTÍ, 
UNA LENGUA MINORIZADA DE ESPAÑA

FRANCISCO MOSCOSO GARCÍA
Universidad Autónoma de Madrid

Introducción

El 3 de enero de 2013, el periodista Luis Manuel Aznar decía en 
un artículo en el periódico El Faro Digital, publicado en la 
Ciudad Autónoma de Ceuta, lo siguiente:

El delegado del Gobierno, Francisco Antonio González Pérez, tiene 
muy claro que es un craso error inducir a la introducción del dariya1 en 
la comunidad escolar, “porque ni siquiera es un idioma” […] “para que 
un idioma lo sea se tienen que dar dos componentes: la fonética y la 
sintaxis. El primero lo tiene, pero el segundo no, no se escribe”.2

González Pérez parece que está mal asesorado en esta cues- 
tión. A un lingüista, filólogo o a alguien medianamente intere- 
sado, estas palabras le chirrían. Decir que “el árabe ceutí no es 
un idioma” es despreciar el sistema lingüístico, aunque no esté 
codificado oficialmente y por muy pequeño que sea su número 
de hablantes, de 42% de la población ceutí según datos de la 
Consejería de Educación, Cultura y Mujer de la Ciudad Autó- 
noma de Ceuta.3 Estas palabras, que demuestran ignorancia, 

Este artículo fue recibido por la dirección de la revista el 1 de marzo de 2014 y 
aceptado para su publicación el 14 de mayo de 2014.

1 Término árabe que hace referencia a la lengua árabe nativa o materna frente al ára- 
be estándar o clásico (Richard Harrell y Harvey Sobelman, A Dictionary of Moroccan 
Arabic: Moroccan-English, English-Moroccan, Washington, Georgetown University, 1966, 
p. 18). En Marruecos y Ceuta suele emplearse más este término que el de árabe marro-
quí y árabe ceutí respectivamente. Aquí se emplean los términos “árabe marroquí” y 
“árabe ceutí” para referir la lengua nativa o materna árabe.

2 Luis Manuel Aznar, “González propone más refuerzo del español contra el 
fracaso escolar”, El Faro Digital, 3 de enero de 2013.

3 Verónica Rivera Reyes, El contacto de lenguas en Ceuta, Ceuta, Instituto de 
Estudios Ceutíes, 2013, p. 33.

0395-0424-MOSCOSO.indd   395 06/04/2015   11:16:22



396	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

poseen otra lectura. Bourdieu afirma que el terreno político es 
inaccesible a los profanos y en él se desarrolla una forma de 
percepción y expresión “políticamente efectiva y legítima” que 
el ciudadano recibe como “consumidor”.4 El delegado del go-
bierno es consciente del desprestigio social, sobre todo de los 
monolingües ceutíes, del árabe ceutí, ya que no se escribe y ade- 
más es una lengua del país vecino. En este sentido, su argumen- 
tación parte de esta base y se convierte en argumento político 
que, lanzado desde los almimbares del poder, provoca la efi- 
ciencia y la legitimidad que se quiere. La lengua es un sistema 
de signos orales,5 también de señas —y escritos, para aquellas 
lenguas que tengan normalizada su escritura— que los hablantes 
emplean para entenderse; de lo contrario, ¿con qué instrumen- 
to, si no, razonaría nuestra mente? Por consiguiente, para que 
una lengua exista —debería haber dicho el delegado del go-
bierno— tienen que concurrir dos componentes: un grupo de 
gente que la emplee y un sistema de signos; más tarde, los espe- 
cialistas pueden reproducir por escrito este sistema de signos y 
hacer abstracción de ellos escribiendo una gramática donde 
ya podemos hablar de partes: fonología, fonética, morfología 
verbal, morfología nominal, sintaxis.

Mi intención con este trabajo es la de dar a conocer al lec- 
tor qué es el árabe ceutí, cómo se define y cuál es su situación 
de minorización y peligro hoy día en la Ciudad Autónoma de 
Ceuta. Parece necesaria esta presentación, fruto de los trabajos 
llevados a cabo sobre esta lengua, incluidos los míos. Con este 
precedente, mi trabajo parte de una reflexión investigadora cuya 
finalidad es la de presentar el árabe ceutí como lengua propia 
del Estado español. Continúo de esta forma la presentación, ini- 
ciada con la defensa de su cooficialidad en el Estado español y 
unas pautas que condujeran previamente a un proceso de co- 
dificación y normalización6 que fueran haciendo visible el árabe 
ceutí en distintas esferas sociales de la ciudad.

4 Pierre Bourdieu, Langage et pouvoir symbolique, París, Fayard, 2001, p. 213.
5 Fernando Lázaro Carreter, Diccionario de términos filológicos, Madrid, Gredos, 

1990.
6 Francisco Moscoso García, “El árabe de Ceuta. Argumentos para su cooficia-

lidad”, en Paula Santillán Grimm, Luis Miguel Pérez Cañada y Francisco Moscoso 
García (eds.), Actas del V congreso Internacional de Árabe Marroquí: de la Oralidad a la 
Enseñanza, Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha-Casa Árabe, 2014, pp. 97-131.

0395-0424-MOSCOSO.indd   396 06/04/2015   11:16:22



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 397

¿Qué es el árabe ceutí y qué puede aportar 
a la sociedad española?

No me voy a extender en definir los rasgos dialectales del ára- 
be ceutí y su situación de bilingüismo junto al español, ya que 
esta cuestión ha sido convenientemente analizada y expuesta 
por Vicente,7 Moscoso,8 Antón,9 Rivera10 y Herrero,11 pero sí 
conviene abordar sucintamente este asunto porque aportará 
argumentos para su reconocimiento como una lengua del Es-
tado español. El árabe ceutí pertenece a la familia de dialectos 
hablados en el norte de Marruecos;12 es decir, aquellos que se ha- 
blan en la región de Yebala y en la costa atlántica hasta la ciu- 
dad de Larache más o menos. Se trata de dialectos que diacró-
nicamente se remontan a la primera etapa de arabización del 
norte de África, es decir, aquella ocurrida antes del siglo xi y que 
se ha convenido en llamar prehilalí o sedentaria. Pero lo que ha- 
ce peculiar y diferente al árabe ceutí son los préstamos del es- 
pañol, más que en otras zonas del norte del país vecino y, sobre 
todo, la alternancia de códigos que emplean los ciudadanos 
bilingües.

Pronunciar el nombre de “Marruecos” produce pánico a 
algunos monolingües, somos conscientes; sin embargo, este pá- 
nico no es real, ya que las lenguas no entienden de fronteras 
políticas. ¿Es árabe marroquí el árabe ceutí? Sí. ¿Puede consi-
derarse el árabe ceutí una lengua con sus especificidades? Sí. La 
profesora Herrero13 ha definido al árabe ceutí como “variedad 
lingüística” y “lengua criolla”. Veamos algunos ejemplos que 

7 Ángeles Vicente, Ceuta: une ville entre deux langues. Une étude sociolinguisti- 
que de sa communauté musulmane, París, L’Harmattan, 2005.

8 Francisco Moscoso García: Cuentos en dialecto árabe de Ceuta, Toledo, Uni-
versidad de Castilla-La Mancha, 2004; y “El dialecto árabe de Ceuta a partir de un 
cuestionario dialectológico”, Acta Orientalia, vol. 68, 2007, pp. 207-246.

9 Marta Antón, “Consideraciones sociolingüísticas sobre el bilingüismo hispano-
árabe en Ceuta (España)”, Revista Internacional de Lingüística Iberoamericana, vol. ix, 
núm. 2 (18), 2011, pp. 121-141.

10 Rivera, El contacto de lenguas en Ceuta, op. cit.
11 Bárbara Herrero Muñoz-Cobos, El árabe ceutí. Un código mixto como reflejo de 

una identidad mestiza, Ceuta, Instituto de Estudios Ceutíes, 2013.
12 Jeffrey Heath, Jewish and Muslim Dialects of Moroccan Arabic, Londres-Nueva 

York, Routledge Curzon, 2002, pp. 2-6.
13 Herrero, El árabe ceutí, op. cit., p. 25.

0395-0424-MOSCOSO.indd   397 06/04/2015   11:16:22



398	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

tenemos cerca y en los que no hemos reparado. El valenciano 
es catalán y se le ha denominado así porque tiene sus particu-
laridades; el gallego es portugués y también se le ha llamado así 
por el mismo motivo y por estar dentro de territorio español; 
el serbio y el croata son la misma lengua, sólo que el primero 
se escribe en caracteres cirílicos y el segundo en latinos; el 
noruego es muy parecido al danés, y así podrían ilustrarse 
muchos casos. La distinción entre dialecto y lengua es un mero 
convencionalismo político; las denominaciones, igual. Moreno 
Cabrera14 coincide en afirmar que la distinción es más política 
que lingüística, aunque este autor va más lejos y opina que 
“no hay lengua sino un conjunto de variedades lingüísticas 
estrechamente emparentadas y confinadas a un determinado 
territorio”; también afirma que toda comunidad lingüística, por 
pequeña que sea, posee “una lengua natural de pleno derecho”, 
la cual “podrá ser calificada como habla o dialecto, pero eso no 
impide que siga siendo la realización de una lengua natural”.15

Otra cuestión es la siguiente: ¿el árabe ceutí es “árabe”? Por 
supuesto, es una de las variantes del árabe, pero no es un dialec-
to del árabe culto, estándar, moderno, clásico o literal, como 
quiera que se denomine a este registro. El árabe clásico no es 
la lengua nativa o materna de ningún árabe.16

Con frecuencia denominamos a las hablas o las lenguas que 
no son oficiales como “populares” y entendemos por ello “el con- 
junto de lo que es excluido de la lengua legítima, entre otras 
causas, por la acción duradera de inculcación e imposición 
acompañada de sanciones que el sistema escolar ejerce”.17 En 
un trabajo reciente, he recogido las denominaciones con las 
que el “africanismo francés” se refirió al árabe marroquí, la 
mayoría de las cuales se enmarcan dentro del calificativo “po- 
pulares”: “árabe marroquí”, “marroquí”, “árabe vulgar”, “ára- 
be dialectal”, “árabe hablado”, “árabe de la calle”.18 En el caso de 

14 Juan Carlos Moreno Cabrera, La dignidad e igualdad de las lenguas. Crítica de la 
discriminación lingüística, Madrid, Alianza, 2009, pp. 47-48.

15 Juan Carlos Moreno Cabrera, Cuestiones clave de la lingüística, Madrid, Síntesis, 
2013, p. 209.

16 Cf. adelante “Árabe literal vs. árabe ceutí: el derecho a reivindicar el uso de la 
lengua nativa o materna”.

17 Bourdieu, Langage et pouvoir symbolique, op. cit., p. 133.
18 Francisco Moscoso García, “Libros para el estudio del árabe marroquí escritos 

0395-0424-MOSCOSO.indd   398 06/04/2015   11:16:22



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 399

Ceuta, las lenguas “legítimas” son el español, principal respon-
sable del retroceso del árabe ceutí, y el “árabe clásico o literal”, 
instrumento en manos de los líderes religiosos ceutíes. Tanto 
una como la otra se imponen en el sistema educativo y social, 
aunque la segunda sin mucho éxito aparente. La primera de ellas 
lo hace en la escuela pública y la segunda como única lengua 
árabe de enseñanza que se legitima tanto en la lengua del texto 
sagrado como en la idea de la unidad árabe. De esta forma se 
entienden los calificativos de “vulgar” y “dialectal” que se le ha 
dado, y se sigue dando, al árabe marroquí por el arabismo es- 
pañol. Uno de los fundadores del arabismo español contempo- 
ráneo, Codera, decía:

En realidad el árabe vulgar es el mismo árabe clásico o literal, más o 
menos corrompido por el pueblo, en unos puntos de un modo, en otros 
de otro, ya sea modificando la fonética, suprimiendo las sílabas finales (y 
esta es la modificación más importante), ya suprimiendo sílabas por el 
principio, por prescindir de la primera vocal, ya introduciendo palabras 
de las lenguas habladas por los pueblos con quienes los musulmanes han 
estado en mayor comunicación.19

La lengua es un instrumento de comunicación y expresión 
cultural, tenga el número de hablantes que tenga. Todos los 
pueblos tienen su lengua y no es mejor una que otra. Jesús 
Tusón nos recuerda que la política francesa en el siglo xviii 
cayó en el error de “simplificar el Estado para que el gobier-
no fuera más fácil. Ya se sabe: ‘una religión, una ley, una 
lengua’”.20 Bourdieu reflexiona sobre lo que Saussure entiende 
como lengua; a saber, un “código legislativo y comunicativo” 
que existe fuera de sus usuarios.21 Y ésta es la lengua oficial, 
la única que puede servir de expresión y la que controlan las 
instituciones políticas y religiosas por el sometimiento a unos 
cánones lingüísticos, que marginan así cualquier dialecto que 
no sea el empleado como referencia para la codificación y la 

durante el Protectorado francés en Marruecos”, Revista de Estudios Internacionales 
Mediterráneos, núm. 16, enero-junio, 2014.

19 Francisco Codera y Zaidín, “Enseñanza del árabe vulgar”, Revista Contempo-
ránea, vol. cxiv, 15 de abril de 1889, pp. 36-43.

20 Jesús Tusón, Patrimoni natural. Elogi i defensa de la diversitat lingüística, Bi-
blioteca Universal Empúries, 187, Barcelona, Empúries, 2011, p. 168.

21 Bourdieu, Langage et pouvoir symbolique, op. cit., pp. 69-70.

0395-0424-MOSCOSO.indd   399 06/04/2015   11:16:22



400	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

imposición. Y así —sigue Bourdieu—, este “código legislativo y 
comunicativo” se convierte en el instrumento de expresión de 
la comunidad, el cual será “la condición de la producción eco-
nómica y también de la dominación simbólica”.

Cabe preguntar: ¿se quiere construir en España una socie- 
dad monolingüe y monocultural con una base lingüística única 
y exclusiva o aprovechar la riqueza lingüística? Elegir la prime- 
ra opción es cerrar las puertas a la construcción de una sociedad 
más igualitaria y servir a los intereses de unos pocos. El Estado 
español es aconfesional, afortunadamente, y algunos aspiramos 
a que sea laico al cien por cien, sin que ninguna religión confi-
gure los destinos de la gente, sino que sea la propia sociedad, en 
un ejercicio democrático, la que se vaya construyendo. El espa-
ñol y el árabe son lenguas que se influyen mutuamente en una 
sociedad ceutí intercultural que está llamada, inevitablemente, 
a recrearse constantemente. No se trata pues de dos culturas 
que conviven en compartimentos estancos, tal como algunos 
intereses políticos quieren hacer ver, sino que interactúan y van 
configurando una realidad diferente día a día.

Cabe definir el árabe ceutí como una lengua con sus especi-
ficidades propias, los préstamos del español y la alternancia de 
códigos. Se trata de una lengua que comparte rasgos con el árabe 
marroquí, especialmente con la zona del norte de Marruecos, 
y que, como veremos en el parágrafo siguiente, no procede del 
árabe literal sino que pertenece a un tronco común árabe del que 
derivan tanto esta lengua como el árabe ceutí.

Árabe literal vs. árabe ceutí: el derecho a reivindicar 
el uso de la lengua nativa o materna

En el arabismo español se conocía al registro nativo como “vul- 
gar”, aunque a lo largo del siglo xx se le fue denominando “dia- 
lecto”, hasta llegar a nuestros días, en los que se le sigue llaman-
do “dialecto árabe marroquí” a pesar de que se es consciente 
de que no es un dialecto del árabe clásico. Tendrán que pasar 
aún algunos años para que todos los planes oficiales de nuestras 
universidades se refieran a él como “árabe marroquí”, siguiendo 
los pasos de los planes de estudio de la Universidad de Cádiz, 

0395-0424-MOSCOSO.indd   400 06/04/2015   11:16:22



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 401

cuyo promotor fue el difunto catedrático Braulio Justel Cala-
bozo. Y, ¿por qué no introducir el estudio del “árabe ceutí”? 
Abdeljalil Akkari ha hecho un estudio interesantísimo sobre la 
escuela en los países del Magreb y en él dice lo siguiente sobre 
el árabe, lengua nativa o materna:

[…] proscrito por las Academias de lengua árabe, especialmente por la 
corriente integrista lingüística, con el fin de evitar los cismas, el árabe 
dialectal está mal visto, despreciado por las élites instruidas, que sin 
embargo lo usan en su vida cotidiana, mezclando a la vez sus palabras 
cultas y dando así lugar a un árabe intermedio más cercano a la lengua 
de los medios de comunicación.22

En el caso de Marruecos, el profesor Youssi pone de mani-
fiesto “el deterioro de las competencias lingüísticas en la escuela 
pública”, al afirmar que no se ha hecho ninguna reflexión sobre 
el papel de las lenguas en la enseñanza.23 En relación con el ára- 
be literal, dice que puede ser comprendido en el país vecino por 
40% de la población, pero que de este porcentaje sólo 20% pue- 
de leerlo y 10% lo controla. Por otro lado, hay 60% que com- 
prende y practica el registro denominado árabe marroquí 
moderno,24 pero no se lee ni se escribe normalmente.25

El árabe pertenece al grupo semítico suroccidental (junto 
al sudarábigo y etiópico), pero comparte rasgos con el semítico 
noroccidental.26 Sobre el “protoárabe” se conoce poco; aunque 
se sabe que había un pueblo árabe nómada o seminómada ya 
presente en el segundo milenio a.n.e. procedente del desierto 
sirio. Los primeros textos en árabe son inscripciones funerarias 
que datan del siglo iii.27 Sobre la situación de la lengua árabe 
antes del islam, Ferrando dice lo siguiente: “en cualquier caso, 
el estudio de estas variantes dialectales, llamadas lug·āt28 en 

22 Abdeljalil Akkari, La escuela en el Magreb. Un desarrollo inacabado, Barcelona, 
Icaria, 2010, p. 124.

23 Abderrahim Youssi, “Impératifs linguistiques, inerties socioculturelles”, Lan-
gage et Société, núm. 143, marzo de 2013, p. 30.

24 Abderrahim Youssi, Grammaire et lexique de l’arabe marocain moderne, prefacio 
de D. Cohen, Casablanca, Wallada, 1992.

25 Youssi, “Impératifs linguistiques…”, op. cit., p. 33.
26 Ignacio Ferrando, Introducción a la historia de la lengua árabe. Nuevas perspec-

tivas, Zaragoza, Navarro & Navarro, 2001, p. 36.
27 Ibid., p. 51.
28 “Lenguas”, pero quizás lo más apropiado, en el contexto de la Arabia preislá-

0395-0424-MOSCOSO.indd   401 06/04/2015   11:16:22



402	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

las fuentes árabes antiguas, resulta de sumo interés para la histo- 
ria de la lengua árabe, pues muestra más bien una realidad frag- 
mentaria, no un consenso lingüístico general en la península 
arábiga”.29 El árabe de la poesía preislámica y el texto del Co- 
rán fueron el registro empleado en la “uniformización lingüís- 
tica”,30 es decir, cuando se convierte en lengua administrativa 
y de cultura del imperio islámico. Se trataba, con toda proba-
bilidad, de una especie de koiné empleada por los poetas y los 
comerciantes, un tipo de árabe con mayor prestigio que los de- 
más. El resto de “árabes” fue evolucionando hasta llegar a lo 
que se habla hoy en día en cada país y en cada región. Si bien 
ésta parece ser la teoría más plausible, es decir, la existencia de 
una lengua sintética empleada como koiné, y otras analíticas, es 
decir, lenguas maternas o nativas, hay quien mantiene que en el 
momento de la revelación no existía diglosia, es decir, no había 
diferencia entre la lengua de la poesía y la cotidiana.

El gran hombre de letras Ibn Jaldún, quien vivió en el si- 
glo xiv y es considerado el padre de la historia moderna y con- 
temporánea y la sociología, piensa que la lengua árabe, en su 
origen, fue aquella en la que fue escrito el Corán y lo que llegó 
hasta su época es una corrupción; así, tacha las diferencias entre 
el árabe hablado de su época y el codificado en el Corán de 
barbarismos.31 Es la misma idea que sobrevivió en el arabismo 
español hasta no hace mucho tiempo. Ahora sabemos, gracias 
a estudios filológicos y lingüísticos, que esta aseveración de Ibn 
Jaldún no es cierta, sino que la lengua clásica no fue más que 
un registro de prestigio en la época de la Revelación. La in-

mica y protoislámica, sería traducirlo por “variantes lingüísticas” de cada zona, y en 
oposición al árabe clásico. Dice Ibn Manz‰ūr en el Lisān al-arab:   

   “la lug·a es la lengua, y su definición es que son unos 
sonidos con los que expresa cada grupo humano lo que le interesa”.

29 Ferrando, Introducción a la historia de la lengua árabe, op. cit., p. 62.
30 Ibid., p. 73.
31 Francisco Moscoso García, “De Ibn Jaldún al reconocimiento del árabe ma- 

rroquí como una lengua nativa viva y creativa”, Miscelánea de Estudios Árabes e Islámi- 
cos, vol. 62, 2013, p. 132; y ʕAbd al-Rah‰mān Ibn Jaldūn, Kitāb al-ʕibar wa dīwān al- 
mubtadāʔ wa-l-xabar fi ayyām al-ʕarab wa-l-ʕağam wa-l-barbar wa man ʕās‰arhum min 
dawi as-sult‰ān al-akbar. Fi fas‰l as-sādis min al-kitāb al-awwal, fi taʕlīm al-lisān al-mud‰ri. 
(Libro de la evidencia, registro de los inicios y eventos de los días de los árabes, persas y 
bereberes y sus poderosos contemporáneos. Capítulo sexto, libro primero, sobre la ense-
ñanza de la lengua de Mudar).

0395-0424-MOSCOSO.indd   402 06/04/2015   11:16:22



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 403

consciencia puede llegar hasta pensar que la lengua prestigiosa 
(árabe clásico o literal) no ha recibido préstamos de ninguna 
lengua, y los filólogos sabemos que en ella hay palabras del 
persa, el griego, el etiópico, el sudarábigo, el arameo, el latín, 
el amazige y otras lenguas.

Quiero dejar claro además que mi intención no es la des-
trucción del árabe clásico o literal, una lengua que valoro co- 
mo un importante vehículo de expresión de todos los árabes 
en general, sino el reconocimiento creativo del árabe ceutí 
como lengua materna o nativa, su codificación y normaliza- 
ción, su inclusión en la primera etapa educativa de la escuela 
y su apuesta decidida por expresarse en todos los niveles y to- 
dos los contextos, lo que permitirá también que el aprendi- 
zaje y las competencias adquiridas en árabe clásico sean mejo- 
res y más sólidas si es enseñada como segunda lengua.32 Apoyo 
las palabras de Youssi,33 quien denuncia los comentarios, 
carentes de fundamento, que acusan de complot a quienes rei- 
vindicamos el derecho natural de todos los pueblos a expresar- 
se en su lengua materna o nativa, y llegan a pensar incluso que 
existen proyectos de “guerras de lenguas” urdidas por “los 
enemigos de la unidad árabe” y alentadas desde el sionismo. 
Quienes así argumentan no terminan de ver, o no lo quieren, 
por los intereses que sean, que la unidad de los pueblos árabes 
hay que buscarla en otras cuestiones: el fin de las guerras, el 
fin de la ocupación de Palestina y la reivindicación y consecu-
ción de sus derechos oprimidos, la lucha por la democracia, 
el derecho a la educación de todos, el final de la intervención 
de los intereses económicos y militares de Estados Unidos y 
otras potencias, la liberación de la mujer, el fin de las dictaduras 
y un largo etcétera de derechos violados día a día, entre ellos, 
valga la redundancia, el de ser educado en la lengua nativa o 
materna.

32 Francisco Moscoso García, “El programa hispano-marroquí de enseñanza de 
Lengua Árabe y Cultura Marroquí (lacm) sometido a revisión”, Anaquel de Estudios 
Árabes, vol. 24, 2013, pp. 53-69.

33 Youssi, “Impératifs linguistiques…”, op. cit., pp. 27-28.

0395-0424-MOSCOSO.indd   403 06/04/2015   11:16:22



404	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

La pentaglosia en Ceuta

Para ahondar aún más en la comprensión de lo que entendemos 
por árabe ceutí conviene entender cuál es la situación de la len-
gua árabe en la vida cotidiana. Algunos la han definido como 
diglosia; es decir, que en la expresión en árabe conviven dos 
registros, el culto y la lengua nativa o materna; sin embargo, un 
árabe se mueve en múltiples registros —que van desde su lengua 
materna hasta el árabe culto (clásico o literal)— y en función de 
su nivel de alfabetización en esta lengua. Por convencionalismo, 
se prefiere hablar de la existencia de cinco registros del árabe, y 
a esta situación se le denomina “pentaglosia”.34 En el árabe de 
Ceuta son los siguientes:

i)	 El árabe antiguo: el árabe del Corán y textos antiguos me-
dievales. Lázaro Carreter35 nos recuerda que las primeras 
valoraciones sobre el origen del lenguaje se remontan al si- 
glo v a.n.e. Entonces se esbozaban las dos teorías que han 
sobrevivido casi hasta nuestros días: por un lado estaba He- 
ráclito, quien defendía el origen divino del lenguaje, y, por 
el otro, Demócrito, quien sostenía que el lenguaje tenía un 
origen convencional, ya que el hombre estaba necesitado 
de comunicarse. Esta dualidad perdurará gracias a Platón 
y Aristóteles respectivamente. De ella no está libre el dis- 
curso religioso islámico —vigente hoy en día—, y así, los que 
no reconocen la hermenéutica —es decir, que una cuestión 
es la Revelación y otra el texto, que fue escrito en una épo- 
ca y por el ser humano, y que por consiguiente hay que 
interpretarlo en cada contexto y época— llegan a afirmar 
que el árabe clásico en el que fue escrito el Corán tiene un 
origen divino y que el resto de las lenguas árabes es una 
deformación o vulgarización que tiene su origen en él. 
Este argumento —que anteriormente hemos visto en Ibn 

34 Francisco Moscoso García, “La pentaglosia en Marruecos. Propuestas para 
la estandarización del árabe marroquí”, Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, 
vol. 59, 2010, pp. 45-62.

35 Fernando Lázaro Carreter, Las ideas lingüísticas en España durante el siglo xviii, 
Madrid, csic-Patronato Menéndez Pelayo-Instituto Miguel de Cervantes, 1949, pp. 20- 
21.

0395-0424-MOSCOSO.indd   404 06/04/2015   11:16:22



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 405

Jaldún— expresado por la racionalidad y la lingüística mo- 
derna no tiene ningún peso.

ii)	 El árabe literal: llamado también, de forma más o menos 
acertada, moderno, estándar, culto o clásico, es como el 
anterior pero más adaptado a los tiempos modernos. Se 
desarrolla a partir del siglo xix, en un periodo que se conoce 
como Nahd‰a, “Renacimiento”. En él se escribe la prensa, 
la literatura o los documentos oficiales, y se emplea como 
lengua hablada en ámbitos cultos, en la educación, en las 
relaciones internacionales o en la televisión. Se trata de un 
árabe más adaptado a la modernidad.

iii)	 El árabe ceutí: es la lengua nativa de 42% de la población es- 
pañola de Ceuta. Ya he definido convenientemente qué 
es. Aquí hay que tener en cuenta la estructura de la lengua, 
que se corresponde con la del árabe marroquí y sus par-
ticularidades; es decir, el pertenecer al área dialectal de la 
zona norte de Marruecos, los préstamos del español y la al- 
ternancia de códigos.

iv)	 El árabe ceutí moderno: se trata de un registro con las par- 
ticularidades propias del árabe ceutí al que se le van añadien-
do vocabulario y expresiones del árabe literal, consensuadas 
en el uso o que irán consensuándose. En este registro se 
suelen mover las personas con un cierto nivel de árabe 
literal. No se sabe exactamente el nivel de competencias 
en árabe literal de los arabófonos de Ceuta, pero, sin lugar 
a dudas, debe ser mucho menor que en Marruecos, ya que 
el sistema escolar sólo permite el uso del español. El “árabe 
ceutí moderno” es el que debería tomarse como base para 
su normalización y enseñanza, ya que guarda sus propias 
especificidades y se va regenerando y modernizando con 
préstamos del registro literal. Todas las lenguas han tenido 
que alimentarse de préstamos. Su uso en la escuela primaria 
haría que el niño desarrollara mejor su capacidad cognitiva 
para acceder a la segunda lengua, que sería el español o el 
árabe literal o clásico. Los estudios demuestran que las 
competencias en una segunda lengua se adquirirían mejor 
si se consolidan en la lengua materna o nativa.36

36 Véase adelante “El árabe ceutí ausente en el sistema educativo”.

0395-0424-MOSCOSO.indd   405 06/04/2015   11:16:22



406	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

v)	 Los dialectos del árabe ceutí: serían los propios de cada zona, 
pertenencia social, generacional y origen estudiados por 
Vicente.37 Es cierto que en un territorio no tan extenso, 
las particularidades no tienen por qué ser muchas, pero 
sí las hay. Por consiguiente, cuando se hable de las variantes 
diatópicas y diastráticas, entonces sí cabe emplear la pa- 
labra dialecto. Otra cuestión es la viabilidad de incluir estas 
variantes en el árabe ceutí moderno. Estoy a favor de ello, 
ya que de esta forma se evitaría el control severo de quien 
codifica y se abrirían las puertas a otras formas de expresión 
que son comprensibles por todos.

Una lengua minorizada y en peligro

El árabe ceutí es hablado por 42% de la población bilingüe es-
pañola de Ceuta. La presencia de arabófonos en la ciudad data 
de finales del siglo xix, quienes adquirieron la nacionalidad a 
raíz del debate que generó la Ley de Extranjería, en 1986.38 Mo-
reno Fernández39 argumenta que una lengua minoritaria suele 
definirse porque es hablada por entre 5% y 25% de la población 
bilingüe y “puede usarse como lengua de instrucción en los 
estudios primarios”. Ninguno de estos dos supuestos se cumple 
en Ceuta, ya que el porcentaje es aún mayor y el árabe ceutí 
no es una lengua de instrucción en la escuela. ¿Debe entonces 
hablarse de lengua minoritaria? La respuesta es no; los adjetivos 
que mejor definen al árabe ceutí son los de “minorizada” y “en 
peligro”. Según la escala de Fishman, citada por Baker,40 que 
mide el grado de amenaza de las lenguas minoritarias, el árabe 
ceutí estaría en la sexta posición, donde la de mayor riesgo es 
la octava. En el sexto escalón, el uso de la lengua está extendido 
entre abuelos, padres e hijos, se ha ido transmitiendo de gene-
ración en generación, y es hablada en contextos sociales como 

37 Vicente, Ceuta: une ville entre deux langues, op. cit.
38 Ana Planet Contreras, Melilla y Ceuta, espacios-frontera hispano marroquíes, 

Ceuta-Melilla, uned de Melilla, 1998, pp. 25-30 y 85-106.
39 Francisco Moreno Fernández y Fernando Ramallo, Las lenguas de España a 

debate, Valencia, Uno y Cero Ediciones, 2013, p. 66.
40 Colin Baker, Foundations of Bilingual Education and Bilingualism, Bristol-

Buffalo-Toronto, Multilingual Matters, 2011, p. 60.

0395-0424-MOSCOSO.indd   406 06/04/2015   11:16:22



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 407

el barrio o en la vida de la comunidad, aunque está amenazada 
considerablemente por la lengua dominante. Se hace necesario, 
para salvaguardarla, un mayor apoyo de la familia para que 
la transmisión intergeneracional siga su curso, así como su 
presencia en la escuela desde la etapa infantil.

Se trata además de una lengua, como muchas lenguas ára- 
bes nativas, que ni siquiera ha sido documentada y forma parte 
de las más de 6 000 lenguas habladas en el mundo. En el Atlas 
Unesco de las lenguas del mundo en peligro41 sólo se documen-
tan cinco de España: aragonés, astur-leonés, euskera, gascón y 
guanche, y para Marruecos, siete: figuig, ghomara, judeo-ama- 
zige, sefardí, judeo-árabe, senhaja de Srair, amazige (Ait Rouadi) 
y amazige de Beni Iznassen. Aunque es cierto que en “La Carta 
europea de las lenguas regionales y minoritarias”42 se hace men-
ción del bereber (sic) —al que aquí se denomina “amazige”— y 
el árabe de España, pero sin decir de qué amazige ni de qué 
árabe se trata. La página web del Ethnologue,43 en la que se 
catalogan las lenguas del mundo, no menciona ni el árabe ceutí 
ni el amazige para España, aunque sí menciona para Marruecos 
el árabe marroquí y el árabe estándar. En la obra de Austin44 
se habla de la existencia de unas 6 900 lenguas en el mundo y se 
sitúa al árabe en la séptima posición, con 205 millones de ha- 
blantes, aunque se puntualiza que es hablado en muchos dia-
lectos, “a menudo considerados lenguas”. La minorización y el 
estado de peligro no son únicamente provocados por el desinte- 
rés propiciado por las autoridades políticas y religiosas, sino 
también por la falta de documentos elaborados por lingüistas o 
amantes de las lenguas.

Se hace necesaria la salvaguarda del árabe ceutí como patri- 
monio lingüístico, ya que, de lo contrario, asistiremos en algu- 
nas décadas a su desaparición en la ciudad. El continuo despre-
cio que recibe esta lengua de las autoridades y de cierto sector de 
la población monolingüe, además de la falta de reconocimiento 
de la propia población bilingüe cuya lengua nativa es el árabe 

41 Unesco, Atlas Unesco de las lenguas del mundo en peligro.
42 Véase más adelante.
43 Ethnologue, Languages of the world.
44 Peter K. Austin, 1.000 lenguas. Lenguas vivas y extintas de todo el mundo, Bar-

celona, Océano Ambar, 2009, pp. 6 y 26.

0395-0424-MOSCOSO.indd   407 06/04/2015   11:16:22



408	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

ceutí, están provocando un “lento genocidio lingüístico”, como 
ha ocurrido en otras partes del mundo. Unos padres bilingües 
de Ceuta decían que sus hijos cuando llegan a casa emplean 
escasamente el árabe ceutí, situación provocada por la fuerte 
presencia y presión del español, única lengua reconocida y ofi-
cial en el territorio. La profesora Rivera, en las líneas siguientes, 
pone de manifiesto cómo la falta de un código de escritura es el 
factor que más influye en el desprestigio del árabe ceutí entre 
sus hablantes:

El árabe de Ceuta, por el contrario, al carecer del carácter normativo 
de otras lenguas o dialectos —en esto la ausencia de codificación gráfica 
tiene mucho que ver— no está muy bien valorado por parte de la pobla- 
ción. Los cristianos, por un lado, opinan que es un dialecto útil en 
Marruecos pero no en Ceuta, donde debe hablarse la única lengua oficial 
existente, el español. Por otro lado, los arabófonos sienten que hablan un 
dialecto que les permite jugar con los idiomas y utilizarlos según su con-
veniencia, pero que no posee el prestigio lingüístico de otras lenguas.45

En definitiva, se trata de impedir que el árabe ceutí desapa- 
rezca, ya que cuando una lengua muere —afirma Baker— “lo 
hace una cantidad considerable de cultura, identidad y cono- 
cimiento que se ha ido transmitiendo de generación en gene-
ración a través de y en ella”, pues cada lengua “contiene una 
visión del mundo, una manera particular de entenderlo”.46

El árabe ceutí ausente en el sistema educativo

La profesora Rivera es quien mejor ha dibujado la situación de 
los niños bilingües ceutíes, cuya lengua nativa o materna es el 
árabe ceutí. En un primer momento, define el bilingüismo47 
como “sustractivo”; es decir, mientras el español progresa, el 
árabe ceutí va retrocediendo; “adscrito”, ya que el bilingüismo 
se adquiere temprano; “bicultural”, por la doble pertenencia 
cultural; “equilibrado”, porque se pone de manifiesto la fluidez 
de las dos lenguas en contextos diferentes, y “secundario”, ya 

45 Rivera, El contacto de lenguas en Ceuta, op. cit., p. 70.
46 Baker, Foundations of Bilingual Education and Bilingualism, op. cit., p. 46.
47 Rivera, El contacto de lenguas en Ceuta, op. cit., pp. 151 y 104-108.

0395-0424-MOSCOSO.indd   408 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 409

que sólo se aprende el español en las instituciones académicas. 
Esto último es lo estipulado por la política lingüística educa-
tiva española, cuyas competencias no están transferidas por 
el gobierno central.48 Esta profesora e investigadora hizo una 
encuesta entre alumnos arabófonos de Ceuta; los resultados son 
los siguientes: 48.97% de ellos dice que aprendieron el español 
al llegar al colegio, mientras que 38.73% dice haberlo aprendido 
en casa y 14.28% no lo recuerda.49 A estos datos habría que aña-
dir algunos de los resultados de una encuesta practicada entre 
alumnos ceutíes por Antón: 86% de los alumnos cuya lengua 
materna es el árabe ceutí dice que lo habla muy bien, mientras 
que 94% de aquellos cuya lengua materna es el español pien- 
san que lo habla muy bien.50 Una buena parte de los niños llega, 
por consiguiente, a la escuela infantil con tres años sin saber 
español, lo cual debe propiciarles algún problema, ya que sus 
padres hablan otra lengua. Se encuentra ante una lengua domi-
nante, con una mayor presencia en el mundo, que es además 
un instrumento de expresión de otros valores culturales. Así 
pues, la enseñanza en Ceuta es por sumersión. Una gran parte 
de los niños bilingües llega a la escuela sin saber el español. Ba- 
ker explica la sumersión con la imagen del alumno arrojado al 
agua de la piscina —imagen de la lengua dominante— para que 
aprenda a nadar con rapidez sin ningún tipo de ayuda, con la 
asimilación como el único objetivo.51 Lo contrario de una “en- 
señanza bilingüe enriquecedora”.

Frente al bilingüismo sustractivo, el aditivo permitiría al ni- 
ño, por ejemplo, desarrollar su nivel cognitivo y académico en 
las dos lenguas de igual manera. Es lo contrario de lo que ocu-
rre en la escuela ceutí, donde la presencia del árabe ceutí en el 
currículo académico es nula. Cummins pone de manifiesto los 
dos niveles en el desarrollo de una lengua, el comunicacional y 
el académico. Un niño puede acceder a una segunda lengua y ad- 
quirir un nivel comunicacional casi nativo, pero necesitaría 

48 Verónica Rivera Reyes, “Características del bilingüismo español-árabe dariya en 
Ceuta”, en Ch. Abelló Contesse, Ch. Ehlers y L. Quintana Hernández (eds.), Escenarios 
bilingües. El contacto de lenguas en el individuo y la sociedad, Berna-Berlín-Bruselas-Frankfurt 
am Main-Nueva York-Oxford-Viena, Peter Lang, 2010, p. 211.

49 Rivera, El contacto de lenguas en Ceuta, op. cit., p. 162.
50 Antón, “Consideraciones sociolingüísticas…”, op. cit., p. 127.
51 Baker, Foundations of Bilingual Education and Bilingualism, op. cit., pp. 216-219.

0395-0424-MOSCOSO.indd   409 06/04/2015   11:16:23



410	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

unos cinco años más para conseguir el dominio académico.52 Es- 
ta situación puede ser trasladada a los niños ceutíes arabófonos 
que llegan a la escuela infantil a los tres años.53 Un niño puede 
ser un gran comunicador en la segunda lengua adquirida, en es- 
te caso el español, pero no se sabe muy bien cuál es su compren- 
sión real.54 Lo mejor es que esta etapa se inicie partiendo de un 
bilingüismo aditivo, tal como he dicho, lo cual incluso repercu- 
tiría en un mejor desarrollo del español, primero con la ense-
ñanza en la lengua nativa del niño o la niña para acceder poco 
a poco al español.55

Llama la atención que en la Facultad de Educación, Econo-
mía y Tecnología de Ceuta, en los grados de educación infantil 
y primaria, respectivamente, no haya ninguna asignatura espe-
cífica que aborde la situación de los niños bilingües que llegan a 
la escuela.56 En educación infantil se encuentran las asignaturas 
“Atención a la diversidad” y “Dificultades del aprendizaje”, y 
en educación primaria, “Dificultades del aprendizaje”, pero en 
sus descripciones y objetivos no se atiende a la especificidad 
bilingüe ceutí. Es como si se hubieran exportado unas guías de 
la Península y, además, elaboradas antes de la llegada masiva 
de inmigrantes a España. La universidad se convierte así en 
cómplice de la política de opresión que se ceba con los ciuda-
danos bilingües ceutíes al no atender la necesidad de educar en 
la lengua nativa o materna.

Con el fin de luchar contra la minorización y el estado de 
peligro del árabe ceutí, dada su total falta en el sistema edu-
cativo, se hace necesaria una política lingüística que acentúe 
su presencia en las instituciones públicas, comenzando por la 
etapa infantil en la escuela; también una mayor conciencia de 
los hablantes, que parta del reconocimiento de su propia lengua. 
En este sentido, el arabófono debiera tomar conciencia de que 
es posible crear en cualquier lengua del mundo, aunque sólo 
sea oral, su escritura no esté normalizada o sea hablada por un 
número pequeño de hablantes. También es posible enseñar y 

52 Jim Cummins, Lenguaje, poder y pedagogía, Madrid, Morata, 2002, pp. 93-94.
53 Rivera, “Características del bilingüismo…”, p. 228.
54 Bárbara Abdelilah-Bauer, El desafío del bilingüismo, Madrid, Morata, 2011, p. 90.
55 Ibid., p. 97.
56 Universidad de Granada, “Grado en Educación Infantil” y “Grado en Edu-

cación Primaria”.

0395-0424-MOSCOSO.indd   410 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 411

traducir a ella cualquier disciplina, ya sean matemáticas, ya lite-
ratura. Las lenguas que presento en el apartado siguiente apoyan 
lo dicho. Otra cuestión es que las lenguas necesiten adaptarse 
a los tiempos modernos y para ello tendrían que alimentarse de 
nuevo vocabulario y expresiones. Un castellano en el siglo xv 
no podría hablar de informática, por ejemplo. En primer lu- 
gar, porque no existía y, en segundo, porque el castellano no 
tenía la terminología apropiada para ello. Cuando nació la in- 
formática, tuvo que crear sus términos con los recursos de su 
propio idioma y con los del inglés. El español moderno tiene 
casi 2 000 palabras procedentes, en su mayoría, del árabe an-
dalusí.57 Esta lengua necesitó de esos préstamos para expresar 
técnicas que no tenía; por ejemplo, en la agricultura. Todas 
las lenguas del mundo son bastardas; el inglés también con 
su importante cantidad de préstamos procedentes del francés. 
Se han ido mezclando, han necesitado sangre nueva para so-
brevivir, poder crear y seguir creciendo. Moreno Cabrera, en 
una conferencia pronunciada recientemente,58 al hablar de “las 
lenguas señadas”, o “lenguajes de signos”, hizo una defensa de 
ellas y de las orales como expresiones de la facultad del lenguaje; 
por consiguiente, la definición de una lengua no puede estar 
dirigida por su componente escrito, sino por su capacidad de 
ser expresión de la facultad del lenguaje.

Ejemplos de lenguas maternas cuyas escrituras 
se han normalizado

Presento algunas lenguas cuyas escrituras se normalizaron y se 
convirtieron en lenguas oficiales en aquellos países donde se ha- 
blan. Sus procesos de codificación y normalización son un claro 
ejemplo de que toda lengua ha sido siempre oral y que la es-
critura vino luego.

57 Cifra dada por Federico Corriente en el prólogo a la obra de Ángeles Vicente, 
El proceso de arabización de Alandalús, Zaragoza, Instituto de Estudios Islámicos y del 
Oriente Próximo, 2006.

58 En el seminario Lengua de signos en el panorama lingüístico, social y psicoló-
gico actual, con el título “La lingüística y las lenguas señadas” (Facultad de Filosofía 
y Letras de la Universidad Autónoma de Madrid, 24 de abril de 2013).

0395-0424-MOSCOSO.indd   411 06/04/2015   11:16:23



412	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

i)	 El español: Antonio de Nebrija, en 1492, publicó su Gramá- 
tica de la lengua castellana, y veinticinco años después sus 
Reglas de Orthographía. Nebrija fue un adelantado de su épo- 
ca en Europa. El latín era entonces la lengua de cultura, la 
única en la que se podía enseñar en la universidad. Quilis 
nos recuerda cuál fue su intención:

[…] fijar el uso del español, estabilizar la lengua vulgar de España, pa- 
ra que evitando posteriores cambios y variaciones pueda servir a la 
unidad nacional, ya que nuestra lengua “hasta nuestra edad anduvo 
suelta y fuera de regla, ya esta causa ha recibido en pocos siglos muchas 
mudanças porque si la queremos cotejar con la de oi a quinientos años, ha- 
llaremos tanta diferencia y diversidad cuanta puede ser maior entre dos 
lenguas”.59

	 Releyendo este texto, comprobamos las afinidades que 
tiene el castellano de aquella época con el árabe ceutí. Es- 
tas dos lenguas han sido consideradas —el árabe ceutí sigue 
siéndolo— lenguas orales que estaban excluidas del ámbito 
académico e institucional. Lo importante que conviene 
retener de esta aproximación es el hecho de que Nebrija 
se diera cuenta de la necesidad de normalizar y codificar el 
castellano, una lengua oral y materna que era entendida por 
todos, mientras que el latín estaba reservado a unos cuantos 
privilegiados. La única diferencia es que el castellano con-
taba entonces con el apoyo de los reyes católicos, quienes 
eran conscientes de la conveniencia de que un imperio in- 
cipiente tuviera el aval de una lengua.

ii)	 El griego contemporáneo: katharévousa es el nombre que re- 
cibe en griego la lengua griega arcaizante empleada por el 
Estado, frente a la dhémotiki, la lengua materna o nativa.60 
El primer registro fue suprimido de la escuela pública en 
1976 y una ley convirtió en lengua oficial al segundo. La 

59 Antonio de Nebrija, Gramática de la lengua castellana, estudio y edición de 
Antonio Quilis, Madrid, Centro de Estudios Ramón Areces, 1989, p. 91.

60 Anna Frangoudaki, “La ‘question de la langue’ en Grèce, exemple de con- 
troverse sociale sûr l’identité, l’alphabétisation et la mise en place”, Actes du Colloque 
International. al-lug·a al-lug·āt. Language, Languages. La Langue, les Langues. Casa- 
blanca 11-12 Juin 2010, Casablanca, Fondation Zakoura Education, 2010, pp. 153- 
166; y Fouad Laroui, Le drame linguistique marocain, Léchelle, Zellige, 2011, pp. 119- 
120.

0395-0424-MOSCOSO.indd   412 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 413

situación es muy parecida a la del árabe literal y el árabe 
como lengua nativa o materna —en este caso, el árabe ceu-
tí—, aunque aquí, además de la negativa de las autoridades 
políticas ceutíes y españolas para normalizar e introducir 
esta lengua en las instituciones sociales, nos encontramos 
con el obstáculo de los dirigentes religiosos musulmanes. En 
el caso de Grecia —dice Laroui—, “la katharévousa no era 
una lengua sagrada. Los dioses de la Grecia clásica no han 
intervenido en la gran querella lingüística griega”.61 Estoy 
convencido de que todo irá cambiando, poco a poco, y pa- 
ra mejor, es inevitable. En el cristianismo, los dirigentes 
religiosos, hasta el Concilio Vaticano ii, eran los dueños de 
la lengua sagrada, el latín. Ahora pretenden ser dueños 
de otras cuestiones, pero ya no de la lengua.

iii)	 El maltés: es lengua oficial de la Unión Europea y oficial en 
Malta sólo desde 1934, después de que, en 1920, se creara 
una asociación de escritores que apostó por su normaliza-
ción y por reivindicar su oficialidad. Las lenguas oficiales 
hasta entonces fueron el inglés y el italiano. Antes del si- 
glo xvii, el maltés no se escribía y los clérigos y los profe-
sionales escribían sólo en italiano. Esta lengua es de origen 
árabe y pertenece a la familia del árabe occidental; es decir, 
el árabe ceutí está emparentado históricamente con el mal-
tés. Se sorprenderían aquellos cuya lengua materna o nativa 
es el árabe ceutí al leer un texto en maltés y comprobar 
cuán próximo es de su lengua y cuánto puede entender- 
se. La normalización de esta lengua se hizo con caracteres 
latinos. Cualquier grafía es válida para la expresión escrita; 
ninguna es mejor o peor que otra. En el caso del árabe ceutí, 
propongo que la grafía que se emplee sea la árabe por dos 
cuestiones: por la tradición árabe, que mayoritariamen- 
te ha empleado el alifato, y porque ya hay una propuesta 
de normalización de un grupo de profesores universitarios 
e intelectuales de Marruecos con la que se están escribien-
do textos, traduciendo obras de la literatura europea y 
elaborando material didáctico.62 El maltés tiene también 

61 Laroui, Le drame linguistique marocain, op. cit., p. 120.
62 Moscoso, “De Ibn Jaldún al reconocimiento del árabe marroquí…”, op. cit.; 

y Francisco Moscoso García, “al-ʕarabiyya al-mag·rēbiyya, al-lug·a al-umm āw al-lug·a 

0395-0424-MOSCOSO.indd   413 06/04/2015   11:16:23



414	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

bastantes préstamos del siciliano, el latín y el inglés, como 
el árabe ceutí puede tenerlos del español. Un gran estudioso 
de la lengua maltesa, el profesor Aquilina, dice sobre los 
préstamos:

No estamos de acuerdo con los “puristas”, quienes quisieran excluir 
todos los préstamos. Y ello por estas dos razones: 1) si un escritor maltés 
culto siguiera esta senda, vería reducida su expresión verbal, haciéndolo 
retroceder irremediablemente; sería incapaz de alcanzar a los escritores 
modernos de otros países; 2) se restringirían los ámbitos de los estudios 
lingüísticos malteses, muchos de ellos orientados hacia el elemento 
romance anterior a la fundación semítica con el que conforma un todo 
homogéneo y productivo.63

Marco legal y educativo español, europeo y mundial

Hago en este apartado una recapitulación, y añado algunos do- 
cumentos más a los expuestos,64 del marco legal y educativo que 
ampara el reconocimiento del árabe ceutí como lengua.

La Constitución Española

En su artículo 3 dice lo siguiente:

i.	 El castellano es la lengua española oficial del Estado. Todos 
los españoles tienen el deber de conocerla y el derecho a 
usarla.

ii.	 Las demás lenguas españolas serán también oficiales en las 
respectivas Comunidades Autónomas de acuerdo con sus 
Estatutos.

al-ās‰liyya. taʕlīmha f-el-madrasa li-tah‰sīn tat‰awwur al-ʕaqliyyat wa mahārāt al-hadra, al- 
qrāya wa-l-kitāba b el-ʕarabiyya al-fus‰h‰a” (“El árabe marroquí, lengua materna o 
lengua nativa. Su enseñanza en la escuela para mejorar el desarrollo cognitivo y las des- 
trezas del habla, lectura y escritura en árabe estándar”), al-Andalus-Magreb, núm. 20, 
2013, pp. 125-150.

63 Joseph Aquilina, Papers in Maltese Linguistics, Malta, The University of Malta, 
1997, pp. 2-3.

64 Moscoso, “El árabe de Ceuta…”, op. cit.

0395-0424-MOSCOSO.indd   414 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 415

iii.	 La riqueza de las distintas modalidades lingüísticas de Es-
paña es un patrimonio cultural que será objeto de especial 
respeto y protección.

Otros artículos de la Carta Magna defienden la pluralidad 
lingüística en relación con los medios de comunicación y la 
enseñanza de las lenguas que se hablan en las comunidades 
autónomas:

Artículo 20.3. La ley regulará la organización y el control parlamenta-
rio de los medios de comunicación social dependientes del Estado o de 
cualquier ente público y garantizará el acceso a dichos medios de los 
grupos sociales y políticos significativos, respetando el pluralismo de 
la sociedad y de las diversas lenguas de España.

Artículo 148. 1. 17. El fomento de la cultura, de la investigación y, en 
su caso, de la enseñanza de la lengua de la Comunidad Autónoma.65

La Carta europea de las lenguas regionales y minoritarias

Fue firmada por España el 5 de noviembre de 1992 y ratificada 
el 9 de abril de 2001 (en vigor desde el 1 de agosto de 2001). 
En sus artículos 8 a 13 prevé el uso de las lenguas regionales y 
minoritarias en las diferentes etapas del sistema educativo, la 
justicia, la administración y los servicios públicos, los medios 
de comunicación, la cultura, la economía y la vida social. Asi-
mismo, en el artículo 14, se insta a:

[…] aplicar los acuerdos bilaterales y multilaterales existentes que las 
vinculan a los Estados en los que la misma lengua es practicada de mane- 
ra idéntica y próxima, o a esforzarse por concluir acuerdos, si fuera 
necesario, de manera que se favorezcan los contactos entre los hablantes 
de la misma lengua en los Estados concernidos, en los ámbitos de la 
cultura, de la enseñanza, de la información, de la formación profesional 
y de la educación permanente; en el interés de las lenguas regionales o 
minoritarias, facilitando y/o promoviendo la cooperación a través de las 
fronteras, especialmente entre colectivos regionales o locales en el terri-
torio en el que la lengua es practicada de forma idéntica o semejante.66

65 Congreso de los diputados, Constitución española.
66 Consejo de Europa, Carta europea de las lenguas regionales y minoritarias.

0395-0424-MOSCOSO.indd   415 06/04/2015   11:16:23



416	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

El comité de expertos encargado anima a las autoridades 
españolas a que aporten

[…] aclaraciones, en colaboración con los hablantes, sobre la situación de 
las siguientes lenguas, y a incluir comentarios detallados, en su próximo 
informe periódico, sobre la aplicación del artículo 7 de la Carta a las mis-
mas: el gallego en Castilla y León; el portugués en la ciudad de Olivenza; 
el bereber en la Ciudad Autónoma de Melilla; y el árabe en la Ciudad 
Autónoma de Ceuta […] también habría una presencia tradicional del 
gallego en Extremadura y del valenciano en Murcia.

Más adelante se dice que el Estado español no ha proporcio- 
nado ni información ni cifras en relación con las lenguas cuya 
cooficialidad no se ha reconocido. Recuérdese que el árabe ceutí 
es una lengua presente en la ciudad autónoma desde finales del 
siglo xix y que casi 42% de los españoles de Ceuta la tienen 
como lengua nativa o materna.67

El Marco Común Europeo de Referencia para la enseñanza 
de las lenguas68

No debemos pasar tampoco por alto el interés del Marco 
Común Europeo de Referencia (2001), cuyo objetivo es la 
“conservación del patrimonio lingüístico y cultural, así como 
la defensa de las minorías”:69 “Mantener y desarrollar la riqueza 
y la diversidad de la vida cultural europea mediante un mejor 
conocimiento mutuo de las lenguas nacionales y regionales, 
incluidas las menos estudiadas”.70

En relación con el plurilingüismo que debe caracterizar a 
nuestras sociedades, el Marco dice lo siguiente:

Desde esta perspectiva, la finalidad de la educación en una lengua queda 
profundamente modificada. Ya no se contempla como el simple logro del 
“dominio” de una o dos —o incluso tres lenguas— cada una considera- 
da de forma aislada, con el “hablante nativo ideal” como modelo fun-

67 Véase antes “Una lengua minorizada y en peligro”.
68 Instituto Cervantes, Marco Común Europeo de Referencia, 2002.
69 Susana Llorián, Entender y utilizar el Marco Común Europeo de Referencia desde 

el punto de vista del profesor de lenguas, Madrid, Santillana, 2007, p. 48.
70 Instituto Cervantes, Marco Común Europeo de Referencia, op. cit., p. 3.

0395-0424-MOSCOSO.indd   416 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 417

damental. Por el contrario, el objetivo es el desarrollo de un repertorio 
lingüístico en el que tengan lugar todas las capacidades lingüísticas. Esto 
supone, naturalmente, que las lenguas que se ofrecen en las instituciones 
educativas tienen que diversificarse y que a los alumnos debe dárseles la 
posibilidad de desarrollar una competencia plurilingüe.71

La ciudad de Ceuta es un lugar privilegiado, como lo son 
también muchos territorios del Estado español, para aprove-
char su riqueza lingüística y ponerla al servicio de la escuela 
en general, para los monolingües y los bilingües, con el fin de 
contribuir al plurilingüismo.

La Unesco

El 9 de mayo de 2009 se celebró la décima reunión del grupo 
mixto de expertos de la Unesco (cr)/Consejo Económico y 
Social (cescr) sobre el seguimiento del derecho a la educación, 
en el que se abordó el tema del plurilingüismo, la lengua ma-
terna y el derecho a la educación, así como su marco jurídico. 
Entre las ideas que se discutieron destacan:

Lengua materna: los miembros reflexionaron sobre los obstáculos 
ligados a la lengua materna en distintos países. Muchas familias son 
plurilingües. También existen problemas en cuanto a la relación entre 
lenguas que tienen escritura y lenguas que no la tienen. En opinión del 
Grupo Mixto de Expertos, es importante que los comités cr y cescr 
definan un planteamiento común para trabajar sobre el tema de la 
educación en la lengua materna.72

El grupo mixto de expertos reiteró la definición práctica 
de “educación básica”, según la cual: “La educación básica se 
imparte en la lengua materna, por lo menos en sus primeras 
etapas, respetando después las exigencias y necesidades que 
impone el plurilingüismo”.73

71 Ibid., p. 5.
72 Unesco, “Informe sobre la décima reunión del Grupo Mixto de Expertos 

Unesco (cr)/Consejo Económico y Social (cescr) sobre el seguimiento del derecho a 
la educación”, Consejo Ejecutivo, 184ª reunión, 184 ex/23, París, 5 de marzo de 2010.

73 Idem.

0395-0424-MOSCOSO.indd   417 06/04/2015   11:16:23



418	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

La Declaración universal de los derechos lingüísticos

Recogida en la página web de la Unesco, en ella se dice, entre 
otras cuestiones, lo siguiente:

Toda comunidad lingüística tiene derecho a codificar, estandarizar, 
preservar, desarrollar y promover su sistema lingüístico, sin interferen-
cias inducidas o forzadas [art. 9].

Toda comunidad lingüística tiene derecho a que su lengua sea utilizada 
como oficial dentro de su territorio [art. 15.1].

Toda comunidad lingüística tiene derecho a una educación que permi- 
ta a sus miembros el conocimiento de las lenguas vinculadas a la propia 
tradición cultural, tales como las lenguas literarias o sagradas, usadas 
antiguamente como lenguas habituales de la propia comunidad [art. 27].74

Conclusión

En este artículo he expuesto qué es el árabe ceutí y defendido 
su identidad como lengua en sí y como lengua del Estado espa-
ñol. Se trata de una lengua que guarda rasgos comunes con el 
árabe marroquí, especialmente el hablado en la zona norte, y 
que se caracteriza especialmente por los préstamos del español 
y la alternancia de códigos con esta lengua. Como ejemplo de 
su carácter minorizado, he puesto de relieve la ausencia total 
de esta lengua en el sistema educativo y la necesidad de que 
sea incorporada en éste para un mayor éxito de la población 
bilingüe escolarizada. Por otro lado, se han visto casos de otras 
lenguas que estaban minorizadas antes de ser reconocidas como 
lenguas oficiales. Y, finalmente, he presentado una serie de 
documentos oficiales que apoyan la presencia del árabe ceutí 
en el sistema educativo y en otras esferas públicas.

La riqueza lingüística que caracteriza a España debiera ser 
un instrumento de difusión del plurilingüismo en todos los 
sectores sociales de nuestro país. La presencia de lenguas mino-
ritarias, y aún minorizadas y en peligro, como el árabe ceutí, 

74 Unesco, “Declaración universal de derechos lingüísticos preliminares. Conferen- 
cia mundial de derechos lingüísticos”, Barcelona, España, 6-9 de junio de 1996.

0395-0424-MOSCOSO.indd   418 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 419

es un patrimonio que debiera ser protegido y salvaguardado 
por las autoridades para contribuir a construir una sociedad 
más justa y democrática.

El reconocimiento de la diversidad en las sociedades del 
siglo xxi pasa por la educación y ésta por el reconocimiento de 
la lengua materna o nativa. Todos lo sabemos, lo saben tam-
bién quienes gobiernan, pero lo ocultan para impedir que su 
desarrollo y su presencia en la escuela y en otras instituciones 
sociales genere pérdida de poder. En una sociedad democrática, 
la soberanía reside en los ciudadanos y no en intereses perso-
nales. Espero que lo comprendan tanto los gobernantes como 
aquellos que forman a maestros y profesores en la universidad; 
y también que estas palabras ayuden a entender que la existencia 
de una lengua no tiene nada que ver con su escritura y que no 
es más una lengua que otra, no es más el español o el inglés que 
el árabe ceutí, por pocos hablantes que tenga. v

Dirección institucional del autor:
Facultad de Filosofía y Letras
Dpto. de Estudios Árabes e Islámicos y Estudios Orientales
Universidad Autónoma de Madrid
C/ Francisco Tomás y Valiente, 1
28049 Madrid, España
* francisco.moscoso @ uam.es

Bibliografía

Abdelilah-Bauer, Bárbara, El desafío del bilingüismo, Madrid, Mo-
rata, 2011.

Akkari, Abdeljalil, La escuela en el Magreb. Un desarrollo inacabado, 
Barcelona, Icaria, 2010.

Antón, Marta, “Consideraciones sociolingüísticas sobre el bilingüis- 
mo hispano-árabe en Ceuta (España)”, Revista Internacional de 
Lingüística Iberoamericana, vol. ix, núm. 2 (18), 2011, pp. 121- 
141.

Aquilina, Joseph, Papers in Maltese Linguistics, Malta, The University 
of Malta, 1997.

Austin, Peter K., 1.000 lenguas. Lenguas vivas y extintas de todo el 
mundo, Barcelona, Océano Ambar, 2009.

0395-0424-MOSCOSO.indd   419 06/04/2015   11:16:23



420	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

Aznar, Luis Manuel, “González propone más refuerzo del español 
contra el fracaso escolar”, El Faro Digital, 3 de enero de 2013. 
[www.elfarodigital.es/ceuta/educa cion/114055-gonzalez-
propone-mas-refuerzo-del-espanol-contra-el-fracaso-escolar.html, 
consultado el 1 de septiembre de 2014.]

Baker, Colin, Foundations of Bilingual Education and Bilingualism, 
Bristol-Buffalo-Toronto, Multilingual Matters, 2011.

Bourdieu, Pierre, Langage et pouvoir symbolique, París, Fayard, 2001.
Codera y Zaidín, Francisco, “Enseñanza del árabe vulgar”, Revista 

Contemporánea, vol. cxiv, 15 de abril de 1889, pp. 36-43.
Congreso de los Diputados, Constitución española. [www.congreso.

es/consti/constitucion/indice/index.htm, consultado el 1 de 
septiembre de 2014.]

Consejo de Europa, Carta europea de las lenguas regionales y minori-
tarias. [conventions.coe.int/Treaty/Commun/QueVoulezVous.
asp?NT=148&CM=8& DF=03/05/2011&CL=FRE, consul-
tado el 1 de septiembre de 2014.]

Cummins, Jim, Lenguaje, poder y pedagogía, Madrid, Morata, 2002.
Ethnologue, Languages of the world. [www.ethnologue.com/world, 

consultado el 1 de septiembre de 2014.]
Ferrando, Ignacio, Introducción a la historia de la lengua árabe. Nuevas 

perspectivas, Zaragoza, Navarro & Navarro, 2001.
Frangoudaki, Anna, “La ‘question de la langue’ en Grèce, exemple 

de controverse sociale sûr l’identité, l’alphabétisation et la mise 
en place”, Actes du Colloque International. al-lug·a al-lug·āt. Lan-
guage, Languages. La Langue, les Langues. Casablanca 11-12 Juin 
2010, Casablanca, Fondation Zakoura Education, 2010, pp. 153- 
166.

Harrell, Richard S. y Harvey Sobelman, A Dictionary of Moroccan 
Arabic: Moroccan-English, English-Moroccan, Washington, George- 
town University, 1966.

Heath, Jeffrey, Jewish and Muslim Dialects of Moroccan Arabic, 
Londres-NuevaYork, Routledge Curzon, 2002.

Herrero Muñoz-Cobos, Bárbara, El árabe ceutí. Un código mixto 
como reflejo de una identidad mestiza, Ceuta, Instituto de Estudios 
Ceutíes, 2013.

Ibn Jaldūn, ʕAbd al-Rah‰mān, Kitāb al-ʕibar wa dīwān al-mubtadāʔ 
wa-l-xabar fi ayyām al-ʕarab wa-l-ʕağam wa-l-barbar wa man 
ʕās‰arhum min dawi as-sult‰ān al-akbar. Fi fas‰l as-sādis min al-kitāb 
al-awwal, fi taʕlīm al-lisān al-mud‰ri. (Libro de la evidencia, registro 
de los inicios y eventos de los días de los árabes, persas y bereberes 
y sus poderosos contemporáneos. Capítulo sexto, libro primero, 

0395-0424-MOSCOSO.indd   420 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 421

sobre la enseñanza de la lengua de Mudar). [goo.gl/XVpxPK, 
consultado el 1 de septiembre de 2014].

Instituto Cervantes, Marco Común Europeo de Referencia, 2002 
[cvc.cervantes.es/ensenanza/biblioteca_ele/marco/cvc_mer.
pdf, consultado el 1 de septiembre de 2014.]

Laroui, Fouad, Le drame linguistique marocain, Léchelle, Zellige, 
2011.

Lázaro Carreter, Fernando, Diccionario de términos filológicos, 
Madrid, Gredos, 1990.

Lázaro Carreter, Fernando, Las ideas lingüísticas en España durante 
el siglo xviii, Madrid, csic-Patronato Menéndez Pelayo-Instituto 
Miguel de Cervantes, 1949.

Llorián, Susana, Entender y utilizar el Marco Común Europeo de 
Referencia desde el punto de vista del profesor de lenguas, Madrid, 
Santillana, 2007.

Moreno Cabrera, Juan Carlos, Cuestiones clave de la lingüística, 
Madrid, Síntesis, 2013.

Moreno Cabrera, Juan Carlos, La dignidad e igualdad de las lenguas. 
Crítica de la discriminación lingüística, Madrid, Alianza, 2009.

Moreno Fernández, Francisco y Fernando Ramallo, Las lenguas de 
España a debate, Valencia, Uno y Cero Ediciones, 2013.

Moscoso García, Francisco, “al-ʕarabiyya al-mag·rēbiyya, al-lug·a 
al-umm āw al-lug·a al-ās‰liyya. taʕlīmha f-el-madrasa li-tah‰sīn 
tat‰awwur al-ʕaqliyyat wa mahārāt al-had ra, al-qrāya wa-l-kitāba 
b el-ʕarabiyya al-fus‰h‰a” (“El árabe marroquí, lengua materna o 
lengua nativa. Su enseñanza en la escuela para mejorar el desa-
rrollo cognitivo y las destrezas del habla, lectura y escritura en 
árabe estándar”), al-Andalus-Magreb, núm. 20, 2013, pp. 125-150.

Moscoso García, Francisco, Cuentos en dialecto árabe de Ceuta, 
Toledo, Universidad de Castilla-La Mancha, 2004.

Moscoso García, Francisco, “De Ibn Jaldún al reconocimiento del 
árabe marroquí como una lengua nativa viva y creativa”, Misce-
lánea de Estudios Árabes e Islámicos, vol. 62, 2013, pp. 127-149.

Moscoso García, Francisco, “El árabe de Ceuta. Argumentos para 
su cooficialidad”, en Paula Santillán Grimm, Luis Miguel Pérez 
Cañada y Francisco Moscoso García (eds.), Actas del v congreso 
Internacional de Árabe Marroquí: de la Oralidad a la Enseñanza, 
Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha-Casa Árabe, 2014, 
pp. 97-131.

Moscoso García, Francisco, “El dialecto árabe de Ceuta a partir de 
un cuestionario dialectológico”, Acta Orientalia, vol. 68, 2007, 
pp. 207-246.

0395-0424-MOSCOSO.indd   421 06/04/2015   11:16:23



422	 estudios de asia y áfrica l: 2, 2015

Moscoso García, Francisco, “El programa hispano-marroquí de 
enseñanza de Lengua Árabe y Cultura Marroquí (lacm) sometido 
a revisión”, Anaquel de Estudios Árabes, vol. 24, 2013, pp. 53-69.

Moscoso García, Francisco, “La pentaglosia en Marruecos. Pro-
puestas para la estandarización del árabe marroquí”, Miscelánea 
de Estudios Árabes y Hebraicos, vol. 59, 2010, pp. 45-62.

Moscoso García, Francisco, “Libros para el estudio del árabe ma-
rroquí escritos durante el Protectorado francés en Marruecos”, 
Revista de Estudios Internacionales Mediterráneos, núm. 16, 
enero-junio, 2014.

Nebrija, Antonio de, Gramática de la lengua castellana, estudio y 
edición de Antonio Quilis, Madrid, Centro de Estudios Ramón 
Areces, 1989.

Planet Contreras, Ana, Melilla y Ceuta, espacios-frontera hispano 
marroquíes, Ceuta-Melilla, uned de Melilla, 1998.

Rivera Reyes, Verónica, “Características del bilingüismo español-
árabe dariya en Ceuta”, en Ch. Abelló Contesse, Ch. Ehlers y 
L. Quintana Hernández (eds.), Escenarios bilingües. El contacto 
de lenguas en el individuo y la sociedad, Berna-Berlín-Bruselas-
Frankfurt am Main-Nueva York-Oxford-Viena, Peter Lang, 
2010, pp. 211-236.

Rivera Reyes, Verónica, El contacto de lenguas en Ceuta, Ceuta, 
Instituto de Estudios Ceutíes, 2013.

Tusón, Jesús, Patrimoni natural. Elogi i defensa de la diversitat lin-
güística, Biblioteca Universal Empúries, 187, Barcelona, Empúries, 
2011.

Unesco, Atlas Unesco de las lenguas del mundo en peligro. [www.
unesco.org/culture/languages-atlas/index.php, consultado el 1 de 
septiembre de 2014.]

Unesco, “Declaración universal de derechos lingüísticos prelimi- 
nares. Conferencia mundial de derechos lingüísticos”, Barcelona, 
España, 6-9 de junio de 1996. [www.unesco.org/cpp/sp/declara-
ciones/linguisticos.htm, consultado el 1 de septiembre de 2014.]

Unesco, “Informe sobre la décima reunión del Grupo Mixto de Ex-
pertos Unesco (cr)/Consejo Económico y Social (cescr) sobre 
el seguimiento del derecho a la educación”, Consejo Ejecutivo, 
184ª reunión, 184 ex/23, París, 5 de marzo de 2010. [unesdoc.
unesco.org/images/0018/001871/187101s.pdf, consultado el 1 
de septiembre de 2014.]

Universidad de Granada, “Grado en Educación Infantil” y “Grado 
en Educación Primaria”. [feh-ceuta.ugr.es/pages/banners/estu-
dia_en_ceuta, consultado el 1 de septiembre de 2014.]

0395-0424-MOSCOSO.indd   422 06/04/2015   11:16:23



moscoso: el árabe ceutí, una lengua minorizada de españa	 423

Vicente, Ángeles, Ceuta: une ville entre deux langues. Une étude socio-
linguistique de sa communauté musulmane, París, L’Harmattan, 
2005.

Vicente, Ángeles, El proceso de arabización de Alandalús, Zaragoza, 
Instituto de Estudios Islámicos y del Oriente Próximo, 2006.

Youssi, Abderrahim, Grammaire et lexique de l’arabe marocain mo-
derne, prefacio de D. Cohen, Casablanca, Wallada, 1992.

Youssi, Abderrahim, “Impératifs linguistiques, inerties sociocultu-
relles”, Langage et Société, núm. 143, marzo de 2013, pp. 27-40.

0395-0424-MOSCOSO.indd   423 06/04/2015   11:16:23




