
[43]

Clásicos confucianistas, shuyuan, 
ritos confucianistas, fundamentalista, Jiang Qing

EL RECIENTE RESURGIMIENTO 
DEL CONFUCIANISMO POPULAR 

EN CHINA CONTINENTAL: EL 
REDESCUBRIMIENTO DE LOS 

CONFUCIANISTAS CLÁSICOS, LAS 
ACADEMIAS Y LOS RITOS

YONG CHEN
El Colegio de México

Hasta ahora, las tendencias culturales de China durante las últi- 
mas tres décadas han presentado temáticas altamente cambian-
tes. Si la década de 1980 puede llamarse la década de la “fiebre 
cultural” (wenhua re 文化热), y la de 1990 la década del “aprendi- 
zaje de Estado” (guo xue 国学),1 no estaría muy fuera de lugar 
denominar los primeros diez años del siglo xxi como la déca- 
da del “resurgimiento confucianista” (ruxue fuxing 儒学复兴). 
Sin embargo, es necesario tener presente que este renacimiento 
confucianista, que ha sido bastante difundido, es diferente a la 
disciplina académica denominada estudios confucianistas (ruxue 
儒学) que, como parte integrante de la fiebre “del aprendiza- 
je de Estado”, ha formado parte del paisaje intelectual de Chi- 
na desde principios de 1990. A manera de revancha frente a la 
famosa declaración de Joseph R. Levenson2 de que hacia fina- 
les de la dinastía Qing (1644-1911) el confucianismo había per- 
dido su iniciativa, y del lamento de Yu Yingshi3 de que se ha 

Este artículo fue recibido por la dirección de la revista el 30 de abril de 2013 y 
aceptado para su publicación el 29 de julio de 2013.

1 Guoxue también se traduce como aprendizaje nacional. Véase Arif Dirlik, 
“Guoxue/National Learning in the Age of Global Modernity”, China Perspectives, 
núm. 2011/1.

2 Joseph R. Levenson, Confucian China and its Modern Fate: The Problem of Intellectual 
Continuity, Berkeley-Los Ángeles, University of California Press, 1968, pp. ix, x.

3 Yu Yingshi, Xiandai Ruxue Lun [Sobre el aprendizaje confucianista moderno], 
Shanghái, Shanghai renmin chubanshe, 1998, p. 5.

0043-0076-YONG CHEN.indd   43 20/10/2014   15:22:36



44	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

convertido en un “fantasma errante”, la tranquila pero cons-
tante revitalización del confucianismo, como tradición viva, se 
inicia popularmente y alcanza la conciencia nacional debido a 
que en la China del siglo xxi surge como un fenómeno cultural 
fascinante.

El renacimiento confucianista es atestiguado por varios 
movimientos relacionados entre sí: ​​la campaña para “leer a 
los clásicos” (dujing 读 经),4 el renacimiento de las academias 
confucianistas (shuyuan 书院), y el resurgimiento de los ritos 
tradicionales (confucianistas) (chuantong liyi 传统 礼仪), entre 
otros ejemplos. A partir de mediados de la década de 1990 y has-
ta la fecha, la campaña para “leer a los clásicos” ha involucrado a 
millones de niños en edad escolar en todo el país; además, se 
dio en convergencia con un movimiento similar en Taiwan ini- 
ciado por Wang Caigui hace aproximadamente dos décadas. 
Aunque la metodología y los valores que promueve estimularon 
una gran controversia, la campaña en sí revela el entusiasmo 
popular para reconectarse con un patrimonio cultural que data 
de hace miles de años.

El renacimiento de las academias confucianistas (shuyuan 
书院) en los últimos años desafía el tedioso debate sobre si el 
confucianismo es o no es una religión, mientras arraiga en la con- 
ciencia pública de manera discreta pero constante. Este re-
nacimiento modela con diligencia a las academias neoconfu- 
cianistas de Song-Ming ya que, esencialmente desencantadas con 
el patrocinio oficial, estas academias de reciente creación están 
fuertemente comprometidas con una ambición religiosa: dia-
crónicamente, para continuar con el daotong (道 统, el hilo del 
Tao) de la mano de los neoconfucianistas de Song-Ming; y sin- 
crónicamente, para protegerse de las “herejías”, con el cristianis- 
mo como el candidato más accesible para tal protección. A di- 
ferencia de las academias confucianistas tradicionales, que a 
menudo estuvieron atrapadas entre lo “privado” y lo “oficial”, 
las academias confucianistas de reciente creación, desde sus ini- 
cios han estado muy conscientes de su papel extraoficial y ex- 
tragubernamental.

4 Aunque los clásicos a los que nos referimos incluyen algunos fragmentos del 
taoísmo, del budismo y de otras tradiciones, se trata predominantemente de clásicos 
confucianistas.

0043-0076-YONG CHEN.indd   44 20/10/2014   15:22:36



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 45

El más reciente resurgimiento de los ritos tradicionales 
(confucianistas) sólo ha alcanzado de manera esporádica las 
noticias nacionales y ha captado menos la atención del público; 
sin embargo, es el testimonio de un fuerte compromiso con la 
restauración del confucianismo como tradición holística. Aun-
que tradicionalmente el confucianismo reclama la posesión de 
cientos de ritos que establecen las normas con las que se rige la 
sociedad, hoy en día sólo hemos sido testigos de la restauración 
de algunos de ellos, como el culto a Confucio, la ceremonia 
matrimonial confucianista, y la ceremonia del “estreno de los 
pinceles” (kaibi li 开 笔 礼, la iniciación a la edad escolar). En 
contraste con el patrocinio estatal del sacrificio al Emperador 
Amarillo o a otros ancestros nacionales, lo que sin duda fo-
menta sentimientos nacionalistas, estos recién restaurados ritos 
tratan de cumplir firmemente con las normas confucianistas y 
de adherir seguidores leales.

Al analizar las manifestaciones del confucianismo en el ám- 
bito popular, como una tradición viva, mi trabajo tiene por 
objeto investigar los mecanismos sociales que dan origen a este 
renacimiento confucianista y lo que significa para una socie- 
dad que se moderniza rápidamente y donde ninguna ideología 
puede tener el control de la conciencia pública. Se argumenta 
que, con el fin de recuperar su relevancia contemporánea, el 
confucianismo tiene que participar en las prácticas cotidianas 
y servir como un sistema de significado para la sociedad;5 es en 
este sentido que mi artículo ofrecerá una perspectiva pertinente 
para entender la manera en la que los chinos se han esforzado 
por utilizarlo para buscar significado y solidaridad en la era pos- 
confucianista.

La campaña para recitar a los clásicos confucianistas

En los últimos años, la campaña para recitar a los clásicos con- 
fucianistas ha alcanzado la conciencia pública y se ha visto 
envuelta en controversias recurrentes. La campaña fue iniciada 
formalmente en China continental en 1993 por Wang Caigui, 

5 Yu, Xiandai Ruxue Lun, op. cit., p. 5.

0043-0076-YONG CHEN.indd   45 20/10/2014   15:22:36



46	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

discípulo del ya fallecido intelectual neoconfucianista Mou 
Zongsan. Antes de la campaña continental, desde la década 
de 1980, Wang había estado promoviendo la recitación de los 
clásicos confucianistas y de otros clásicos, y en Taiwan millones 
de niños en edad escolar habían participado en la iniciativa. En 
un corto periodo, Wang había atraído a un buen número de 
seguidores en Beijing, Shanghái, Guangzhou y otras ciuda- 
des costeras. En 1995, nueve miembros del Comité Nacional de 
la Conferencia Consultiva Política del Pueblo Chino (zhongguo 
renmin zhengzhi xieshang huiyi quanguo weiyuanhui 中国 人
民 政治协商会议 全国 委员会), incluidos Zhao Puchu, Bing 
Xin y otras conocidas personalidades del ámbito de la cultu- 
ra, presentaron una propuesta conjunta para la octava reunión 
nacional de la Conferencia, denominada “Un llamado urgente 
para establecer una corriente para la difusión de los clásicos en- 
tre los niños pequeños” (jianli younian gudian xuexiao de jinji 
huyu 建立 幼年 古典 学校 的 紧急 呼吁). La propuesta atrajo la 
atención del gobierno central y fue ejecutada por la Fundación 
China para el Desarrollo de la Juventud (zhongguo qingshaonian 
fazhan jijinhui 中国 青少年 发展 基金会), a través del Comité 
de la Comunidad y la Cultura (shequ yu wenhua weiyuanhui 社
区与 文化 委员会). Bajo los auspicios del comité, rápidamente 
se formó un grupo consultivo que editó un texto y lo envió a la 
imprenta, Un texto de lectura de poemas antiguos chinos y prosas 
(zhonghua gushiwen duben 中华 古诗 文 读本); 12 volúmenes 
en total. Hasta fines de 2003, la campaña había involucrado a 
más de cuatro millones de niños en edad escolar y beneficiado 
a más de 25 millones de adultos.6

En 2004, otra versión del texto clásico para jóvenes, Un tex- 
to para recitar a los clásicos culturales chinos para la educación 
primaria (zhonghua wenhua Jingdian Jichu jiaoyu Songben 中
华 文化 经典 基础 教育 诵 本) fue publicado por la Editorial 
de la Educación Superior (gaodeng jiaoyu chubanshe 高等教育 
出版社), filial del Ministerio de Educación. El editor nominal 
del texto fue el Instituto Chino de Confucio (zhonghua Kongzi 
Xuehui 中华 孔子 学会), con la colaboración de la Academia de 

6 Sohu.com, “Zhonghua gushiwen jingdian songdu gongcheng shishi wunian huiji 
sanqianwan ren” [El proyecto de lectura clásica ya cumplió cinco años y ha beneficiado 
a 30 millones de personas], 17 de diciembre de 2003.

0043-0076-YONG CHEN.indd   46 20/10/2014   15:22:36



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 47

Cultura China de la Universidad de Beijing (beijiing daxue zhon-
gguo wenhua shuyuan 北京大学 中国 文化 书院), la Escuela 
de Educación de la Universidad Normal de Beijing (beijing shi- 
fan daxue jiaoyu Xueyuan 北京 师范大学 教育 学院) y la Aso-
ciación Confucianista Internacional (guoji ruxue lianhehui 国际 
儒学 联合会). En realidad, quien estaba inmerso en los ideales 
confucianistas y estuvo a cargo del proyecto y la selección de 
los textos clásicos fue Jiang Qing (蒋庆). En su prefacio al li- 
bro, Jiang escribe:

La selección de Un texto para recitar representa la quintaesencia de los 
clásicos de la cultura china, que resulta obligatorio leer. Lo que lla- 
mo “Clásicos culturales chinos” son los clásicos que siempre habían 
sido reconocidos en la historia de China y que representaban los princi- 
pios y las enseñanzas de los sabios y venerables (confucianistas); a sa-
ber, los Seis clásicos, los Cuatro libros, y las obras representativas de los 
grandes confucianistas, así como las antologías influyentes sobre el con- 
fucianismo. Lo que llamo “quintaesencia” son los valores primordia- 
les que mejor reflejan los principios y enseñanzas de los sabios y venera-
bles consagrados en los clásicos; es decir, las ideas más importantes que 
mejor pueden reflejar las formas eternas, los axiomas eternos. Lo que lla- 
mo “lectura obligada” quiere decir que son los clásicos más fundamenta- 
les, cuyo contenido, en un sentido cultural, todos los chinos deben co- 
nocer; es decir, si alguien no conoce el contenido de estos clásicos, ni ella 
ni él pueden ser vistos como chinos en un sentido cultural.

El propósito directo de la edición de Un texto para recitar es proporcio-
nar a todos los niños en China, el libro de texto más básico para recitar 
a los clásicos de la cultura china. El renacimiento de la cultura china 
tiene que empezar con los niños. A través de recitar a los clásicos de la 
cultura china se planta en los niños las semillas de los principios y las 
enseñanzas de los sabios y los venerables para que, cuando crezcan, 
puedan entender de manera natural las ideas sobre la autoeducación y la 
realización personal articuladas por los sabios y los venerables a lo largo 
de la historia; es decir, las enseñanzas sobre “la sabiduría interior y la 
majestad exterior” (neisheng waiwang 内圣 外 王), sobre la culminación 
personal y la de los demás (Chengji Chengwu 成 己 成 物), sobre el co-
nocimiento de la naturaleza humana y del cielo (Zhixing Zhitian 知性知
天); es más, los niños pueden integrar las sabias enseñanzas al proceso de 
crecimiento de su vida y participar activamente en la gran creación de la 
historia y la cultura y, al final, esforzarse por apreciar y fusionarse con 
la transformación del cielo y de la tierra.7

7 La traducción del chino al inglés de esta parte del prólogo es de Yong Chen (no- 

0043-0076-YONG CHEN.indd   47 20/10/2014   15:22:36



48	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

Notablemente, todas las piezas seleccionadas en el texto de 
Jiang Qing provienen de los clásicos confucianistas, mientras 
que los clásicos de otras tradiciones, como las de Laozi y Zhuan- 
gzi del taoísmo, Han Feizi del legalismo, etcétera, están exclui-
dos. La explicación de Jiang es que las enseñanzas taoístas están 
saturadas con tácticas y esquemas políticos y, por lo tanto, 
ejercerían mala influencia en los niños. En una entrevista con 
The Bund (Waitan huabao 外滩画报),8 Jiang Qing sugirió que 
hoy en día el mayor problema que tiene China es el resquebra- 
jamiento de la moralidad, y que haría todo lo posible para pro-
mover que los niños recitaran a los clásicos confucianistas debi-
do a que la moral China existía en la tradición confucianista. El 
8 de julio de 2004, poco después del lanzamiento del libro de tex- 
to de Jiang Qing , Xue Yong, entonces estudiante de doctora- 
do en la Universidad de Yale, publicó un artículo en Southern 
Weekend (Nanfang zhoumo 南方周末) titulado “Un conserva-
durismo cultural en marcha hacia el oscurantismo”,9 donde cri- 
tica vehementemente a Jiang por promover la recitación de 
los clásicos confucianistas, ya que para él esto significa “forzar 
a los niños de entre tres y 12 años de edad a memorizar apro-
ximadamente 150 000 caracteres que realmente no entienden”. 
Por esta razón, cree que el esfuerzo de Jiang es “un movimiento 
para aturdir a la gente” bajo la bandera del “conservadurismo 
cultural”, y lo llamó “oscurantismo cultural”.

Días después, Qiu Feng, un investigador liberal indepen-
diente, publicó en el diario Southern Metropolis Daily (Nanfang 
dushi bao 南方都市报) el artículo “El oscurantismo disfrazado 
de modernización”10 para contraatacar las críticas de Xue. Re- 
lató que, desde principios del siglo xx hasta la fecha,

ta de la editora). Jiang Qing, Zhonghua wenhua jingdian jichu jiaoyu songben [Un texto 
para recitar a los clásicos de la cultura china en la escuela primaria], Beijing, Gaodeng 
jiaoyu chubanshe, 2004.

8 Waitan huabao [The Bund], 18 de enero de 2005.
9 Xue Yong, “Zouxiang mengmei de wenhua baoshou zhuyi” [Un conservaduris-

mo cultural en marcha hacia el oscurantismo], Nanfang zhoumo [Southern Weekend], 
8 de julio de 2004.

10 Qiu Feng, “Xiandaihua waiyi xia de mengmei zhuyi” [El oscurantismo disfra- 
zado de modernización], Nanfang dushi bao [Southern Metropolis Daily], 13 de julio 
de 2004.

0043-0076-YONG CHEN.indd   48 20/10/2014   15:22:36



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 49

[…] la iconoclasia mayorista ya se ha convertido en una ideología instin-
tiva para el chino moderno. En aquellos años había personas a quienes 
no se les insistía en que leyeran libros chinos debido a que [pensaban] 
que lo que habían enseñado los libros chinos era todo ignorancia y 
oscurantismo. Cien años después, estas voces todavía resuenan con 
claridad en nuestros oídos.

Qiu Feng continuaba argumentando que quienes criticaban 
la campaña de Jiang Qing para recitar a los clásicos

[…] erróneamente creyeron que podían emitir un juicio definitivo 
sobre la tradición China y los clásicos chinos y que su juicio no podría 
ser cuestionado. Esto ha demostrado una mentalidad hegemónica del 
monismo y el racionalismo, y la arrogancia y el egocentrismo del ra-
cionalismo son exactamente las características típicas del oscurantismo.

El intercambio de fuego entre Xue Yong y Qiu Feng en- 
cendió inmediatamente la controversia en torno del hecho de 
recitar a los clásicos confucianistas, y pronto Southern Week-
end se convirtió en el escenario central de la lucha. El 22 de 
julio publicó simultáneamente cuatro artículos: “¿Qué es el 
oscurantismo?” (“Shenme shi mengmei” 什么 是 蒙昧) de Xue 
Yong, “¿Por qué no podemos leer a los clásicos?” (“Weishenme 
buneng dujing” 为什么 不能 读 经) de Qiu Feng, “Ideas oscu- 
rantistas acerca de la educación y la tradición” (“Mengmei de 
jiaoyu linian yu chuantong guan” 蒙昧 的 教育 理念 与 传统 观) 
de Liu Haibo, y “La recitación, los clásicos y el conservaduris-
mo” (“Beisong Jingdian yu baoshou zhuyi” 背诵, 经典 与 保
守主义) de Zhu Guohua. En poco tiempo, otros periódicos, y 
muchos foros y blogs en línea, se unieron al debate, que en ge-
neral se centró en dos aspectos: la metodología pedagógica en 
la recitación de los clásicos y los valores implícitos en las obras 
clásicas. El campo de la oposición argumentó que forzar a los ni- 
ños a recitar a los clásicos confucianistas, sin comprenderlos, 
era una forma de oscurantismo pedagógico y añadiría una 
carga adicional a su estricto plan de estudios, mientras que los 
partidarios sostenían que los niños de entre tres y 12 años de 
edad eran buenos para memorizar y que no era necesario que 
entendieran los textos de inmediato. En cuanto a los valores 
morales transmitidos por los clásicos, el primero consideraba la 
recitación de los clásicos como un adoctrinamiento que podría 

0043-0076-YONG CHEN.indd   49 20/10/2014   15:22:36



50	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

endurecer o incluso envenenar el alma de los jóvenes, mientras 
que los segundos creían que la inmersión de los niños en los 
clásicos confucianistas rectificaría el resquebrajamiento moral 
y otros problemas sociales, y que a través de la rehabilitación 
de la cultura tradicional china podría restaurarse y protegerse 
su “carácter chino”, el cual había sido erradicado por el trau-
mático proceso de modernización desde principios del siglo xx.

La importancia de la controversia acerca de la recitación de 
los clásicos ha sido reconocida o cuestionada por los estudio-
sos de diversas disciplinas. Wang Yi, un joven profesor de la 
Universidad de Chengdu, afirmó: “es una oportunidad perfec- 
ta para que la principal corriente de intelectuales y el público 
en general contemplen la tradición, la respeten y simpaticen con 
ella; y, por lo tanto, puede ayudar a remediar los prejuicios cen-
tenarios acerca de que el sistema de valores nativo es enemigo de 
la libertad y la democracia”.11 Sin embargo, Wang Binbin, de la 
Universidad de Nanjing, expresó una opinión diferente: que 
la polémica sobre la recitación de los clásicos fue un episodio 
más sobre un tema recurrente de la historia moderna de China 
que tuvo que ver con la ruptura de las normas sociales y la des-
orientación de los valores morales, y que desde entonces refleja 
la confusión moral y la ansiedad colectiva en un momento de 
transformación social radical.12 El mismo Jiang Qing también 
ha hecho un comentario sobre dicha polémica:

Con relación a la controversia sobre la recitación de los clásicos confucia-
nistas creo que tiene un significado simbólico; es decir, después de cien 
años de alienación y ausencia, la cultura confucianista se ha convertido 
gradualmente en un discurso público. Hoy en día incluso las personas 
con diferentes ideologías e “ismos” tienen que enfrentar esta cuestión 
[…] porque la vitalidad de una cultura radica en el hecho de que se trata 
de un discurso público. Ahora el confucianismo es un discurso público. 
Esto prueba que la tradición confucianista ha recuperado su vitalidad y 
ha puesto fin a su alienación y marginación de los últimos cien años.13

11 Wang Yi, “Dujing beihou de baoshou zhuyi he yuanjiaozhi” [El conserva-
durismo y el fundamentalismo detrás de la “recitación de los clásicos”], Shu Wu 
[Bookhouse], núm. 10, 2004.

12 Wang Binbin, “Jiudiao chongtan shuo ‘dujing’” [Volver al tema recurrente: 
sobre la recitación de los clásicos], Hebei ribao [Hebei Daily], 10 de diciembre de 2004.

13 Jiang Qing, “Dujing, rujiao yu zhongguo wenhua de fuxing-yuandao tongren 
2004 Beijing Jiang Qing xiansheng fangtan lu” [Leyendo a los clásicos, el confucianismo 

0043-0076-YONG CHEN.indd   50 20/10/2014   15:22:36



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 51

Si bien, durante la controversia, la campaña de Jiang Qing 
fue criticada por algunos académicos, había un buen número 
de intelectuales liberales que, debido a su antagonismo tradicio- 
nal frente a los conservadores, sorpresivamente expresaban su 
simpatía y apoyo a Jiang Qing. Qiu Feng,14 Liu Haibo y Wang 
Yi, tradicionalmente, habían estado asociados con el ala liberal 
que se supone estaba en desacuerdo con el conservadurismo; 
sin embargo, durante la polémica, todos acudieron en ayuda 
de Jiang Qing y sus aliados. Esto contrasta agudamente con el 
modelo convencional de todo el siglo xx, cuando los intelec-
tuales de mentalidad occidental generalmente eran vistos como 
enarbolando las banderas de la “democracia” y de la “ciencia”, 
debido a que el Movimiento del 4 de Mayo y cualquier cosa 
que fuera tradicional era etiquetada como “feudalismo” y 
“atraso”, y pisoteada bajo sus pies.

El renacimiento de las academias confucianistas

Las academias confucianistas tradicionales se originaron a me- 
diados de la dinastía Tang (618-907) y funcionaron principal-
mente como escuelas oficiales y bibliotecas donde los erudi- 
tos podían enseñar y estudiar los clásicos confucianistas y los 
libros eran recopilados y conservados. La dinastía Song del 
Norte (960-1127) atestiguó la época dorada de las academias 
confucianistas, ya que durante dicha dinastía se establecieron 
muchas academias con el apoyo del gobierno. A diferencia de la 
dinastía Tang, durante la dinastía Song las academias eran por 
lo general entidades privadas, construidas lejos de las ciudades 
o pueblos, cada una tenía su propia estructura administrativa 
y de enseñanza y era económicamente independiente; por lo 
tanto, los estudiosos confucianistas fueron provistos de un am- 
biente tranquilo en el que sus miembros podían participar en los 
estudios y la contemplación sin las restricciones y las distraccio- 

y el renacimiento de la cultura china. Una entrevista con Jiang Qing realizada por 
colegas de Yuan Dao en Beijing en 2004], 2004.

14 Durante los últimos años, Qiu Feng ha cambiado de manera decisiva su pers-
pectiva intelectual del liberalismo al tradicionalismo, para posicionarse firmemente 
como el principal orador favorable a la restauración del confucianismo.

0043-0076-YONG CHEN.indd   51 20/10/2014   15:22:36



52	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

nes mundanas. Aunque durante la dinastía Song del Sur (1127-
1279) las academias confucianistas continuaron creciendo (1130- 
1200), la restauración de la Academia de la Gruta del Venado 
Blanco de Zhu Xi (bailudong shuyuan 白鹿洞 书院) fue el suce- 
so más significativo. Este sistema de academias, en su calidad de 
establecimientos privados, se debilitó bajo la dinastía Yuan (1271- 
1368) y todas ellas fueron puestas bajo el control gubernamental 
para convertirlas en escuelas preparatorias para los exámenes 
imperiales. Las dinastías Ming (1368-1644) y Qing (1644-1911) 
revivieron el sistema shuyuan, y el número de academias duran-
te la dinastía Qing incluso sobrepasó al de todas las dinastías 
anteriores; sin embargo, la mayoría no asumió las mismas fun- 
ciones y características que las academias Song. En medio de las 
crisis ocasionadas por las intromisiones de las potencias occi-
dentales, el emperador Guangxu (光绪), de la dinastía Qing, 
emitió un decreto en 1901  para abolir formalmente el sistema 
de academias y la mayoría de ellas fueron convertidas en escue-
las modernas al estilo occidental.15 Así, el milenario sistema de 
academias tradicionales confucianistas llegó a su fin.

Durante el periodo de la República (1911-1949), Xiong Shi- 
li, Liang Shumin y Ma Yifu —la llamada primera generación de 
neoconfucianistas— estaban fuertemente comprometidos con 
la preservación de la esencia de la tradición confucianista, y una 
de sus medidas fue el establecimiento de academias que se ape- 
garan al modelo de la academia tradicional confucianista. Du-
rante el periodo de la guerra sino-japonesa (1937-1945), Liang 
Shumin y Ma Yifu crearon la mianren shuyuan (勉 仁 书院 Aca- 
demia Mianren) y la fuxing shuyuan (复 性 书院 Academia Fu- 
xing), respectivamente, en la provincia de Sichuan, para educar 
a los estudiantes jóvenes a través de los clásicos confucianistas. 
Después de un corto periodo, ambas academias fueron cerra- 
das debido a una serie de razones y a la situación sociopolítica que 
imperaba. A principios de la década de 1950, Qian Mu, su- 
puestamente otro neoconfucianista de la primera generación, 
estableció una academia confucianista en Hong Kong, la xinya 
shuyuan (新 亚 书院 La Nueva Academia Asia); sin embargo, de- 

15 Deng Hongbo, Zhongguo shuyuan Shi [Historia de las academias confucianistas 
en China], Shanghái, Dongfang chuban zhongxin, 2004, p. 330.

0043-0076-YONG CHEN.indd   52 20/10/2014   15:22:36



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 53

bido al conflicto entre sus principios y los de la junta directiva 
de la escuela que posteriormente fue ampliada, Qian Mu renun-
ció a su puesto en la academia, que con el tiempo se convirtió 
en una parte de la actual Universidad China en Hong Kong.

Antes de la República, las academias confucianistas tra- 
dicionales ejercieron tres funciones importantes: dar conferen- 
cias, presentar sacrificios y ofrendas, y preservar y, en algunos 
casos, imprimir libros.16 Además, estas academias por lo gene- 
ral tenían propiedades como bienes raíces o granjas, cuya ex- 
plotación les servía para generar ingresos para sus gastos dia- 
rios. La Academia Mianren, la Academia Fuxing y la Academia 
Xinya eran como las academias confucianistas tradicionales 
en el sentido de que todas fueron fundadas por grandes erudi- 
tos confucianistas bajo la aguda conciencia de restaurar la tra- 
dición confucianista en tiempos muy alienantes, pero también 
eran muy diferentes en el sentido de que no mantenían los 
ritos confucianistas tradicionales ni hacían esfuerzos para res-
catar y conservar los libros confucianistas. Tampoco tenían 
propiedades para generar ingresos y ser autosuficientes; por 
ello, todas  acabaron por ser patrocinadas por el gobierno y 
por otras instituciones, y a menudo se vieron obligadas a hacer 
concesiones relacionadas con sus principios, lo cual a la larga 
tuvo como resultado su propio fin.

En octubre de 1984, los ya desaparecidos filósofos Feng 
Youlan y Zhang Dainian, de la Universidad de Beijing, se coor- 
dinaron con numerosos académicos de otras universidades e 
instituciones para crear conjuntamente la Academia de la Cul- 
tura China (zhongguo wenhua shuyuan 中国 文化 书院), en 
Beijing, y formaron una entidad multiinstitucional dedicada a 
la educación y a la investigación académica. La academia tiene 
un doble propósito: rescatar y desarrollar los aspectos positivos 
de la herencia cultural mediante la enseñanza de la cultura tra-
dicional china, y mejorar su investigación con el fin de facilitar 
su modernización a través de la introducción de las culturas 
extranjeras, la investigación de ellas y la realización de activida- 
des de intercambio académico y de comunicación internacional. 

16 Liaowang Dongfang Zhoukai [Oriental Outlook], “Shuyuan xingqi biaozhi 
wenhua fuxing” [La restauración de las academias indica un renacimiento cultural], 
núm. 27, 2009.

0043-0076-YONG CHEN.indd   53 20/10/2014   15:22:36



54	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

El cuerpo docente de la academia está conformado por pro-
fesores de filosofía y otras disciplinas relacionadas con las hu- 
manidades, y la academia se dedica a cultivar a los jóvenes in- 
vestigadores nacionales y extranjeros, comprometidos con la 
investigación sobre la cultura, la filosofía, la historia y la lite-
ratura tradicional chinas.17 Sin embargo, esta Academia de la 
Cultura China difiere significativamente de las academias con- 
fucianistas tradicionales, ya que no es una institución “privada”, 
no cuenta con instalaciones físicas, y de alguna manera fun-
ciona como una especie de instituto virtual de posgrado bajo 
los auspicios de la Universidad de Beijing; y más importante 
aún, en lugar de promover las enseñanzas confucianistas, está 
comprometida con la investigación académica de las humani-
dades en general.

El renacimiento de la shuyuan (书院 la academia) en los 
últimos años es más bien un fenómeno de carácter popular que 
ha ido arraigando discreta pero constantemente en la conciencia 
pública. Dependiendo de sus orígenes y funciones, estas acade-
mias, surgidas recientemente, pueden dividirse en tres grupos. 
El primero es el grupo shuyuan, creado por escritores contem-
poráneos. Destaca el hecho de que algunos de estos escritores 
son presidentes de sus respectivas asociaciones de escritores pro- 
vinciales. Ejemplos de ello son wansongpu shuyuan (万 松浦 
书院), creada por Zhang Wei, presidente de la Asociación de 
Escritores de la provincia de Shandong; bailu shuyuan (白鹿书
院), por Chen Zhongshi, presidente de la Asociación de Escri-
tores de la provincia de Shannxi, y beiyang shuyuan (北洋 书
院), por Feng Jicai, presidente de la Asociación de Escritores de 
la ciudad de Tianjin.18 Estas academias por lo general cuentan 
con establecimientos físicos, tienen la capacidad de movilizar 
recursos sociales, y a menudo se asocian con una determinada 
universidad o colegio con el fin de funcionar como un foro li- 
terario o una escuela de formación literaria. Casi no tienen 
ningún interés en los clásicos o en las enseñanzas confucianistas 
y, como resultado, tienen muy poco en común con las acade-
mias confucianistas tradicionales.

17 Baidu baike, “Zhongguo wenhua shuyuan” [La academia cultural de China].
18 Liaowang Dongfang Zhoukai, op. cit.

0043-0076-YONG CHEN.indd   54 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 55

El segundo grupo de shuyuan nuevas se refiere a aquellas 
tradicionales que alguna vez fueron reducidas a reliquias his-
tóricas o centros turísticos, pero que ahora han sido revitaliza- 
das o están en proceso de revitalización. Ejemplos de ello son 
yuelu shuyuan (岳麓 书院), songyang shuyuan (嵩阳 书院) y 
bailudong shuyuan (白鹿洞 书院 la Academia de la Gruta del 
Venado Blanco), tres de las llamadas cuatro grandes academias.19 
Durante la dinastía Qing, el número de academias tradicionales 
confucianistas alcanzó más de 7 000, y el número de estructu- 
ras físicas de las academias tradicionales, incluso hoy en día, 
permanece en los cientos. La mayoría de ellas se han convertido 
en reliquias históricas, sitios turísticos, estructuras anexas a las 
escuelas, o edificios con cualquier tipo de propósito. Con el 
auspicio de la Universidad de Hunan, yuelu shuyuan funciona 
como una universidad de posgrado y es la única academia 
tradicional que conserva sus funciones pedagógicas. Incluso 
un nuevo museo de la shuyuan está siendo construido en sus 
instalaciones. A pesar de ello, ha renunciado a sus funciones 
tradicionales de hacer ofrendas y sacrificios a los sabios y de 
preservar los libros confucianistas.20

Mientras tanto, la Universidad de Zhengzhou, en la provin- 
cia de Henan, ha tomado notas de yuelu shuyuan y trata de uti- 
lizar los recursos de songyang shuyuan, situada cerca de Zheng- 
zhou, provincia de Henan, para sus fines pedagógicos. Por 
otro lado, la escuela normal Jiujiang, en la provincia de Jiangxi, 
también ha patrocinado algunas de sus actividades estudiantiles 
en bailudong shuyuan, ubicada a 40 kilómetros de distancia; ob- 
viamente, en un riguroso intento por revitalizar algunas fun-
ciones de la shuyuan.21 Está claro que, incluso si las academias 
mencionadas pueden ser restauradas físicamente, es muy proba-
ble que sólo sea para que funcionen como centros secundarios 
de alguna universidad bajo un determinado sistema educativo 
moderno, muy lejos de su glorioso pasado confucianista.

A diferencia de las academias de “tipo escritor” y de “tipo 
universitario” mencionadas, las academias del tercer grupo tra- 

19 La cuarta se llama yingtian shuyuan y se encuentra en Shangqiu, provincia de 
Henan.

20 Liaowang Dongfang Zhoukai, op. cit.
21 Idem.

0043-0076-YONG CHEN.indd   55 20/10/2014   15:22:37



56	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

tan de conformarse a sí mismas a partir del modelo de las aca- 
demias confucianistas Song-Ming y están firmemente compro-
metidas con una ambición ético-religiosa: diacrónicamente, 
para continuar con el daotong (道 统, el hilo-la transmisión del 
Tao) de la mano de los neoconfucianistas de Song-Ming, y sin-
crónicamente, para protegerse de las “herejías” y salvaguardar 
la integridad y la dignidad de la cultura china, siendo el cris-
tianismo el candidato más accesible para ejercer dicha protec-
ción.22 Mientras que las academias tradicionales confucianistas 
a menudo estaban atrapadas entre lo “privado” y lo “oficial” 
(especialmente durante las dinastías Yuan y Qing), estas acade-
mias confucianistas de reciente creación son muy conscientes 
de su papel extraoficial y extragubernamental, y hasta ahora se 
han mantenido de manera efectiva fuera del radar del sistema ofi- 
cial. En este sentido, Jiang Qing, sin duda el representante más 
importante del confucianismo contemporáneo en China con-
tinental, ha pasado al primer plano; su yangming jingshe (阳明 
精舍, literalmente la Morada Yangming) puede considerarse un 
ejemplo perfecto de este tipo de academia.

Construida en 1996, la Morada Yangming se encuentra en 
un pequeño pico, aproximadamente a dos horas de Guiyang, 
la capital de la provincia de Guizhou, y se integra armoniosa-
mente con el entorno. Su ubicación remota proporciona un 
ambiente ideal para el cultivo personal y la discusión académica, 
como fue el caso de las academias confucianistas tradicionales. 
La academia cuenta con instalaciones sencillas; en cada uno de 
sus complejos residenciales para huéspedes detenta el nombre 
de un ideal confucianista diferente. La planta superior del edi- 
ficio principal está reservada para el debate, y en la planta baja 
se ha erigido una estatua de Confucio y unas tabletas grabadas 
con los nombres de sus seguidores más influyentes. La Mora- 
da Yangming cuenta con financiamiento privado y su misión 
es fundamentalmente de naturaleza académica. Jiang Qing, des- 

22 Esta controversia sobre la “herejía” fue destacada por el incidente de Qufu 
justo antes de la Navidad de 2010, cuando la intención de los grupos cristianos en 
Qufu para construir una iglesia de resplandeciente estilo gótico, no lejos del templo 
de Confucio, fue saboteada por las protestas del campo confucianista unido. Véase 
el informe de Associated Press, “Church Plan in Hometown of Confucius draws 
Protest”, Fox News, 25 de diciembre de 2010.

0043-0076-YONG CHEN.indd   56 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 57

pués de haberse retirado de un puesto de profesor en el Colegio 
de Administración de Shenzhen, pasa la mayor parte de su 
tiempo de verano en la Morada Yangming, donde puede leer 
libros, encabezar discusiones y recibir a discípulos y peregrinos. 
Hasta ahora, el gobierno lo ha dejado en paz.23

La Morada Yangming está destinada a funcionar en su tota-
lidad de conformidad con el espíritu de las academias tradicio-
nales confucianistas, incluidas su organización, administración 
y operación. Jiang Qing quiere que su academia sea un lugar pa- 
ra el debate y el cultivo confucianista avanzado; en sus propias 
palabras, es un lugar para “leer, mantener el Tao y debatir” 
(dushu shoudao lunxue 读书, 守 道, 论 学) y no está abierto al 
público en general. Al igual que las academias confucianistas 
tradicionales, la Morada Yangming difiere significativamente 
de las escuelas oficiales, ya que no ofrece cursos de formación 
para desarrollar competencias profesionales ni diplomas a sus 
estudiantes; sin embargo, Jiang Qing está convencido de que 
a través de actividades académicas de alto nivel, la Morada 
Yangming es capaz de incidir en los estudiantes formados en el 
sistema oficial. Según él, esto debido a que la Morada Yangming 
ejerce la influencia espiritual del confucianismo y genera un 
significado simbólico para la cultura tradicional china; además, 
sostiene que lo que está haciendo “es salvaguardar el valor 
espiritual del confucianismo y reconstruir la hermenéutica con- 
fucianista”.24

Con la Morada Yangming ganando cada vez más fama en 
los últimos años, han surgido otras academias confucianistas 
en todo el país; entre ellas, la Academia Pinghe (pinghe shuyuan 
平和 书院), en Zhuhai; la Academia Yunshen (yunshen shu- 
yuan 云深 书院), en Wuhan, y la Academia Qufu (qufu shuyuan 
曲阜 书院), en Qufu. Todas han adquirido cierto grado de re- 
conocimiento nacional y comienzan a ser destino para los afi-
cionados confucianistas. El propósito de la Academia Pinghe 
se expresa en su breve introducción:

23 Para una descripción de la Morada Yangming, véase Daniel A. Bell, “A Visit 
to a Confucian Academy”, Dissent, 22 de septiembre de 2008.

24 Jiang Qing, “Jiang Qing Xiansheng Tan shuyuan Jianshe ji Ruxue Chuan-
cheng” [Jiang Qing en la Academia de Desarrollo y Transmisión del Conocimiento 
del Confucianismo].

0043-0076-YONG CHEN.indd   57 20/10/2014   15:22:37



58	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

En la antigua China, shuyuan (la academia) fue el lugar donde se transfe- 
rían la enseñanza confucianista y el Tao. Su objetivo era cultivar la vir- 
tud de una persona y transmitir el aprendizaje confucianista. El nombre 
[de shuyuan] se originó en la dinastía Tang, y fue establecido plenamen- 
te durante la dinastía Song, pero disminuyó junto con el declive de la 
cultura china en los tiempos modernos. Para construir una sociedad 
armoniosa es imprescindible revitalizar la cultura china, y para revita-
lizar la cultura china, shuyuan debe ser el camino. La Academia Pinghe 
fue creada con este propósito particular.25

Como se observa en su introducción general, la Acade- 
mia Yunshen tiene un propósito similar. Su fundador, Sun Xing- 
jian, escribe: “necesitamos miles, decenas de miles de shuyuan 
para transmitir la cultura china” y, por otra parte, “se espera que 
la Academia Yunshen, directa o indirectamente, pueda tener 
éxito, formar caballeros ejemplares imbuidos en el espíritu de 
la justicia, el amor, la sabiduría y la originalidad”.26 De la misma 
manera, la Academia Qufu destaca tanto la transmisión de la 
cultura china como el cultivo personal.

A través de la enseñanza sistemática de los clásicos confucianistas y el 
humanismo tradicional [la Academia Qufu] tiene como función la for-
mación de jóvenes investigadores que se especialicen en el aprendizaje 
de Estado (guoxue 国学), a fin de que puedan heredar y promover la 
cultura china y estar al servicio de la armonía social y el desarrollo de 
la cultura tradicional.27

Sin embargo, de acuerdo con Jiang Qiang, no es posible 
asumir que todas las academias confucianistas autoconcebidas 
siguen los lineamientos marcados por el espíritu de las acade-
mias confucianistas Song-Ming; para ello, afirma Jiang, una 
academia debe cumplir varias condiciones. En primer lugar, 
contrariamente al sistema de educación “oficial”, tiene que ser 
de naturaleza “privada” o “popular”. En segundo lugar, en lu-
gar de enseñar conocimientos específicos, la principal función 
de la academia confucianista es transmitir el Tao (camino) ya 

25 La traducción del chino al inglés es de Yong Chen (nota de la editora). Pinghesy.
com, “Pinghe shuyuan zongzhi”. Desafortunadamente, desde 2012 este sitio no está 
disponible para consulta.

26 Sun Xingjian, “Yunshen shuyuan zongzhi” [Los principios de la Academia 
Yunshen].

27 Véase “Qufu shuyuan zongzhi”, en qfrl.org. La Academia Qufu también se co- 
noce con el nombre de Academia Nacional de Aprendizaje Qufu.

0043-0076-YONG CHEN.indd   58 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 59

que una academia es un lugar solemne y sagrado representado 
por el sentido último de la santidad; la colocación de la esta- 
tua confucianista y las tablas de sus discípulos en cada acade-
mia simboliza la transmisión del Tao confucianista. En ter- 
cer lugar, la academia confucianista no es sólo un lugar para el 
debate teórico, sino también un lugar para que los discípulos 
confucianistas busquen la iluminación (wudao 悟道) y la veri-
ficación mutua (xianghu yinzheng 相互 印证), ya que cualquier 
tipo de actividad espiritual requiere de la verificación mutua 
de los colegas.28 El ideal confucianista de Jiang Qing no sólo se 
limita a la reconstrucción de las academias confucianistas; para 
él, eso es sólo un paso hacia una revitalización holística de la 
civilización confucianista (rujiao 儒教).29

En los últimos cien años o más, el confucianismo ha sufrido enormes 
destrucciones. Para una cultura o una religión, la esencia primordial son 
sus enseñanzas y valores fundamentales, y cuando estas enseñanzas y 
valores se terminan [la cultura-religión] no puede ser revitalizada. Las 
formas externas, ya sean formas de organización o formas de educación, 
han de poner en práctica los principios y valores de la cultura china, y 
no adquieren importancia por sí mismos. Lo que más ha sido destruido 
del confucianismo en los últimos cien años es su sistema de valores.30

Con el fin de revitalizar la civilización confucianista (rujiao 
儒教), Jiang Qing ha esbozado dos enfoques: el primero es un 
enfoque “ascendente” (shangxing luxian 上行 路线) para recons-
truir la “política regia” (wangguan xue 王官 学), es decir, para 
confucianizar el sistema político, y el segundo es un enfoque 
“descendente” (xiaxing luxian 下行 路线) para reconstruir una 
sociedad confucianista de carácter popular; esto es, la recons-
trucción de una sociedad de ritos y música (confucianistas) para 
la China moderna.31 Para Jiang Qing, la parte más importante, 

28 Jiang, “Jiang Qing Xiansheng Tan Shuyuan Jianshe ji Ruxue Chuancheng”, 
op. cit.

29 Para Jiang Qing, rujiao va más allá del significado de “confucianismo como 
religión” y encarna la quintaesencia de la civilización china per se. Sin embargo, como él 
mismo lo afirma, por conveniencia teórica algunas veces utiliza rujiao como “la 
religión de Confucio”.

30 Jiang, “Jiang Qing Xiansheng Tan Shuyuan Jianshe ji Ruxue Chuancheng”, op. 
cit. La traducción del chino al inglés es de Yong Chen (nota de la editora).

31 Idem.

0043-0076-YONG CHEN.indd   59 20/10/2014   15:22:37



60	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

más que revitalizar la forma externa del confucianismo, es res-
taurar su sistema de valores y sus enseñanzas. En este sentido, 
la restauración de las academias confucianistas es sólo un paso 
en el acercamiento descendente de Jiang Qiang para revitalizar 
la civilización confucianista.

La restauración de los ritos confucianistas

Tradicionalmente, los ritos formaban una parte muy impor-
tante del sistema confucianista. El enfoque confucianista para 
promover rituales no se basaría en el castigo. Una cita famosa 
de las Analectas (2.3) ha dejado muy clara esta cuestión: “Dirige 
a la gente a través de reglamentos y mantenlos ordenados con 
castigos y evitarán los castigos, pero no tendrán un sentido de 
la vergüenza. Dirígelos con el poder moral y mantenlos en or- 
den por medio de rituales y desarrollarán un sentido de la ver- 
güenza y se corregirán a sí mismos”.32

El resurgimiento de los ritos confucianistas tradicionales 
se ha manifestado en varios aspectos: el culto y el sacrificio 
a Confucio, la ceremonia matrimonial confucianista, y la 
ceremonia del “estreno de los pinceles”. El culto a Confucio 
había sido durante mucho tiempo el culto estatal de la China 
tradicional y fue sólo hasta el siglo xx que la práctica fue in-
terrumpida por el triunfo de la “democracia” y la “ciencia”. 
“El comienzo del siglo xxi ha visto la constante rehabilitación 
de esta tradición en Qufu y el gobierno local también se une 
al coro, con la esperanza de impulsar la industria del turismo. 
La boda confucianista, de carácter experimental, hizo su debut 
hace apenas tres años en Shenzhen, una ciudad cercana a Hong 
Kong, con un empuje de manos de Jiang Qing y sus discípulos 
más cercanos; por el contrario, la ceremonia del “estreno de 
los pinceles” está bastante generalizada. Muchos niños en edad 
escolar y sus padres participan en la ceremonia, aunque en este 
ritual la frontera entre lo confucianista y lo extraconfucianista 
prácticamente se ha borrado.

32 The Chinese Classics, vol. 1: The Confucian Analects, tr. James Legge, Taipéi, 
smc Publishing Inc., 1991, p. 146.

0043-0076-YONG CHEN.indd   60 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 61

El culto a Confucio

El culto a Confucio es una gran ceremonia de adoración que 
tiene lugar en el templo que lleva su nombre. Tradicional-
mente, la gran ceremonia era conocida como “la ceremonia 
del Estado” e incluía cuatro actividades principales: música, 
canciones, danzas y rituales, todas estrechamente vinculadas 
entre sí. A partir de 1949 y durante las primeras cuatro déca- 
das del reinado comunista en China, el culto a Confucio fue 
abolido oficialmente como superstición y feudalismo, mientras 
que en Corea del Sur, Taiwan y algunas regiones en el sudeste 
de Asia, donde el confucianismo todavía ejercía una gran in- 
fluencia, la ceremonia se llevaba a cabo anualmente. En 1986, en 
un intento por impulsar la industria turística local, la ceremo- 
nia fue parcialmente resucitada por el gobierno de Qufu, lugar 
de nacimiento de Confucio; sin embargo, no fue sino hasta 
2004 cuando el culto a Confucio fue cubierto ampliamente por 
los medios de comunicación, y el público en general pudo pre- 
senciar por primera vez la realización de la ceremonia a través 
de la retransmisión, en directo en circuito cerrado de televisión. 
Más importante aún: los funcionarios del gobierno de Qufu 
participaron activamente en la ceremonia, lo cual podía ser in-
terpretado como una intervención oportunista en la misión del 
Partido Comunista para construir una “sociedad armoniosa” 
(hexie shehui 和谐 社会). Desde 2004, la gran ceremonia se reali-
za anualmente de manera ostentosa en el Templo de Confucio; 
mientras tanto, probablemente con las mismas motivaciones 
del gobierno local de Qufu, muchos templos de Confucio en 
todo el país han restaurado este ritual.

En cuanto al significado y la importancia de la ceremo- 
nia del culto a Confucio, Yang Yitang, subdirector de la Ofici-
na del Festival de la Cultura Confucianista, ha hecho algunas 
observaciones difícilmente cuestionables:

En primer lugar, la ceremonia consiste en sostener la antorcha para la 
transmisión de la cultura china; en segundo lugar, representa la opor-
tunidad de escuchar las enseñanzas del sabio; en tercer lugar, se trata de 
un viaje a través de la historia del pueblo chino; en cuarto lugar, es una 
oportunidad para reconstruir la vena del espíritu nacional; en quinto 
lugar, es una ocasión para mostrar al mundo la determinación que tiene 

0043-0076-YONG CHEN.indd   61 20/10/2014   15:22:37



62	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

China de tener “un ascenso pacífico”; en sexto lugar, es un esfuerzo por 
buscar la sabiduría para lograr la unificación pacífica de los dos lados 
del Estrecho de Taiwan; en séptimo lugar, es para ganar el corazón y 
el alma de las decenas de millones de chinos que se encuentran en ul-
tramar; en octavo, es un lenguaje común para reforzar la integración 
del desarrollo del Asia oriental y, por último, es leer un canon sagrado 
para la coexistencia armónica de la humanidad.33

Aunque muy optimistas, los comentarios de Yang sobre la 
ceremonia del culto a Confucio de alguna manera resumen su-
cintamente la capitalización que ha hecho el Partido Comunista 
del nombre de Confucio; es decir, para utilizar el imaginario 
confucianista como un medio conveniente para proyectar un 
poder blando, debido a que la obsoleta ideología comunista 
sobre el progreso social ya no tiene ninguna influencia en las 
mentes del siglo xxi. Entre los nueve beneficios de la ceremo- 
nia mencionados por Yang, sólo tres puntos pueden relacionar-
se con la visión universalista de las enseñanzas de Confucio: el 
ascenso pacífico, la integración y la coexistencia armónica. Los 
otros seis puntos tienen un carácter nacionalista y aprovechan la 
mentalidad general de la sociedad china en un tiempo de caos, 
ansiedad, oportunismo y orgullo; todo ello resultado de los cam- 
bios fundamentales que se han producido en todas las dimen-
siones sociales.

La ceremonia matrimonial confucianista

El 22 de mayo de 2010 se celebró en Shenzhen una ceremonia 
matrimonial confucianista tradicional; el patrocinador de la 
ceremonia fue el Salón de Confucio el Sabio (kongsheng tang 
孔圣堂). La boda es importante porque fue la primera cere-
monia matrimonial confucianista en más de cien años, desde 
el desmantelamiento del confucianismo como un sistema ins- 
titucional a finales de la dinastía Qing. La ceremonia se llevó a 
cabo estrictamente de acuerdo con el procedimiento y la regu- 
lación prescrita por el Libro de los Ritos (Li Ji 礼记), que consis-

33 Radio Nacional de China, “Kongzi wenhuajie fuzeren jiedu ‘jikong dadian de 
xiandai yiyi’” [La persona encargada del Festival Cultural de Confucio habla sobre 
la importancia de la “ceremonia dedicada a Confucio”], 5 de septiembre de 2008.

0043-0076-YONG CHEN.indd   62 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 63

tía en varios rituales; entre ellos, “la recepción de la novia”, “la 
entrada al salón”, “el homenaje a los suegros”, “el intercambio 
de regalos” y “el atado del nudo”. Las aproximadamente ochen-
ta personas directamente implicadas en la ceremonia incluyeron 
al presidente de la ceremonia, el anfitrión, el supervisor, los mú-
sicos, el diácono, la compañía de teatro, los cargadores de la silla 
de mano, etcétera. Por primera vez la ceremonia empleó a una 
comparsa de oratoria y un coro confucianistas para ejecutar las 
odas del Libro de Poesía (Shi Jing 诗经) y algunos otros himnos 
solemnes tradicionales. La ceremonia ha sido ensalzada como 
una integración perfecta entre la tradición y la modernidad, en 
el sentido de que no sólo está conformada de acuerdo con el 
principio de los ritos confucianistas, sino que también atiende 
al gusto estético moderno. Algunos simpatizantes confucianis-
ta han dado incluso un paso más para aplaudir la ceremonia 
como el mejor ejemplo de la “transformación creativa” de la 
tradición confucianista y, más importante aún, afirman que 
la promoción y organización de la boda confucianista tradicio- 
nal podría representar una gran contribución a la reconstruc-
ción de la cultura familiar china, al mejoramiento de la tradición 
y la costumbre popular, y al establecimiento de una sociedad 
armoniosa.34

Es necesario señalar que el presidente de la ceremonia de 
la boda, Zhou Beichen, es el ejecutivo del Salón de Confucio 
el Sabio y, casualmente, uno de los discípulos de Jiang Qing. 
Autoproclamado como el espacio sagrado del confucianismo 
contemporáneo, se afirma que la misión principal del Salón 
de Confucio el Sabio es “evangelizar el camino sagrado, y expo-
ner la enseñanza ortodoxa; cambiar las costumbres populares, y 
restaurar y transformar la tradición; restablecer las creencias, 
y mejorar la moral” (chuanbo shengdao, jiangming zhengxue; 
yifeng yisu, fugu genghua; chongjian xinyang, zhenxing daode 
传播 圣 道, 讲明 正 学; 移风易俗, 复古 更 化; 重建 信仰, 
振兴 道德).35 El Salón de Confucio el Sabio fue construido al 

34 Tencent.com, “‘Kongshengtang rujia hunli’ Shenzhen zhengshi dengchang” 
[Una boda confuciana de Kong Sheng Tang se lleva a cabo en Shenzhen].

35 “Rujia daochang ‘kongshengtang’ yu 09 nian 8 yue zai Shenzhen zhengshi 
jiancheng” [Kong Sheng Tang – el lugar sagrado del confucianismo se ha establecido 
en Shenzhen, agosto de 2009].

0043-0076-YONG CHEN.indd   63 20/10/2014   15:22:37



64	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

estilo de una academia confucianista tradicional y consta de va- 
rias salas con los nombres de los ideales confucianistas. En el 
centro de la sala principal está la tabla “del cielo, la tierra, el em- 
perador, los padres y el maestro” (tian di jun qin shi 天地 君亲 
师) y la estatua de Confucio. En su calidad de plaza sagrada del 
confucianismo, el Salón de Confucio el Sabio está destinado a 
servir como base para la difusión de las enseñanzas de Confu-
cio y para propiciar la intercomunicación y congregación de 
sus seguidores. Curiosamente, la etiqueta con el nombre de la 
sala, kongsheng tang (孔圣堂), fue escrita por Gao Zhanxiang, 
el ex viceministro del Ministerio de Cultura, lo que sugiere 
una sutil convergencia entre la esfera oficial y la popular en la 
recuperación del pasado para el servicio del presente.

La ceremonia del “estreno de los pinceles”

La ceremonia del “estreno de los pinceles” era un ritual tradi-
cional con el cual los niños eran iniciados en la edad escolar. 
Cuando los niños llegaban a la escuela, el primer día de clases, su 
maestro les enseñaba los principios morales más fundamenta- 
les y más sencillos, así como las directrices básicas para la lec-
tura y la escritura. Posteriormente, se les conducía al frente de 
la estatua de Confucio, tradicionalmente ensalzado como el 
primer gran maestro de China, donde rendían homenaje al sa- 
bio. Sólo después del ritual podían ser considerados formal-
mente como niños de la escuela; la ceremonia era vista como 
el momento para “romper la ignorancia” (po meng 破 蒙). En la 
China tradicional, la ceremonia del estreno de los pinceles era 
muy importante para una persona que estaba decidida a unirse 
en el futuro a la clase de los literatos. Junto con la abolición del 
sistema tradicional de exámenes y la adopción de escuelas de es- 
tilo occidental, a finales de la dinastía Qing, la ceremonia del 
estreno de los pinceles también fue abolida.

Sin embargo, en los últimos años, esta antigua ceremonia ha 
resurgido discretamente y muchos templos confucianistas son 
ahora el lugar ideal para celebrarla. La primera ceremonia para 
el estreno de los pinceles conocida en la época contemporánea se 
llevó a cabo en la primavera de 2004, en el templo confucianista 

0043-0076-YONG CHEN.indd   64 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 65

de Guangzhou. La ceremonia incluyó siete pasos: vestir la ropa 
y la gorra escolar (zheng yigua 正 衣冠), cruzar el puente de 
las nubes azules (pingbu qingyun 平步青云), lavarse la cara con 
una toalla escolar (zhuangyuanjin xilian 状元 巾 洗脸), abrir 
la sabiduría con un pincel de cinabrio (zhusha kaizhi 朱砂 开 
智), tocar la campana de la sabiduría (qiao qi zhong 敲 启智 钟), 
practicar el primer trazo de caligrafía (qimeng miaohong 启蒙 
描红), y pedir un deseo bajo un árbol de laurel de oro (jinguishu 
xia xuyuan 金桂 树下 许愿).36 Más de 20 niños entre cuatro y 
siete años que estaban a punto de entrar al primer grado parti-
ciparon en la ceremonia, la cual fue bien recibida tanto por los 
padres como por el público en general. Los medios de comu-
nicación también proporcionaron una cobertura completa del 
suceso. Mientras que algunas personas criticaron la ceremonia 
como superstición o como el resurgimiento del feudalismo, la 
mayoría de la gente la aplaudió como una manera de exponer 
a los niños a la excelencia y vitalidad de la cultura tradicional 
en una época saturada por la cultura popular occidental, como 
la música pop, Hollywood, los videojuegos, Internet, la comida 
rápida, etcétera. Independientemente de la controversia, es 
obvio que la popularidad de la ceremonia del estreno de los 
pinceles una vez más ha puesto de relieve la importancia de 
la educación en la conciencia pública, que siempre ha sido un 
valor fundamental en las enseñanzas de Confucio.

Conclusión

Hay muchas definiciones de tradición y una de las más conoci-
das proviene de Edward Shils, sociólogo que hizo una amplia 
investigación sobre el tema:

La tradición —aquello que se transmite de generación en generación— 
incluye objetos materiales, creencias sobre todo tipo de cosas, imágenes 
de personas y actividades, prácticas e instituciones. Incluye edificios, 
monumentos, paisajes, esculturas, pinturas, libros, herramientas, máqui- 

36 Sina News, “Guangzhou zhongxuetong fugu xing kaibili, dai boshi mao bai 
kongfuzi” [Los niños de primaria reviven la ceremonia del estreno de los pinceles, se 
ponen la toga y veneran a Confucio en Guangzhou], 29 de febrero de 2004.

0043-0076-YONG CHEN.indd   65 20/10/2014   15:22:37



66	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

nas; incluye todo lo que una sociedad posee en un momento determina- 
do, que ya existía cuando sus actuales poseedores se encontraron con 
ello y que no es únicamente producto de un proceso físico en el mun-
do externo ni exclusivamente resultado de una necesidad ecológica y 
fisiológica.37

Una tradición puede estar viva o muerta, dependiendo del 
momento referencial sobre el que se hace el punto; por lo tanto, 
una tradición viva se refiere a una serie de creencias, objetos y 
costumbres que se originaron en el pasado, que se han realizado 
o creído a través del tiempo y que siguen teniendo relevancia 
durante el presente.

Llamar al confucianismo en la China del siglo xxi “una 
tradición viva”, naturalmente hace resonar tonos discordantes 
entre las personas que de alguna manera han reconocido las vi- 
cisitudes del confucionismo en el turbulento siglo xx. La opo- 
sición más vehemente vendría de Joseph R. Levenson, quien 
afirmó que “en algún lugar, a lo largo de los años, entre Mat- 
teo Ricci (1552-1610) y Liang Ch’i-Ch’ao (1873-1929), el con-
fucianismo había perdido la iniciativa” y que “la visión del 
mundo [del confucianismo] había perdido su integridad y su 
relevancia contemporánea”.38 “Este proceso es lo que él llama 
la museización”39 del confucianismo, una declaración muy co-
nocida en el mundo de la sinología. La conclusión de Levenson 
podría ser cierta si no contáramos los últimos años del siglo xx 
y los primeros del siglo xxi, exactamente el periodo durante el 
cual el confucianismo ha estado tratando de salir del “museo” 
para volver a conectarse con la sociedad china.

De hecho, la revisión realizada en este artículo sugiere que 
los rastros de un renacimiento confucianista pueden identifi- 
carse dentro de las estratificaciones de la sociedad, algunos con 
matices oficiales, otros no. Con el fin de movilizar a la sociedad, 
el Partido Comunista se involucra en un giro pragmático de 
las doctrinas marxistas a los eslóganes que de cierta manera son 
nativistas, como el de “sociedad armoniosa” (hexie shehui 和谐 
社会) y “ascenso pacífico” (heping jueqi 和平 崛起), y esto no 

37 Edward Shils, Tradition, Chicago, University of Chicago Press, 1981, p. 12.
38 Levenson, Confucian China and its Modern Fate, op. cit., pp. ix, x.
39 Idem.

0043-0076-YONG CHEN.indd   66 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 67

puede ocultar su inspiración confucianista, independientemente 
del contenido real. Más importante aún, esta relajación de la 
sujeción marxista sobre la sociedad ha creado, de hecho, un 
entorno favorable para la restauración de algunas costumbres y 
creencias tradicionales. El agresivo movimiento para establecer 
institutos confucianistas (kongzi xueyuan 孔子 学院) en todo 
el mundo, la promoción a medias del culto a Confucio por 
los gobiernos locales, el movimiento de masas para que los 
escolares reciten a los clásicos confucianistas, la extrema po-
pularidad de la poco ortodoxa interpretación de las Analectas 
por Yu Dan, el restablecimiento de la ceremonia del estreno de 
los pinceles, el renacimiento de las academias confucianistas, 
el reciente establecimiento de los festivales tradicionales como 
días festivos (el Festival Claro y Brillante o Festival Conme-
morativo qingming jie 清明节, el Festival del Barco Dragón 
duanwu jie 端午节, el Festival de la Luna zhongqiu jie 中秋
节, por nombrar algunos), son testigos de que de una manera 
lenta pero constante, el confucianismo ha estado recuperando 
su territorio perdido.

Sin embargo, es necesario tomar nota de que las huellas del 
renacimiento confucianista, tan extravagantes como pueden 
ser, son esencialmente esporádicas, difusas y no están coordi- 
nadas a pesar de que en mayor o menor medida todas ellas 
pueden ser atribuidas a la rectificación tácita de la tradición 
de la ideología oficial. Este carácter esporádico, difuso y no 
coordinado está en agudo contraste con la misión inflexible de 
Jiang Qing, quien está decidido a encabezar una revitalización 
al por mayor del confucianismo. Los ideales de Jiang incluyen 
la confucianización del sistema político de China, que él cree 
que ha sido colonizado por la cultura occidental. Para Jiang 
Qing, las transiciones políticas deben basarse en los recursos 
culturales existentes a fin de lograr una legitimidad política de 
largo plazo.40

En lugar de ver el confucianismo como una tradición mera-
mente cultural, religiosa y filosófica, como tradicionalmente lo 

40 Jiang Qing, Zhengzhi ruxue: dangdai ruxue de zhuanxiang, tezhi yu fazhan 
[Confucianismo político: transformación, características especiales y desarrollo del 
confucianismo contemporáneo], Beijing, Shanlian shudian, 2003, p. 39.

0043-0076-YONG CHEN.indd   67 20/10/2014   15:22:37



68	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

hicieron los neoconfucianistas en el siglo xx, Jiang Qing proce-
de a exponer con amplitud su significado político en un entorno 
hostil. El sistema político ideal para China, según Jiang, no es la 
democracia, sino más bien “la política regia” (wangdao zhengzhi 
王道 政治), debido a que está en conformidad con el espíritu 
del confucianismo. Jiang prescribe el contenido principal de “la 
política regia” como una legitimidad triple (wangdao de san-
chong hefaxing 王道 的 三重 合法性): la legitimidad de las fuen- 
tes sagradas (chaoyue shensheng de hefaxing 超越 神圣 的 合法
性), la legitimidad de la continuidad histórica (lishi wenhua de 
hefaxing 历史 文化 的 合法性), y la legitimidad del respaldo 
de la gente al poder político y su adhesión a dicho poder (renxin 
minyi de hefaxing 人心 民意 的 合法性).41 De acuerdo con Jiang 
Qing, un sistema político es legítimo sólo si estos tres aspectos 
de la legitimidad están correctamente equilibrados.

Es sólo en este contexto que podemos comprender esen-
cialmente el compromiso de Jiang Qing con una revitalización 
integral del confucianismo. No es de extrañar que él haya sido 
la mano que empujaba detrás de la campaña para recitar a 
los clásicos confucianistas, del renacimiento de las academias 
confucianistas, de la restauración de los ritos confucianistas, y 
de otras formas del movimiento confucianista renacentista. To- 
dos estos movimientos caen en la categoría del enfoque “des-
cendente” de Jiang Qing (xiaxing luxian 下行 路线) para la revi- 
talización de la civilización confucianista (rujiao 儒教).42 Según 
él, este enfoque “descendente” se refiere a los esfuerzos por re- 
construir una sociedad confucianista en cuanto a su aspecto cí- 
vico, que incluyen: la universalización de la educación de los 
clásicos confucianistas; la promoción de la moral social; el esta- 
blecimiento de normas autónomas para la gente común; la difu-
sión de las buenas costumbres; la prescripción de ritos diarios; 
el patrocinio del culto ancestral y el sacrificio; la construcción 
de academias para difundir las enseñanzas de Confucio; el man-

41 Ibid., p. 39.
42 Jiang Qing establece tres enfoques: el primero consiste en reconstruir el sistema 

exegético del confucianismo, el segundo en restablecer “la política regia” y, el tercero, 
en el enfoque “descendente”, necesario para reconstruir una sociedad confucianista de 
carácter popular. Véase Jiang, “Dujing, rujiao yu zhongguo wenhua de fuxing-yuandao 
tongren 2004 Beijing Jiang Qing xiansheng fangtan lu”, op. cit.

0043-0076-YONG CHEN.indd   68 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 69

tenimiento de la estabilidad social, y la caridad social, como la 
creación de casas para ancianos, orfanatos, escuelas, bancos de 
alimentos, etcétera.43

Debido al clima político y al etos de la China contemporá-
nea, el fuerte compromiso de Jiang Qing con el renacimiento 
holístico del confucianismo difícilmente puede escapar a la 
acusación de ser un “confucianismo fundamentalista” antiocci- 
dental; sin embargo, el hecho de que él haya surgido prácti-
camente como el “rostro” mismo de los movimientos para el 
resurgimiento confucianista sugiere que detrás de su supuesta 
postura fundamentalista algo necesita ser explicado. En otras 
palabras, ¿cómo entender estos movimientos de renacimien- 
to confucianista con características fundamentalistas que han 
ido ganando cada vez más popularidad? ¿Y cómo entender 
la popularidad de Jiang Qing entre los seguidores de Confu- 
cio y su autoridad comúnmente reconocida en estos movi-
mientos?

En este punto, el estudio antropológico del fundamentalis-
mo puede ayudar a comprender el fenómeno del renacimiento 
confucianista en general y el fenómeno de Jiang Qing en par- 
ticular. Anthony F. C. Wallace identifica las etapas por las que 
atraviesan todos los movimientos de revitalización:

1.	 El cambio social produce tensiones culturales entre los 
miembros de la sociedad.

2.	 La tensión cultural produce un intento de adaptación que 
conduce a la distorsión y al cambio en los patrones sociales 
y causa trastornos sociales.

3.	 Como respuesta a la tensión cultural, el fundamentalismo 
surge como una reafirmación ortodoxa de patrones cul- 
turales.

De acuerdo con este modelo, la abolición del confucianis-
mo como sistema institucional a finales de la dinastía Qing 
puede considerarse la primera etapa de la “tensión cultural”; el 
fracaso del marxismo y el resquebrajamiento de la moralidad, la 
segunda etapa de “disrupción social”, y, por supuesto, el rena-

43 Idem.

0043-0076-YONG CHEN.indd   69 20/10/2014   15:22:37



70	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

cimiento confucianista, la tercera etapa. Los enfoques de Jiang 
Qing para revitalizar el confucianismo —a fin de reconstruir un 
sistema exegético para reinstalar “la política regia” y reconstruir 
una sociedad confucianista en cuanto a su aspecto cívico— de 
hecho se basan en su agudo diagnóstico de los problemas cul-
turales, políticos y sociales de la China contemporánea, aunque 
sus recursos no sean necesariamente eficaces.

En los movimientos fundamentalistas, sus miembros se 
ven a sí mismos como los salvadores de la sociedad y están 
dispuestos a hacer grandes sacrificios por su causa.44 En conse-
cuencia, el mundo es visto por ellos en términos de blanco y 
negro, y los comportamientos humanos como buenos o malos; 
además, para los fundamentalistas las ortodoxias son más que 
teoría: “Son cuerpos de creencias inviolables que todos los 
miembros deben suscribir para mantener sus posiciones dentro 
del movimiento”.45 De hecho, el periplo personal de Jiang Qing 
es un vivo testimonio de este patrón fundamentalista. Antici-
pó su retiro como profesor en una universidad en Shenzhen, 
una próspera ciudad costera, y se retiró a una aldea remota y 
desolada en las montañas de la provincia de Guizhou, donde 
agotó todos los medios para recaudar fondos que apenas fueron 
suficientes para financiar la construcción de la Morada Yang-
ming, y desde entonces ha tenido un estilo de vida puritano, 
todo en aras de actualizar el Tao. Los sacrificios que ha hecho 
sirven para justificar su posición fundamentalista y reforzar su 
autoridad moral. Irónicamente, el ideal neoconfucianista so- 
bre la unidad entre el conocimiento y la acción (zhixing heyi 知
行合一) está perfectamente representado por la búsqueda fun- 
damentalista de Jiang Qing.

Siempre hay dos caras en una misma moneda. La inque-
brantable postura fundamentalista de Jiang Qing sugiere su 
alejamiento del mundo exterior, por una parte, y la solidaridad 

44 Ciertamente, la teoría de las tres etapas de Wallace es útil en el análisis de los 
recientes movimientos de resurgimiento confucianista en general, y de Jiang Qing 
en particular, a pesar de que después de él ha habido una gran cantidad de estudios 
sobre el fenómeno del fundamentalismo. Véase Anthony F. C. Wallace, “Cultural 
Composition of the Handsome Lake Religion”, en William N. Fenton y John Gulick 
(eds.), Symposium on Cherokee and Iroquois Culture (B. A. E. Bulletin), Washington, 
Smithsonian Institution, 1961, pp. 139-151.

45 Idem.

0043-0076-YONG CHEN.indd   70 20/10/2014   15:22:37



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 71

y la dinámica dentro de su grupo interno por la otra. No es 
casualidad que su Morada Yangming se haya convertido en el 
destino final de los peregrinos y aficionados confucianistas. 
Rodney Stark ha formulado una teoría interesante que ahora 
tiene una gran influencia en su estudio sociológico de la reli-
gión. “Los nuevos movimientos religiosos pueden tener éxito 
en la medida en que mantengan un nivel medio de tensión con 
relación a su entorno; y que sean estrictos, pero no demasiado”; 
y lo estricto en este sentido “se refiere al grado en el que un 
grupo religioso mantiene un estilo de vida separado y distintivo, 
o un alto estándar de moralidad en la vida personal y familiar, 
en áreas como la del vestido, la alimentación, la bebida, las di-
versiones, las costumbres de la época, la sexualidad, la crianza 
de los hijos y otras similares”.46 La razón dada por Stark es 
bastante simple: la rigidez fortalece a los grupos religiosos; 
les permite identificar a los parásitos y con ello aumentar el ni- 
vel medio de compromiso en el grupo, que a su vez aumenta la 
credibilidad de la cultura religiosa.47

Está claro que la teoría de Stark se basa en la observación 
de los movimientos religiosos en las comunidades cristianas. 
Si no nos enredamos con las eternas polémicas sobre lo que 
cuenta como religión, su teoría, sin duda, nos ayuda a com-
prender a Jiang Qing y el renacimiento confucianista en ge-
neral. Probablemente puede decirse que, precisamente a causa 
de la combinación de la filosofía fundamentalista de Jiang y 
su estricta autodisciplina moral, el ala conservadora de los 
movimientos para el restablecimiento del confucianismo está 
dotada con un toque de sinceridad religiosa; por ello, vemos a 
un grupo tras otro de jóvenes discípulos que dejan atrás sus 
comodidades y privilegios seculares, y cruzan ríos y montañas 
para llegar a un lugar remoto llamado Morada Yangming a 
solicitar orientación e inspiración de una persona a la que lla-
man maestro. Con Jiang Qing detrás de todo, los movimientos 
supuestamente esporádicos, difusos y descoordinados a favor 
del renacimiento confucianista, empoderados mediante un 
mecanismo de consolidación personalizado en una sola figura, 

46 Rodney Stark, “Why Religious Movements Succeed or Fail: A Revised General 
Model”, Journal of Contemporary Religion, vol. 11, núm. 2, 1996, pp. 133-146.

47 Idem.

0043-0076-YONG CHEN.indd   71 20/10/2014   15:22:37



72	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

se están convirtiendo no sólo una tradición viva, sino también 
en una religión viva. v

Traducción del inglés: Carmen Arriola

Dirección institucional del autor:
Centro de Estudios de Asia y África
El Colegio de México
Camino al Ajusco 20
Pedregal de Santa Teresa
10740 México, D.F.
 ychen @ colmex.mx

Bibliografía

Associated Press, “Church Plan in Hometown of Confucius draws 
Protest”, Fox News, 25 de diciembre de 2010. [foxnews.com/
world/2010/12/25/church-plan-hometown-confucius-draws-
protest/, consultado el 2 de julio de 2012.]

Baidu baike, “Zhongguo wenhua shuyuan” 中国文化书院 [La aca-
demia cultural de China]. [baike.baidu.com/view/309308.htm, 
consultado el 10 de agosto de 2013.]

Bell, Daniel A., “A Visit to a Confucian Academy”, Dissent, 22 de 
septiembre de 2008. [dissentmagazine.org/online_articles/a-
visit-to-a-confucian-academy, consultado el 29 de junio de 2014.]

Deng Hongbo, Zhongguo shuyuan Shi 中国书院史 [Historia de las 
academias confucianistas en China], Shanghái, Dongfang chuban 
zhongxin, 2004.

Dirlik, Arif, “Guoxue/National Learning in the Age of Global Mo-
dernity”, China Perspectives, núm. 2011/1. [Chinaperspectives.
revues.org/5371?file=1, consultado el 2 de julio de 2013.]

Jiang Qing, “Dujing, rujiao yu zhongguo wenhua de fuxing-yuandao 
tongren 2004 Beijing Jiang Qing xiansheng fangtan lu” 读经、儒
教与中国文化的复兴— 原道 同人 2004 北京蒋庆先生访谈录 
[Leyendo a los clásicos, el confucianismo y el renacimiento de 
la cultura china. Una entrevista con Jiang Qing realizada por co- 
legas de Yuan Dao en Beijing en 2004], 2004. [confucius2000.
com/admin/list.asp?id=1408, consultado el 5 de junio de 2013.]

Jiang Qing, “Jiang Qing Xiansheng Tan shuyuan Jianshe ji Ruxue 
Chuancheng” 蒋庆先生谈书院建设及儒学传承 [Jiang Qing 

0043-0076-YONG CHEN.indd   72 20/10/2014   15:22:38



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 73

en la Academia de Desarrollo y Transmisión del Conocimien- 
to del Confucianismo]. [confucius2000.com/admin/list.asp?id 
=2620, consultado el 5 de agosto de 2012.]

Jiang Qing, Zhengzhi ruxue: dangdai ruxue de zhuanxiang, tezhi yu 
fazhan 政治儒学：当代儒学的转向、特质与发展 [Confu-
cianismo político: transformación, características especiales y 
desarrollo del confucianismo contemporáneo], Beijing, Shanlian 
shudian, 2003.

Jiang Qing, Zhonghua wenhua jingdian jichu jiaoyu songben 中华文
化经典基础教育诵本 [Un texto para recitar a los clásicos de la 
cultura china en la escuela primaria], Beijing, Gaodeng jiaoyu 
chubanshe, 2004.

Levenson, Joseph R., Confucian China and its Modern Fate: The Prob
lem of Intellectual Continuity, Berkeley-Los Ángeles, University 
of California Press, 1968.

Liaowang Dongfang Zhoukai 瞭望东方周刊 [Oriental Outlook], 
“Shuyuan xingqi biaozhi wenhua fuxing” 书院兴起标志文化
复兴 (La restauración de las academias indica un renacimiento 
cultural), núm. 27, 2009.

Liu Haibo, “Mengmei de jiaoyu linian yu chuantong guan” 蒙昧 的 
教育 理念 与 传统 观 [Ideas oscurantistas acerca de la educación 
y la tradición], Nanfang zhoumo 南方周末 [Southern Weekend], 
22 de julio de 2004.

Pinghesy.com, “Pinghe shuyuan zongzhi”. [pinghesy.com, consultado 
el 16 de septiembre de 2011.]

Qiu Feng, “Xiandaihua waiyi xia de mengmei zhuyi” 现代化外衣
下的蒙昧主义 [El oscurantismo disfrazado de modernización], 
Nanfang dushi bao 南方都市报 [Southern Metropolis Daily], 13 
de julio de 2004.

Qiu Feng, “Weishenme buneng dujing” 为什么 不能 读 经 [¿Por 
qué no podemos leer a los clásicos?], Nanfang zhoumo 南方周
末 [Southern Weekend], 22 de julio de 2004.

“Qufu shuyuan zongzhi”. [qfrl.org, consultado el 18 de agosto de 
2012.]

Radio Nacional de China, “Kongzi wenhuajie fuzeren jiedu ‘jikong 
dadian de xiandai yiyi’” 孔子文化节负责人解读 “祭孔大典的现
代意义” [La persona encargada del Festival Cultural de Confucio 
habla sobre la importancia de la “ceremonia dedicada a Confu-
cio”], 5 de septiembre de 2008. [cnr.cn/2004news/whyl/200809/
t20080905_505092333.html, consultado el 27 de marzo de 2013.]

“Rujia daochang ‘kongshengtang’ yu 09 nian 8 yue zai Shenzhen 
zhengshi jiancheng” 儒家道场 “孔圣堂” 于 09 年 8 月在深圳正

0043-0076-YONG CHEN.indd   73 20/10/2014   15:22:38



74	 estudios de asia y áfrica l: 1, 2015

式建成 [Kong Sheng Tang – el lugar sagrado del confucianismo 
se ha establecido en Shenzhen, agosto de 2009]. [kong.org.cn/
bbs2/MINI/default.asp?55-79101-0-0-0-0-0-a-.htm, consultado el 
23 de octubre de 2012.]

Shils, Edward, Tradition, Chicago, University of Chicago Press, 1981.
Sina News, “Guangzhou zhongxuetong fugu xing kaibili, dai boshi 

mao bai kongfuzi” 广州众学童复古行开笔礼 戴博士帽拜孔
夫子 [Los niños de primaria reviven la ceremonia del estre-
no de los pinceles, se ponen la toga y veneran a Confucio en 
Guangzhou], 29 de febrero de 2004. [news.sina.com.cn/s/2004-
02-29/02442981837.shtml, consultado el 15 de abril de 2012.]

Sohu.com, “Zhonghua gushiwen jingdian songdu gongcheng shishi 
wunian huiji sanqianwan ren” 中华古诗文经典诵读工程实施五
年惠及三千万人 [El proyecto de lectura clásica ya cumplió cinco 
años y ha beneficiado a 30 millones de personas], 17 de diciembre 
de 2003. [learning.sohu.com/2003/12/17/47/article217054743.
shtml, consultado el 12 de mayo de 2013.]

Stark, Rodney, “Why Religious Movements Succeed or Fail: A Revis- 
ed General Model”, Journal of Contemporary Religion, vol. 11, 
núm. 2, 1996, pp. 133-146.

Sun Xingjian, “Yunshen shuyuan zongzhi” [Los principios de la Aca- 
demia Yunshen]. [ys2557.com, consultado el 20 de mayo de 
2013.]

Tencent.com, “‘Kongshengtang rujia hunli’ Shenzhen zhengshi 
dengchang” “孔圣堂儒家婚礼” 深圳正式登场 [Una boda 
confuciana de Kong Sheng Tang se lleva a cabo en Shenzhen]. 
[lady.qq.com/a/20100603/000129.htm, consultado el 12 de julio 
de 2013.]

The Chinese Classics, vol. 1: The Confucian Analects, tr. James Legge, 
Taipéi, smc Publishing Inc., 1991.

Waitan huabao 外滩画报 [The Bund], 18 de enero de 2005.
Wallace, Anthony F. C., “Cultural Composition of the Handsome 

Lake Religion”, en William N. Fenton y John Gulick (eds.), 
Symposium on Cherokee and Iroquois Culture (B. A. E. Bulletin), 
Washington, Smithsonian Institution, 1961, pp. 139-151.

Wang Binbin, “Jiudiao chongtan shuo ‘dujing’” 旧调重弹说 “读经” 
[Volver al tema recurrente: sobre la recitación de los clásicos], 
Hebei ribao 河北日报 [Hebei Daily], 10 de diciembre de 2004.

Wang Yi, “Dujing beihou de baoshou zhuyi he yuanjiaozhi” 读经
背后的保守主义和原教旨 [El conservadurismo y el fundamen-
talismo detrás de la “recitación de los clásicos”], Shu Wu 书屋 
[Bookhouse], núm. 10, 2004.

0043-0076-YONG CHEN.indd   74 20/10/2014   15:22:38



yong chen: el reciente resurgimiento del confucianismo…	 75

Xue Yong, “Zouxiang mengmei de wenhua baoshou zhuyi” 走向蒙
昧的文化保守主义 [Un conservadurismo cultural en marcha 
hacia el oscurantismo], Nanfang zhoumo 南方周末 [Southern 
Weekend], 8 de julio de 2004.

Xue Yong, “Shenme shi mengmei” 什么 是 蒙昧 [“¿Qué es el oscu-
rantismo?”], Nanfang zhoumo 南方周末 [Southern Weekend], 22 
de julio de 2004.

Yu Yingshi, Xiandai Ruxue Lun 现代儒学论 [Sobre el aprendizaje 
confucianista moderno], Shanghái, Shanghai renmin chubanshe, 
1998.

Zhu Guohua, “Beisong Jingdian yu baoshou zhuyi” 背诵, 经典 与 
保守主义 [La recitación, los clásicos y el conservadurismo], Nan-
fang zhoumo 南方周末 [Southern Weekend], 22 de julio de 2004.

0043-0076-YONG CHEN.indd   75 20/10/2014   15:22:38




