DialoQos
sobre’ Educacion afo 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171
- S Recibido: 19 de octubre de 2016 | Aceptado: 29 de mayo de 2017

La ethoeducacion como elemento fundamental en las
comunidades afrocolombianas

Ethnic education as a fundamental element in Afro-Colombian
communities

Fabio Alberto Garcia Araque*

Resumen

A pesar de que la ley colombiana integra distintas disposiciones relativas a la etnoeducacion, en la rea-
lidad los maestros no disponen de apoyos ni de lineamientos concretos en las mallas curriculares ni en
los proyectos educativos institucionales. Por ello urge perfilar una politica educativa que conduzca a la
concrecién de condiciones y posibilidades para la ethoeducacion, y en la que se reconozca la historia de
la afrocolombianidad.

La etnoeducacién afrocolombiana implica el desarrollo de una politica publica y educativa en dos vias: por
un lado, el desarrollo del servicio educativo en las comunidades afrodescendientes con calidad, pertinen-
ciay liderazgo, y por el otro, la ensefianza de la identidad afrocolombiana a través de los estudios afroco-
lombianos en el sistema escolar, para alcanzar asi un verdadero desarrollo educativo en las comunidades 'y
para las personas afrocolombianas, para que la educacién sea un motor de la transformacion y del cambio,
de la eliminacién de la carimba y del ascenso social de las comunidades y de las personas afrocolombianas.

Palabras clave: etnoeducacion, afrocolombianidad, Catedra de Etnoeducacién y Estudios Afrocolombia-
nos

Abstract

Although Colombian law includes several regulations about ethnic education, in reality teachers do not
receive any support or concrete guidelines, neither in the curricular charts nor in the institutional educatio-
nal projects. Thus, it becomes urgent to propose an educational policy that leads to creating the conditions
and possibilities for ethnic education, one that recognizes the history of Afro-Colombian identity.

An Afro-Colombian ethnic education implies developing a twofold public and educational policy: on the
one hand, developing educational services in communities of African descent with quality, relevance, and
leadership; and on the other hand, teaching about Afro-Colombian identity through Afro-Colombian stu-
dies in the school system, to achieve true educational development in Afro-Colombian communities and
people, so that education becomes an engine for transformation and change, for the elimination of carim-
ba, and for the upward mobility of Afro-Colombian communities and people.

Keywords: Afro-Colombian identity, ethnic education, class, culture, slave.

* Maestro en Historia. Docente en la Secretaria Departamental, Municipio de San Pedro de los Milagros, Vereda Santa Barbara, Antioquia, Co-
lombia. Correo electrénico: araque436@yahoo.es



Fabio Alberto Garcia Araque

Introduccion

En Colombia, la Ley 70 de 1993 establecié mecanismos para la proteccion de la identidad cul-
tural y los derechos de las comunidades negras colombianas, garantizarles condiciones reales
de igualdad de oportunidades, y la obligatoriedad de incluirlos en los diferentes niveles educa-
tivos. Por ello, el Articulo 23 de la Ley 115 de 1994 establecid, a su vez, la obligatoriedad de la
Cétedra de Estudios Afrocolombianos, como parte del area de sociales.

Asimismo, en 1998, el gobierno colombiano, por medio del Decreto 1122 de junio 18, ex-
pidio las normas para el desarrollo de la Catedra de Etnoeducacion y Estudios Afrocolombianos
en todos los establecimientos de educacién formal del pais, dando asi cumplimiento al Articulo
7° de la Constitucion Politica, que reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de la nacion
colombiana.

A pesar de que la ley colombiana manifiesta su obligatoriedad, la realidad es que los maes-
tros no encuentran en la academia apoyos para generar aprendizajes significativos en el aula,
pues si bien hay mucho escrito, no hay nada concreto en las mallas curriculares ni en los proyec-
tos educativos institucionales. De ahi la necesidad de encontrar modelos y mecanismos que lle-
ven a los educadores al cumplimiento de la ley asi como a desarrollar estrategias que permeen
a las diferentes instituciones con respecto a la etnoeducacién.

En la orientacidn de la catedra se debe partir de la necesidad de conocer el origen del
hombre, la llegada de los africanos a América, el porqué de su papel en la historia, las condicio-
nes que lo condujeron a la esclavitud, libertad e independencia, para llegar al papel actual en
nuestra sociedad. La ley colombiana establece la necesidad de impartir elementos educativos
sobre los grupos étnicos a todos los estudiantes de primaria y secundaria, independientemente
de su etnia, y se constituye en pilar fundamental en la adquisicién de conocimientos relativos a
los grupos afrodescendientes, asi como de los rom o gitanos e indigenas.

Con esta propuesta de trabajo se pretende darle otra importancia a la historia por medio
de la afrocolombianidad y, a la vez, impulsar la etnoeducacién con un material que debe co-
nocerse en las instituciones de educacién que se encargan de impartirla. Puede considerarse
que tanto historiadores como docentes deben orientar su trabajo a los estudiantes de primaria
y secundaria, y para tal efecto su preparacion debe estar enfocada en manejar los elementos,
la teoria apropiada y el lenguaje correspondiente, respecto a lo que debe trasmitirse a ninos y
jovenes.

Este articulo hace parte de un proyecto amplio sobre el tema y su aplicacién en la Catedra
de Etnoeducacion y Estudios Afrocolombianos, particularmente en una escuela primaria en la
zona rural del municipio de San Pedro de los Milagros, en Antioquia, Colombia.

Objetivos
¢ |dentificar los elementos bdsicos para el desarrollo de los estudios afrocolombianos en el
plan de estudios de la catedra sobre etnoeducacion.

DialoQoos afo 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 2
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

* Establecer un didlogo entre el conocimiento de lo étnico y su aplicacién en la realidad
colombiana.

* Despertar el interés de los estudiantes y persuadirlos de la utilidad e importancia de la
historia de Africa y su cultura.

* Asociar la imagen que tenemos de otros pueblos y hasta de nosotros mismos, conocien-
do, explicando y comprendiendo el pasado.

Metodologia

Se utilizé una metodologia cualitativa, busqueda de fuentes bibliograficas y lectura de la legis-
lacion respectiva con el fin de recopilar informacion relacionada con la presencia de Africa en
Colombia. Otra técnica fue la entrevista a personas relacionadas con la tematica, como Héctor
Fernando Vargas Montoya y Fernando Palacios (Gerente de Negritudes de la Gobernacion de
Antioquia, Secretaria de Educacion), quienes contribuyeron a ampliar las experiencias con la
catedra tanto al darla como al recibirla. A partir de la informacion recolectada, y luego de su
estudio y andlisis, se plantearon las nuevas practicas educativas y lo que realmente debe darse
a conocer a los estudiantes y cémo hacerlo.

Se parte de que el aprendizaje se puede lograr cuando se accede a la informacién, se pro-
cesa, se organiza y se comunica de manera efectiva y eficaz. Por eso el material debera estar
disenado a partir de actividades que permitan al estudiante transitar entre los niveles de co-
nocimiento y practica relacionados con su entorno, dandole herramientas para su desarrollo, y
para que los docentes puedan trasmitir su informacién con mejores mecanismos de ensefanza.

Esta propuesta pretende servir como complemento a las bases dadas por el Ministerio de
Educacion Nacional y la Secretaria de Educacion Departamental, para que la malla curricular de
la catedra de etnoeducacion tenga suficientes instrumentos en cada grado y que tanto educa-
dores como estudiantes puedan abordar los diferentes temas incluidos en el curriculo y en el
proyecto educativo institucional.

Ensenar a reconocer la raiz africana

(Por qué se dice que todos somos afros? Porque los estudios arqueolégicos modernos aseguran
que el origen del hombre se remonta al continente africano. Si la Organizacién de las Naciones
Unidas (onu), en el marco de las actividades del Decenio Internacional para los Afrodescendien-
tes 2015-2024, reconoce a los afros como una de las culturas mds avanzadas, ;por qué la hu-
manidad no ha de hacerlo y dejar de lado el orgullo y la arrogancia ante uno u otro color? Sélo
debemos saber que todos somos iguales y con los mismos derechos y deberes ante una socie-
dad a la cual estamos llamados a ayudar sin distincién de credo, sexo o color de piel, que es la
educacion el arma que nos alienta a desarmar paradigmas, para que dejemos de lado todas las
ofensas que se cometieron en el pasado y que se siguen cometiendo en la actualidad.

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 3
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

Si bien la matricula para la ensefianza de primaria en las regiones en desarrollo alcanzé en
2015 el 91%, acorde con uno de los Objetivos de Desarrollo del Milenio (“lograr la ensefianza
primaria universal”), en Colombia los contenidos escolares sobre la cdtedra de etnoeducacion
no se han materializado como debiese, acorde a los publicos objetivo de los diferentes grados
escolares.

™ ":_4

Fuente: Objetivos de Desarrollo del Milenio Informe de 2015: 2.

Colombia es un pais pluriétnico y pluricultural, pero sélo en el papel, pues seguimos siendo
racistas, discriminadores y violentos con nuestros semejantes, epidemia que se contagia cada
dia mas. Cuando superemos esto y aprendamos a compartir con igualdad, conservando y res-
petando las diferencias de cada uno, seremos libres.

La historia marcé un camino claro en la carrera por construir una sociedad racista. Sus con-
secuencias, desbastadoras por demas y evidenciadas a lo largo de los afios, parecen no ser su-
ficiente para hacernos entender que el racismo es una concepcion absurda. Parece ser que no
hemos aprendido nada de los rios de sangre que hemos derramado, sangre roja, como la suya
y como la mia, como la del blanco y la del negro, sangre que no aprende de la historia, sangre
que esta condenada a repetirse.

Antes de 1510 todo era Africa. Todas las vidas pasadas y remotas estaban ahi, en las cultu-
ras de las sociedades africanas. En 1510 comenzé la tragedia, la monarquia espafiola expidio
la Cédula Real del 22 de enero, por la cual se ordend la traida y el secuestro de negros para ser
esclavizados en América.

A partir de ese momento comenzé el segundo periodo en la vida de los africanos, el pe-
riodo de la carimba.! Los europeos llegaron a las culturas africanas a organizar el negocio de la

' Carimba es la marca que se hacia en la piel de los esclavos con hierro caliente.

Dialo¢ os afo 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 4
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

esclavitud, el secuestro de las personas africanas, a las que declaran animales para luego em-
barcarlas y ponerles un océano de por medio. En América, continuando con el concepto de la
Cédula Real de Aranjuez, a esos seres que llegaban prisioneros encadenados de manos y pies,
el europeo los llamé “negros”. Negro significaba esclavo y animal, negro no significaba persona
de piel negra o persona africana de piel negra, significaba animal, porque la Iglesia catélica era
la que determinaba qué era bueno y qué era malo y para la Iglesia los negros no tenian alma ni
razén ni inteligencia (Mosquera, 2015).

Los cientificos europeos decian que un adulto africano de cincuenta afos tenia el cerebro
de un nifo europeo de nueve, o sea, aun teniendo setenta anos los africanos siempre serian
nifos brutos, por eso los marcaron con la carimba, la marca con el apellido y el nombre del amo
del esclavista. Al rojo vivo los marcaban como al ganado, en la frente, en un pémulo, en el hom-
bro o en alguna parte del cuerpo; simbolo de propiedad de la familia Mosquera, de los Palacio,
de los Valencia, de los Caicedo, de los Arboledas, de los Gbmez, de los Holguin. ;Dénde esta la
carimba de nosotros? Hoy ya no la llevamos ni en el hombro ni en otra parte del cuerpo, yano la
llevamos en la frente como propiedad del amo, la llevamos en la mente, sequimos carimbiaos,
y tenemos que liberarnos de la carimba a través de lo que hacemos, de todo lo que se hace en
las comunidades en Colombiay en el mundo.

Los negros que conquistaban su libertad formaban palenques en las montanas, resistian.
Eran llamados cimarrones, como ganado huido, ganado salvaje. Por eso en torno al concepto de
negro surgié un lenguaje animalizado. Se cre6 incluso el verbo “negriar’, el espafiol hablaba del
lenguaje negrezco y hablaba de trata negrera. Hoy dia se sigue utilizando ese lenguaje, se habla
como los esclavistas. ;Sera esto correcto?

En ese periodo, los ancestros —llegados de Africa— fueron transportados como cosas,
contados como armazones o cargazones: tantas piezas, tantas cosas, tanta mercancia; fueron
convencidos de que eran como muebles y semovientes. Los transportaron como al ganado,
les arrancaron sus nombres de la cultura africana, les prohibieron sus médicos tradicionales, su
lengua, les destruyeron sus valores de la africanidad y sus culturas: los reinventaron.

El europeo impuso acciones, costumbres y demas actividades culturales en América, asig-
nd una lengua a la fuerza, una religiéon, impuso una cosmovisién, la servidumbre, pero, sobre
todo, la esclavitud. En esa vida de negros, los ancestros fueron, para el espanol, medios de pro-
duccién que compraban y vendian, que hipotecaban o regalaban, dejandolos sin comunidad,
sin familia, sin hijos, sin esposas, sin libertad, sin autonomia, sin decision: les impusieron todo.

Asi, entre 1510y 1851 nacié la casta de los negros. De personas angolas, lucumis o de tan-
tos otros pueblos, fueron convertidos en negros. Aun hoy en dia podemos escuchar a educado-
res que dicen, por ejemplo; “Maria, el otro y el negro”; “el profesor Francisco, la profesora Mariela
y el negro”. El impacto del periodo esclavista es tan fuerte que incluso se emplean actualmente
otros términos para referirse al negro, como “morocho” o0 “moreno”. Negro es concepto, y el in-

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 5
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

vento del europeo significé y sigue significando concepto, como sujeto significa la negacion de
la condicion humana, de la persona africana, del ser negro.

Asi, negro significa también la negacion de la condicion de persona, de la persona afro-
descendiente. Desde el Derecho Romano sélo pueden considerarse personas a quienes tienen
derechos civiles o ciudadanos, y un negro era un medio de produccién animalizado, no tenia
derechos humanos ni civiles, y por tanto no podia ser considerado como persona. De ese con-
cepto de negro surgio, entonces, el racismo: la casta de los negros como animales, como escla-
vos, como seres inferiores, frente a los espanoles, los europeos, como personas, como humanos,
como seres superiores en la psicologia social y en el conjunto de las relaciones sociales. Por eso
hoy dia cuando la gente quiere ofender a una persona afrodescendiente le dice “negro tenia
que ser”,“negro hp” (Mosquera, 2015).

En ese periodo los africanos lo construyeron todo: todas las riquezas que desarrollé Eu-
ropa, el Renacimiento, la llustracion; el iluminismo, la ciencia, la tecnologia, las letras y el desa-
rrollo capitalista fueron el resultado de la riqueza que los africanos dejaron en las colonias de
Europa. Los ancestros sacaron el oro, construyeron las haciendas, desarrollaron la ganaderia, las
plantaciones, subieron y bajaron el rio Magdalena con joyas y mercancias, construyeron los ser-
vicios, las iglesias, los palacios, construyeron las fortificaciones militares, los castillos, las mura-
llas para las defensas, fueron el servicio doméstico, las nanas de los hijos de espanoles y criollos,
fueron los soldados que defendian al amo. Todo lo que significaba riqueza o trabajo significaba
africanos esclavizados. El espafiol no trabajaba; quienes trabajaban eran los llamados negros, y
en este proceso de la esclavizacion y la explotacion surgio, entonces, la lucha de los ancestros
africanos contra la esclavitud: el cimarronismo.

Los ancestros huyeron a las montafas, construyen pueblos llamados palenques, y en esos
pueblos resistian, se revelaban. Los palenques y el cimarronismo significaron rebeldia, resisten-
cia, dignidad, libertad, africanidad. Preferian morir en las montafas a vivir esclavizados en las
minas o en las haciendas, y esos palenques se convirtieron en la oratoria de la africanidad.

De la reconstruccién y conservacion de la africanidad surgieron centenares de palenques
por toda Colombia; donde habia esclavitud, al otro lado estaban los palenques. Ya libres sur-
gieron grandes personajes que dirigieron las luchas cimarronas, como Agustina Gémez en el
palenque de Tado, o Venus Piojo en los palenques de los Montes de Maria. Todavia podemos
ver los palenques de San Basilio, Tolu Viejo, del Castigo, y tantos otros diseminados por toda
Colombia a la orilla del rio Magdalena o del rio Cauca (Mosquera, 2015).

En todo el Pacifico, el cimarronismo se convirtié en el motor de la lucha por la eliminacion
de la esclavitud. Luego, cuando la esclavitud se convirtié en un obstaculo para el desarrollo del
capitalismo, del industrialismo, era mejor convertir al esclavo en jornalero, en pedn.

Entre 1814y 1851 se desarrollé el proceso de liberacion de los ancestros africanos esclavi-
zados por medio de la auto liberacion individual trabajando en las minas o comprando su liber-

DiélDQOS . ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 6
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

tad o la de sus hijos, otros luchando como bandoleros que recorrian y destruian las haciendas y
exigian la abolicién de la esclavitud para que se hiciera efectivo el proceso legal de eliminacién
de la esclavitud que habia comenzado en Antioquia.

Lo anterior llevé a que muchos esclavistas, con un peso de conciencia dentro de si, co-
menzaran a liberar a sus esclavos y a repartirles algunas tierras, como lo hiciera Francisca de
Javiera Londono, en Santafé de Antioquia. Después, en 1814, en el gobierno del presidente de
Antioquia, Juan del Corral, el abogado José Félix Restrepo present6 al Congreso de Antioquia
un proyecto de ley que otorgaba la liberacion de la esclavitud a los niflos que nacieran a partir
de ese momento, sin embargo, cuando cumplieron 21 afios de edad ese proyecto no se pudo
implementar porque llegd un proceso de reconquista.

Posteriormente, después de la guerra de Independencia, de nueva cuenta José Félix Res-
trepo presenté al mismo Congreso el proyecto de ley, que fue aprobado en 1821. A partir de en-
tonces serian libres aquellos que cumplieran 21 afios de edad, pero, otra vez, conforme fueron
cumpliendo los 21 aios fueron expedidas otras leyes que obligaban a los jévenes a pagar por
su libertad. Asi, en los hechos no se liberé a los esclavos, ademas de que se aprobaron nuevas
leyes que autorizaban su venta a otros paises, como Peru o Las Antillas.

En 1851 fue expedida por el Congreso de la Republica, en el gobierno de José Hilario Lopez,
la Ley sobre la Libertad de los Esclavos, la ley de la abolicion de la esclavitud, que eliminaba el
modo de produccién con esclavos asi como la propiedad de los espanoles sobre los que ellos
llamaban esclavos. Sin embargo, en esa ley nunca se menciond la palabra africano, y nunca se
refirio a ellos como personas. La ley hablé de medios de produccién y de modos de produccion
esclavista; elimino las cadenas, pero mantuvo la condicién de negros.

Esa ley no les reconocio a los ancestros tierras, perjuicios ni reparacién del dafo; no les
reconocié ciudadania ni educacion (recordemos que era prohibido que un esclavo supiera leer
y escribir, o ensenarle a hacerlo). De este modo se les siguid tratando como negros, y los ances-
tros siguieron pensando como negros, llamandose negros, trabajando como negros, viviendo
como negros, desorganizados como negros. Y luego, cuando el estado les reconocio la ciuda-
dania y por lo tanto el derecho al voto, siguieron votando como negros, votando por el amo,
votando por los bienes de los amos.

Asi comenzo el periodo de la anunciaciéon de la nacién afrodescendiente. En esas condicio-
nes, como casta de negros, comenzaron a construir la afrocolombianidad, y aparecieron las pa-
labras de las lenguas africanas en el lenguaje espafiol colombiano. Miles de palabras africanas
se sembraron en la formacién linguistica, palabras como Congas, Angolas, Carabalis, Lucumis,
Biafaras, Tacomes, Aranas, Pangueras; muchos apellidos, muchos nombres africanos se sembra-
ron aqui en América y nombres de numerosos cultivos africanos que llegaron.

iQué es lo primero que hace un colombiano cuando se levanta de la cama? Tomarse un
tinto (un café). De Africa llegaron el café, la caha de azucar, tubérculos como el hame, como la

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 7
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

palma de cera, la alverja. Del Congo, el banano, la sandia, el gandul, el platano guineo, la gallina
guinea, la batata, la col morada, el anis, la cebolla, los melones, la almendra, la nuez, el millo, el
sorgo, pastos como el micai y otros productos que hacen parte de la vida familiar.

En este nuevo periodo surgieron palabras de poblados como Wagui, Mandiga, Murri, Tim-
biqui, entre otros. Denominaciones de objetos, como chamba, panga, chicha, chucha, machu,
yancagua, quicharo, casumbo, cachimba, bonga.

En este periodo florecié también la literatura tanto oral como escrita, nace en el pais una
literatura sobre los pueblos afrodescendientes. Entre otros, el poeta Candelario Obeso, el es-
critor costumbrista Tomds Carrasquilla, con su obra magistral sobre la contribucion africana al
desarrollo de Antioquia, La Marquesa de Yolombd, y con otras obras de cuentos en las que los
africanos son protagonistas de la cultura y de la identidad antioquena. También estan Jorge Isa-
ac, con la obra La Maria, sobre el Valle del Cauca; Eustaquio Palacio, con E/ Alférez Real, sobre lo
que fue la esclavitud durante todo el proceso africano en el Valle del Cauca. Surgieron también
hombres como Arnoldo Palacios y Miguel Antonio Caicedo. O el poeta y escritor costumbrista,
uno de los mas importantes de América Latina, el chocoano Manuel Zapata Olivella, con mas de
cuarenta obras en torno a la afrocolombianidad y la africanidad.

Fuente: Uribe, 2014.

No podriamos dejar atras la musica y la influencia en algunos ritmos colombianos como la
cumbia, el currulao, el mapalé y mas recientemente la salsa, entre otras cadencias.

DiélOQOS . ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 8
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

Entre 1851 y 1991 surgieron, en las orillas de las haciendas, centenares de poblados como
terrazgueros. Después de la Ley sobre Libertad de los Esclavos, para no quedarse sin mano de
obra, los espanoles les permitieron laborar abriendo en los alrededores de las haciendas peque-
nas fincas para que trabajaran en ellas algunos dias y otros dias en la hacienda.

De alli nacen los agregados terrazgueros;? centenares de comunidades quedan como cam-
pamentos de mano de obra alrededor de las haciendas cafieras o bananeras. Surgieron tam-
bién, en las orillas de los rios Magdalena y Cauca, las famosas barrancas, por eso los nombres
de los pueblos, como Barrancabermeja, Barranquilla, Barranquillita. Las barrancas eran puertos
fluviales donde llegaban los bogas, descansaban y continuaban al dia siguiente.

En esta misma época florecieron las grandes companias mineras estadounidenses y fran-
cesas que remplazaban a las espanolas. La International Company se apoder6 de la mayoria de
los territorios mineros en Antioquia y en el Pacifico sur. En el Chocd, aparecieron la Choco Com-
pany, la Frontino Golden By, la Choco Pacific y la Compafia Minera de Narifio, que explotaron
los rios Patia, San Juan, Condoto, Atrato, Cauca, Nechi, Zaragoza y Segovia, entre otros. Nuestras
comunidades pasaron de ser explotados por los espafoles a ser explotados por los extranjeros.

Los hijos de los negreros traficantes o comerciantes de esclavizados, fueron mandados a
estudiar a Estados Unidos y a Europa; de alla vinieron médicos, ingenieros, abogados, politi-
cos que asumieron el control de la sociedad colombiana. Mientras tanto, los afrodescendientes
seguian sumidos en la ignorancia, en la vida de negros, por eso hoy encontramos las mismas
familias esclavizadoras en el Congreso de la Republica, en las altas cortes, en la alta oficialidad
de las fuerzas armadas, controlando la universidad publica y privada en Colombia, duefios de
las empresas, duenos de la riqueza nacional.

En ese periodo surgié entonces la nacién afrodescendiente con las consecuencias que ge-
nero la esclavitud: la pobreza, la marginacion social, el abrazo educativo, el racismo, la discri-
minacion racial y social, la desorganizacion social, la violencia contra la mujer y, en politica, el
clientelismo politiquero.

Esas consecuencias de la esclavizacion marcaron y siguen marcando en este tercer periodo,
la vida de nuestras comunidades. Mas tarde, en el contexto internacional, surgen los tratados
en defensa de los derechos humanos, de los derechos de las minorias y de los derechos de los
pueblos. Sin embargo, entre 1851 y 1991 en Colombia ninguna ley reconocio la existencia de
la nacion afrodescendiente, del pueblo afrodescendiente, que continué siendo invisible para el
aparato politico y estatal.

Apenas en 1991, hace 23 anos, por primera vez el estado colombiano, el estado de los espa-
noles descendientes, reconocié la presencia, se dio cuenta que existia la gente afrodescendiente
en el pais, y les otorgd unos derechos especiales, los derechos culturales, los derechos étnicos,

2 Labrador que debe pagar por un pedazo de tierra (terrazgo).

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 9
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

con un concepto también equivocado, el concepto de “comunidades negras”. La Constitucién
politica de 1991, en su Articulo transitorio 55, ordeno al estado expedir una ley que reconociera
a las llamadas comunidades negras los territorios colectivos, es decir, la adjudicacién colectiva
de los territorios que habian venido ocupando, asi como derechos culturales especiales.

A través de esa ley se les negd a nuestros ancestros el derecho de dominio, el derecho de
propiedad real sobre los territorios que venian ocupando incluso desde antes de la creacion de
la Republica de Colombia, donde hacian patria, donde tenian sus cementerios, sus trabajos mi-
neros, sus fincas, sus casas. Por ejemplo, las islas de San Andrés y Providencia fueron declaradas
propiedad del estado, por encima de la propiedad y el derecho de dominio del pueblo raizal, el
pueblo afrodescendiente de ahi, esclavizado por los ingleses.

A partir de 1991 comenzo un nuevo periodo, que se esta construyendo, es el periodo del
renacimiento afrocolombiano consciente, en el que se reconoce la afrocolombianidad, su pro-
tagonismo, su cultura, sus derechos, su plan de vida, su dignidad y el ejercicio de la verdadera
libertad.

De esta manera, los valores culturales de la afrocolombianidad se sembraran en la concien-
cia a través de la ensefianza en todos los colombianos, ensefar a reconocer la raiz africana de si
mismos y de la sociedad colombiana. Se trata de encarar el concepto de la etnoeducacion y los
estudios afrocolombianos en el sistema escolar.

Institucion Educativa Agricola de Uraba, Chigorodo, Antioquia, Colombia

Fuente: Fotografia de Carlos Arcindo Romana Mena, 2016.

Dialo¢ os afo 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 10
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

La etnoeducacion en Colombia: trayectoria y condiciones de posibilidad

De acuerdo con Guillermo Bonfil, la ethoeducacidén es una construccion colectiva realizada en
México por un conjunto de antropologos que trabajaban con el concepto de negros de los
pueblos indigenas. El concepto de etnoeducacion se dirige a preservar y ejercer las lenguas in-
digenas, a descolonizar la cultura de los pueblos indigenas, a promover la cultura propia de los
pueblos indigenas, a que conozcan su historia verdadera, que valoren sus capacidades y recur-
sos propios, y que tengan los conocimientos externos de la cultura de la sociedad dominante
de la que ellos hacen parte.

El concepto se trajo a Colombia en 1984, cuando en el Ministerio de Educacion se creo el
grupo de etnoeducacion. Pero ese grupo era sélo para los pueblos indigenas, con la mision de
preservar sus lenguas. No se contemplaba a las comunidades del pueblo afrocolombiano por-
gue se consideraba que los afrocolombianos no eran grupos étnicos. Fue hasta la Constitucién
de 1991 que los afrocolombianos fueron reconocidos como grupo étnico. La etnoeducacién
en Colombia continud el proceso que desde México se habia desarrollado para formar lideres
indigenas en el conocimiento y ejercicio de su cultura propia.

Dentro de la estructura del Ministerio de Educacion se creo, en 1991, la Divisidon de Etno-
educacion, de la que dependia la Subdireccién de Grupos Poblacionales, en la que, sin embar-
go, tampoco se incluia a los afrocolombianos. Ambas dependencias desaparecieron en el afo
2003 para dar paso a la Subdireccion de Poblaciones, con lo que desaparecio también el con-
cepto de grupos étnicos.

En 2009 se establecio la Direccion de Cobertura y Equidad, con la Subdirecciéon de Acceso
y Permanencia, con lo que se eliminé por completo el concepto de etnoeducacion en el Minis-
terio de Educacién y se empezé a hablar de grupos vulnerables, de poblaciones vulnerables,
conceptos que no aparecen ni en la Ley 115 ni en la Constitucion Nacional.

Aunque en la actualidad se cuenta con leyes para su promocion, el Ministerio de Educacién
no cuenta con procedimientos ni reglamentos claros que permitan implementar los estudios
afrocolombianos. La politica que se venia trayendo desde lo indigena, y que se comenz6 a apli-
car a la comunidad afro, primero en San Andrés, con los palenques (porque tienen dos lenguas
africanas criollas), no tuvo una repercusion significativa. Si bien al grupo de etnoeducacién
creado en 1984 se integraron linguistas de San Andrés y de los palenques, llevando a los grupos
de docentes a trabajar el tema de la etnoeducacién colombiana, este grupo de docentes que
comienza a hablar de etnoeducacion para sociedades negras en realidad copia de lo indigena
a lo afro, cuando se trata de realidades totalmente diferentes. Asi pues, los decretos estaban
orientados hacia los indigenas, y la gente afro estaba ahi como agregada, de tal suerte que en
realidad no se habia desarrollado el concepto de etnoeducacion afrocolombiana.

La etnoeducacién afrocolombiana implica el desarrollo de una politica publica y educativa
en dos vias: por un lado, el desarrollo del servicio educativo en las comunidades afrodescen-

DiGloQos afo 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 n
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

dientes con calidad, pertinencia y liderazgo, y por el otro, la ensefanza de la identidad afroco-
lombiana a través de los estudios afrocolombianos en el sistema escolar, para alcanzar asi un
verdadero desarrollo educativo en las comunidades y para las personas afrocolombianas, para
que la educacion sea un motor de la transformacién y del cambio, de la eliminacién de la carim-
ba y del ascenso social de las comunidades y de las personas afrocolombianas.

Sin embargo, el Ministerio de Educacion lanz6é un mensaje equivocado en relacién con el
tema de etnoeducacién afrocolombiana: hizo creer que se trataba s6lo del reconocimiento y la
ensefanza de uno de los valores de la afrocolombianidad, el valor del patrimonio cultural, las
danzas, la musica, la gastronomia, las tradiciones, la oralidad; ese es s6lo uno de los valores de
la afrocolombianidad.

La etnoeducacion exige primero la implementacién a nivel nacional y territorial de planes
de mejoramiento de la calidad de la educacién en los territorios y para las personas afrodescen-
dientes, algo que en Antioquia se ha venido implementando: significa estructuras de calidad,
restaurantes escolares, aulas virtuales, maestros capacitados permanentemente, unidades de-
portivas para desarrollar las capacidades de emprendimiento.

Hoy dia, la inmensa mayoria de las instituciones educativas en las comunidades afro son
precarias, se construyeron con modelos arquitecténicos del interior andino, en Buenaventura,
en Tumaco, en Quibdé. Son instituciones en instalaciones sin unidades sanitarias dignas, total-
mente atrasadas con respecto a lo que debe existir en el pais.

Se requiere la restructuraciéon y fortalecimiento institucional de la Secretaria de Educacién,
crear dentro de ella una unidad para la etnoeducacién en los estudios afrocolombianos, para
fortalecer la educacién superior en las comunidades. En el Pacifico, por ejemplo, no hay univer-
sidades consolidadas, son instituciones profundamente en crisis, aprendiendo a ser universida-
des.

Las demds ofertas que hay en las comunidades son para capacitar maestros: los capaci-
tan en cualquier salén, en cualquier institucién y con cualquier tipo de catedraticos, porque la
gente ya no viaja hasta esas comunidades. Se requiere el fortalecimiento y la actualizacién del
Servicio Nacional de Aprendizaje, la creacion de mecanismos de evaluacion, de auditoria y de
seguimiento a los procesos de desarrollo educativo de las comunidades.

La etnoeducacién nos debe permitir desarrollar la frase de Diego Luis Cérdoba: “Por la ig-
norancia se desciende a la servidumbre, por la educacion se asciende a la libertad”. Necesitamos
ejercer la libertad real hoy con educacion de calidad en los territorios y para las personas afro-
colombianas.

Se deben crear oportunidades educativas y acciones afirmativas para la poblacién afroco-
lombiana, aplicar el enfoque diferenciado en todos los fondos y créditos educativos del estado
colombiano, como son los fondos del Instituto Colombiano de Crédito Educativo y Estudios Téc-
nicos en el Exterior, y de todas las oportunidades para educarse a nivel internacional. Es urgente

DialoQoos afo 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 12
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

establecer un enfoque diferencial para los jévenes afrodescendientes, asi como la creacién de
programas de educacidon y acompanamiento en la educacion superior.

No basta con que a los jovenes se les abra una oportunidad para entrar a la universidad,
pues vienen con un nivel académico muy precario, el propio de sus comunidades, y si no se
les acompana, si no se les brindan tutorias, al sequndo semestre desertan. Se requieren pues,
programas de acompafamiento académico en la educacién superior, asi como el fortalecimien-
to del fondo especial de créditos condonables a comunidades afrocolombianas, que no estan
cumpliendo su papel, estan recibiendo sélo un auxilio de préstamo que la ley ordena para ma-
triculay un salario para sostenimiento, o sea, que ese fondo en este momento no cumple con el
objetivo de garantizar no sélo el acceso sino también la permanencia y la graduacion.

En segundo lugar, la etnoeducacion exige la integracion de los estudios afrocolombia-
nos en el sistema, la integracién de los valores étnicos de la afrocolombianidad a través de la
ensefanza, lo que implica la creaciéon dentro del Ministerio de Educacién de la direcciéon nacio-
nal de etnoeducacion y estudios afrocolombianos, que actualmente no existe.

No hay una sola entidad dentro del Ministerio que atienda el tema de los estudios afro-
colombianos y la etnoeducacién. El enfoque afrocolombiano debe ser transversal en todas las
direcciones del Ministerio de Educacion, porque la introducciéon de los estudios de la etnoedu-
cacion requiere que cada grupo, que cada direccion reconozca la afrocolombianidad.

Se requiere también de un plan nacional de ensefianza de los estudios afrocolombianos.
El Ministerio de Educacion no ha venido cumpliendo con esa funcién, no tiene una ruta para
que las secretarias de educacion departamental y municipal puedan implementar los estudios
afrocolombianos. Asimismo, se requiere de un programa de formacién para los docentes en
estos estudios.

Los docentes estan haciendo lo que pueden, de buena fe, de buena voluntad, porque no
hay una oferta de formacién que les permita acceder a los estudios afrocolombianos, porque
la etnoeducacion no es un area fundamental, no es una asignatura. En este sentido, se hace
necesaria una licenciatura en estudios afrocolombianos, una licenciatura en ciencias sociales
con énfasis en estudios afrocolombianos, para que los educadores de las distintas areas del pais
aporten su conocimiento y puedan, a su vez, asumir los estudios afrocolombianos en cualquier
parte del pais.

Pero sobre todo, la etnoeducacién requiere de una politica publica educativa, mas alla de
acciones aisladas que dan como resultado maestros que terminan siendo estafados porque
luego los mandan a cualquier parte, a cualquier lugar, a colegios que no tienen siquiera una
asignatura especifica para la etnoeducacion. Las instituciones deben integrar los estudios afro-
colombianos en el proyecto educativo institucional, lo que constituye un verdadero reto por-
que ;quiénes son los responsables de este proceso de etnoeducacion, de los estudios afros
en el sistema escolar? Inicialmente el Ministerio de Educaciéon Nacional, luego la Secretaria de
Educacién y después, los rectores en las instituciones, en los 6rganos o gobiernos escolares.

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 13
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

El responsable no es un maestro especifico por el hecho de tener la piel negra, el respon-
sable es la institucion. Si el docente llega a una institucién educativa a evaluar su competencia
etnoeducadora en los estudios afro, debe llegar donde el rector y lo primero que tiene que ha-
cer es mirar el proyecto educativo institucional y entonces sensibilizar a los directivos docentes
en etnoeducacion, esa es la primera tarea, porque no se puede hablar de lo que no se entiende,
lo que no se comprende, los maestros no tienen claridad sobre estos temas.

Ademas, se debe incluir la afrocolombianidad en los componentes del proyecto educativo
institucional, hay que ajustarlos o enriquecerlos en el plan, se deben incluir diferentes compo-
nentes en la parte tedrica, en la parte legal, en el manual de convivencia, y dentro de las estra-
tegias introducir una nueva, relacionada con la afrocolombianidad. El proyecto afrocolombiano
debe tener como eje la conmemoracién afrocolombiana, pues las conmemoraciones nos per-
miten semana a semana, mes a mes, generar un proceso de reflexién y de construccion de la
afrocolombianidad en la comunidad educativa.

Los afrocolombianos, con sus practicas culturales y socio laborales, han contribuido al sos-
tenimiento de los mas importantes ecosistemas de Colombia, como los del litoral Pacifico y par-
te del Atlantico, los cuales son actualmente soporte de nuestro pais para los créditos externos.

Las politicas publicas o de estado deben disponer de los recursos necesarios para que el
Ministerio de Educacidén y la Secretaria de Educacion Departamental incluyan la catedra desde
una forma educativa y como trabajo social guiado pedagdgicamente, iniciando en las escuelas
con trabajos comunitarios y con grupos étnicos, y con ello hacer una proyeccion en beneficio
de los grupos minoritarios que se encuentran en toda la geografia colombiana, que son los ol-
vidados del estado y sus gobernantes.

La sociedad se construye con bases sélidas de una educaciéon que empieza en la familia y
con acciones o practicas que conduzcan a la igualdad de derechos, independiente del grupo
o etnia al que se pertenezca, es desde ahi donde empiezan los saberes, nuestros saberes y tus
saberes, que nos ayudan a identificar qué esta bien o qué estad mal, para luego, con el paso del
tiempo, transformar la sociedad.

El mundo social debe ser una forma de produccién y no de dominacion para que no se den
desigualdades; esto se debe tener muy en cuenta en la Catedra de Etnoeducacion y Estudios
Afrocolombianos, y no debe separar a los negros de los indigenas, a los indigenas de los raizales
y a los raizales de los gitanos, sino identificarnos todos como lo que realmente somos: una sola
raza, la raza humana, con muchas diferencias y formas de cultura, las cuales hay que respetar.
Podemos cambiar la sociedad, mas no de cultura y eso nos hace libres.

No puede haber sociedad sin educacién y una sociedad educada sera una sociedad con
derechos igualitarios, con capacidad de reclamar y salir de la esclavitud fisica e intelectual en la
cual todavia estan sumidas algunas comunidades.

La educacion debe tener una funcién social donde la historia juega un papel muy impor-
tante, cuando va acompanada de otras disciplinas como la sociologia y la antropologia, buscan-

DialoQoos afio 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 14
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

do formas educativas de cémo llegar a las comunidades para que sean participes de la solucién
a los problemas que enfrenta la sociedad actual. Podria entonces proponerse que la educacién
y la pedagogia lleven el ritmo y la obligacién de ayudar al estudiante al conocimiento sobre la
cultura de los afros y las diferentes etnias, en una forma investigativa, sana, coherente y respon-
sable.

En Colombia se viene hablando de conflicto social desde hace ya muchas décadas, y si
traemos a la memoria las causas de tan aberrantes atrocidades tendriamos que empezar por
los grupos politicos, que han sumido al pais en un caos de guerra y crisis econdmica que los
partidos en turno han aprovechado para hacer demagogia y promesas con falsas ideologias
politicas.

Desde lo cultural, algunas miradas sobre el ser negro entran en confrontacién con un mo-
delo de sociedad al que no le conviene la diversidad de visiones, pues necesita la uniformidad
para seguir imponiéndose. Por eso, el hecho de ser negros y tener una visién distinta de las co-
sas no puede ser sélo para un momento especial, debe mantenerse para todos los momentos
de nuestra vida. El reafirmarse como negros implica una “lucha” hacia dentro, hacia la propia
conciencia. No es facil reafirmarse en el ser negro. Muchas veces y por distintos medios, se incul-
ca que todos somos iguales, y ésta es la gran mentira de la l6gica de dominacion.

Es hora de que se vean y se sientan, cimarrones y palenques, aquellas personas que recha-
zaron la esclavitud, que escaparon y encontraron la libertad. A partir de ello los cimarrones se
organizaron creando una nueva forma de vida, una verdadera republica independiente desde
donde se hacen fuertes con autoridades y organizacién propia, donde trabajan por la conserva-
cion de lalengua, la religion, la musica, los bailes y las costumbres.

Pese a todo, es posible destacar algunos avances y cambios. Ahora se puede hablar de
derechos y deberes, se pueden pregonar nuevas situaciones de vida. Hablar desde las perspec-
tivas de personas integras con capacidades y compromisos con la comunidad y la nacién, reco-
nociendo que son los gestantes de este pueblo grande y maravilloso que llamamos América.

Igualmente, pregonar y difundir lo que son, para que la historia de los afros no muera y para
que se sienta el orgullo de difundir y enaltecer los valores de la afrocolombianidad; defender los
derechos étnicos y las reivindicaciones de las comunidades afrocolombianas; ser miembro acti-
vo de una organizacion defensora de los derechos. Impulsar el progreso a nivel local y nacional;
promover la educacion personal, familiar y de la comunidad. Valorar y proteger los derechos
de las mujeres afrocolombianas; proteger y promover los derechos de la nifiez y la juventud;
enaltecer el patrimonio afrocolombiano; defender y aprovechar racionalmente las tierras y los
territorios ancestrales, y asumir liderazgo social en favor de la causa.

Se hace necesario, entonces, enfocarse en los grandes cambios que se han logrado, y resal-
tar que se han derribado toda clase de barreras que por mucho tiempo detuvieron sus objeti-
vos. Ahora deben verse como seres humanos incluidos y valorados, sentirse como hijos de un
supremo que los ve a todos en igualdad de condiciones.

DiGloQos afo 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 15
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

Con esta mirada, y teniendo en cuenta el propésito que encausa la Constitucion de Colom-
bia, el objetivo debe ser trabajar desde los procesos organizativos en comunidades afrocolom-
bianas para construir y desarrollar proyectos que garanticen una vida satisfactoria y productiva,
donde se fortalezca la identidad y valoracién de la diversidad y la diferencia.

Desde el cuatro de julio de 1991, una nueva constitucién les permite a los colombianos ejercer sus de-
rechos ciudadanos desplegando su diversidad étnica. Ya no tienen que ocultar manifestaciones de su
identidad histérico-cultural, conforme lo requeria la normatividad anterior. Paradéjicamente, la invisibi-
lidad —una forma soterrada y perversa de discriminacién socioracial- continta impidiendo la inclusién
de los afrocolombianos y agravando asimetrias étnicas que erosionan la convivencia dialogal (Arocha,
2000).

Hay mucho que mostrarle a la descendencia: todo lo que hace parte de la historia que no se
ha podido contar. Estamos en deuda con ellos y con su cultura. Ahora es el momento de hacerlo
y trabajar en la misma direccion, para tener bases sélidas y que sea mas facil llevar el mensaje
que por mucho tiempo ha estado contenido.

Se debe trabajar como una comunidad sélida, fundamentando los procesos organizativos
que reivindican el territorio, el manejo racional de los recursos desde una perspectiva cultural y,
en general, el manejo de una posicion étnica. El plan de manejo debe construirse con la partici-
pacion de la comunidad a través de sus expresiones organizativas.

Se puede recalcar que la resolucion primordial de este proceso proviene del cambio, desde
los objetivos y proyectos propuestos: que se tenga en cuenta que hay que liderar con el grava-
men del pasado y las disparidades econdmicas y sociales del presente.

Es necesario que se conozca y se tenga en cuenta el Decenio Internacional de los Afrodes-
cendientes: reconocimiento, justicia y desarrollo, donde se refuerza la adopcion de medidas
y la cooperacion a nivel nacional, regional e internacional, para lograr que todos disfruten a
plenitud de sus derechos econdmicos, sociales, culturales, civiles y politicos, y participen plena-
mente y en igualdad de condiciones en todos los ambitos de la sociedad.

Segun los investigadores Pedro Ferrini 'y Carolina Cortés, en la Catedra de Estudios Afroco-
lombianos para Uraba y Chocé afirman que “los negros carecian de todo, inclusive de un alma,
no tenian derecho a entrar al cielo ni a la educacién. La educacion nacional es por naturaleza
colonialista, excluyente y represiva, parece concebida para que los nifios se adapten a la fuerza,
a una patria cuyos padres no la crearon pensando en ellos, ya que la realidad institucional que
se les ensefna en las escuelas no termina en donde dicen los textos de historia” (Ferrin y Cortés,
2006: 14).

La educacién ha ocultado la verdad, nunca han ensefado las injusticias que se cometieron
con los esclavos e indigenas, siempre se ha dicho que eran barbaros y practicantes de bestiali-

DialoQoos afo 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 16
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

dades. Nunca se han reconocido sus aportaciones a la cultura y a la educacién, con sus cono-
cimientos ancestrales que han enriquecido a la nacién en lo que a temas de cultura se refiere,
en valores, en el respeto por la naturaleza y sus semejantes. Hay que reconocerles que ellos
también forman parte de la patria y que pusieron su pecho para lograr la libertad por la cual
siguen luchando.

La educacion no puede seguir dejando hasta el ultimo en el plan de estudios, o decir que
no alcanza el tiempo para tratar el tema de la etnoeducacién o el de la afrocolombianidad. El
racismo ha dejado huellas indelebles en el lenguaje con algunas denominaciones étnicas que
se traducen en metéforas mediante las cuales se animaliza a los africanos y sus descendientes
como reflejos de prejuicios raciales.

“Los espanoles pensaban que los hijos engendrados con mujeres africanas serian estériles
sin la posibilidad de una tercera generacién, pues al igual que las mulas no podrian procrear,
por ello, el resultado de la unién entre blancos y africanos la denominaron mulato” (Sankofa,
Cétedra de Estudios Afrocolombianos, Ferriniy Cortés, 2006: 14).

Se puede deducir que, a través del tiempo, los afros han logrado conservar sus tradiciones
orales y costumbres ancestrales, a pesar de que les ha tocado enfrentar muchos problemas so-
ciales como el desplazamiento a sitios inhdspitos de las grandes ciudades formando cordones
de miseria, pero esto no ha sido motivo para que ellos se sigan identificando como una familia,
en unidades familiares, uno de sus grandes valores.

Dentro de la cultura afro se pueden encontrar los palenques, patrimonio cultural de la na-
cién, que mantienen sus tradiciones, sus comidas, sus bailes, su musica, su forma de vestir y su
lengua.

En Colombia se cuenta con el grupo de San Jacinto de Palenque, en el departamento de
Bolivar, reconocido como Patrimonio Cultural de la Humanidad; con la organizacién de negri-
tudes en Antioquia, grupo de mujeres negras en el municipio de San Pedro de los Milagros,
vereda San Juan, departamento de Antioquia, y otras no reconocidas aunque de mucha impor-
tancia, como en Medellin, el parque San Antonio, sitio de reunién de los afro, donde aflora su
forma de vida y costumbres identificandose como parte de una nacion.

En algunos casos se nota que entre ellos mismos hay diferencias por los cambios genera-
dos en los modos de vida social, econdmica, politica y regional, tal vez por la corrupcién politica
y burocratica que ha querido separarlos para que pierdan su identidad. Por ende, el estado esta
en la obligacién de mantener la unidad cultural de las etnias sin burocratizarlas, sin formar cam-
pos de batalla o lugares aterradores y sombrios. El estado tiene que crear y recrear condiciones
parecidas a su entorno para que sea mas reconfortante la formacion de los grupos étnicos y
tengan mas posibilidad de vivir y no sélo de sobrevivir.

La educacién no debe ser sélo cantidad (cuantos se estan atendiendo), sino como se estan
atendiendo, ahi esta la verdadera calidad, en dejar de tratar al ser humano como un nimero

DiGloQos afo 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 17
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

sino como un sujeto. Lo mismo con las diferentes catedras que se han creado: la Catedra Muni-
cipal, la Catedra de la Paz y la Catedra de Etnoeducacién, inscritas en la Ley de Educacion y con
ordenanzas de la Constitucién Politica, pero sin una vinculacion con las instituciones y escuelas,
que son quienes deben impartirlas.

;Cual es el motivo? Simplemente la reduccion de horas académicas en el drea de sociales,
que paso a ser la cenicienta de la educacion para acabar con la historia, la prehistoria, la geo-
grafia, la civica y la urbanidad. Hay que realizar proyectos con los estudiantes sobre los temas
en mencion, con el animo de volverlos investigadores para que sean parte del rescate cultural
de su historia.

La historia debe ser rescatada dentro de la educacién, no como valor econémico sino como
valor social para la construccidon colectiva entre maestro y educando para la transmisién de
conocimientos.

;Qué es hablar de lo afro? Hablar de lo afro no es sélo referirse a un lugar geogréfico; tam-
bién es hablar de historias, personas, lugares, vidas que vienen y van. Y salen a relucir un mon-
ton de sensaciones, desde el miedo y la pereza, hasta el gusto y el placer. Si a eso le sumamos los
pedregosos terrenos del pasado, sale a relucir también la nostalgia. Una sensaciéon que se en-
marana en el pecho por aquello que fue y ya no es, por aquellos que ya no estan con nosotros,
y nos quedamos solos recitando poesia como letanias pasadas de moda, como la muy trillada
frase “todo tiempo pasado fue mejor”.

Aunque la memoria como construcciéon de la realidad tiene también una incalculable capa-
cidad de creacion, empieza la lista de ausencias de aquellas personas y de aquellos sitios: el bar
Atlantico, el Guayaquil, los capitanes de botones de aquellos famosos hoteles del centro, sélo
para mencionar los mas sonados en la ciudad de Medellin, y hay que ver los lagrimones que
brotan a algunos negros que aun viven, pero los cambios sociales y tecnologicos cortaron esos
lazos. Hasta que algun proyecto de reconstruccién les dejé ver una nueva luz, como lo es en la
actualidad el parque San Antonio, sitio de reunién de los afroantioquenos.

El afro, pese a sus transformaciones, que en su esencia vital cambia de caracter y de humor
con el pasar del tiempo, conserva lo imposible de quitar, aunque lo cercenen: su espiritu. Y ese
es, justamente, su lugar de encuentro con los de su etnia; la vida agitada y bohemia, el comer-
cio, los amigos, vecinos o conocidos, que son el paso obligado para ir de un extremo a otro de la
ciudad, la que se comporta de una forma en el dia y de otra forma en la noche, pero es en todo
eso en lo que radica su encanto y esencia de su cultura.

Aunque desaparezcan lugares y se vayan algunas personas, vienen otros que los renuevan,
los transforman, que le hacen frente a la nostalgia con nuevas invitaciones, con nuevos impe-
tus. Aunque conmoverse con las acciones del pasado que consideran injustas y que se afincan
en sus afectos para querer evitarlas en el futuro, ademas de natural es necesario; negar lo que
se puede vivir en el presente es sintoma de tonteria. Y el negro brinda en su presente, por lo

DialoQoos afo 8 | nimero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 18
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

menos, un panorama variopinto en gustos y sensaciones. Es justamente lo que quiere mostrar
el negro actual: una guia cultural para que conozcan y se dejen sorprender porque en ellos hay
mucho que aprender.

Conclusiones

* Los valores de la afrocolombianidad surgen de todo el protagonismo de vidas remotas,
pasadas y presentes, ello no se puede olvidar, por eso hay que hacerle frente al concep-
to de etnoeducacién y a los estudios afrocolombianos en el sistema escolar, pero un
sistema escolar que logre los objetivos mismos que impone la ley, asi como la convic-
cion de las instituciones de que esto se debe realizar, para desarrollar las herramientas
fundamentales para la implementacién de mecanismos etnoeducativos.

* Son los maestros quienes desde las aulas deben motivar al estudiante a que consulte e in-
vestigue sobre el valor que tiene cada cultura y el aporte que le ha dado a la educacion
del pais. Esto seria también una variable para erradicar el acoso, al que estan sometidos
algunos educandos con la violencia de género, deportiva, cultural, familiar, étnica y te-
rritorial, incrementado un poco con el ingreso y conocimiento de las tecnologias de
informacién y comunicacion.

* Como seres humanos se debe aceptar que somos personas y que como personas esta-
mos divididos en muchas clases, tipos y etnias, y cada una de estas divisiones es una
cultura que aporta al engrandecimiento del ser humano y al mejoramiento de la cali-
dad de vida y de la educacion.

* La etnoeducacién debe entenderse como un discurso y como una practica identitaria,
que se proyecta sobre la epistemologia del conocimiento que soporta el tratamiento
de las relaciones sociales, politicas y econdmicas, en un contexto nacional y mundial,
en el que el discurso y las practicas se plantean desarticular y desinstalar postulaciones
hegemonicas para situar en un plano valorativo la pertenencia étnica, la diferencia de
identidad y el desconocimiento de cualquier valor dado a la raza y al racismo en tal or-
den de relaciones.

Glosario

Africano: Natural de Africa. Perteneciente o relativo a Africa o a los africanos.
Afrocolombianidad: Lo colombiano relacionado con etnias procedentes de Africa.

Amo: Dueno de esclavos.

Casta: Grupo que forma una clase especial, tiende a permanecer separado de los demds debido
a su raza, religién u otras caracteristicas.

Comunidad: Conjunto de personas ligadas por caracteristicas o intereses comunes.

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 19
sobre Educacion



Fabio Alberto Garcia Araque

Esclavo: Persona que carece de libertad por estar bajo el dominio de otra.

Esclavismo: Sistema fundado en la esclavitud (elemento de produccién).

Esclavitud: Estado de esclavo.

Etnia: Comunidad definida por afinidad racial, linguistica, cultural...

Palenque: Refugio de esclavos negros fugitivos.

Racismo: Exacerbacion del sentido racial de un grupo étnico que suele motivar la discrimina-
cion o persecuciéon de otros con los cuales convive.

Raizal: Oriundo o nativo del archipiélago de San Andrés, Providencia y Santa Catalina, Colom-
bia.

Raza: (Humana). Género humano.

Trata de esclavos: Trafico de esclavos.

Bibliografia

Arocha, J. y N. de Friedemann (eds.) (1984). Un siglo de investigacion social: antropologia en Co-
lombia. Bogota: ETNO, Presencia, FES y Colciencias.

——(2000). La inclusién de los afrocolombianos ;meta inalcanzable? <http://www.banrepcul-
tural.org/blaavirtual/geografia/afro/inclusio>

Bonfil Batalla, G. (1981). La categoria de indio, una categoria de la situacién colonial. Anales del
Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. México: UNAM.

Constitucion Politica de Colombia (1991). Bogota: Ediciones Emfasar.

Coral, M., et al. (2007). La etnoeducacion en la Constitucidn Politica de Colombia. Base de la diversi-
dad étnica y cultural de la nacién. Bogota: Universidad Cooperativa de Colombia.

Del Castillo, M. N. (1982). Esclavos negros en Cartagena y sus aportes léxicos. Bogota: Instituto
Caroy Cuervo.

Decreto 1122 de junio 18 de 1998 por el cual se expiden normas para el desarrollo de la Catedra
de Estudios Afrocolombianos, en todos los establecimientos de educacion formal del pais
y se dictan otras disposiciones. Bogota.

Ferrin, P.y C. Cortés (2006). Preguntas y respuestas sobre la politica publica afro bogotana. Ar-
ticulo de la cartilla Afro América: Un pensamiento de ruptura, drgano de expresion del pueblo
afrocolombiano y su comisién de consultiva distrital para comunidades negras. 1(1), Bogota.

—— (2013). Impacto de la politica publica de las acciones afirmativas, para la comunicacion,
educacion, el arte, la cultura y el patrimonio étnico. Los Derechos de la Poblacién Afrocolom-
biana Negra y Palenquera en el Distrito Capital. <www.cide.edu.co/ojs/index.php/silogismo/
article/view/209> [consulta: 5 octubre 2016].

Garcia Rincén, J. E. (2000). Educar para el reencuentro. Reflexiones sobre la etnoeducacién afroco-
lombiana. Santiago de Cali: Comunicaciones Tercer Milenio.

DiélDQOS . ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 20
sobre Educacion



La etnoeducacion como elemento fundamental en las comunidades afrocolombianas

Jaramillo Romero, D. (1994). Cimarrones y palenques en la provincia de Santa Marta 1791-1851.
En Turbay, S. y A. Murillo (comps.). Costa Atldntica colombiana, etnologia e historia, pp.101-
119. Medellin: Artes Graficas.

Ley 70 de 1993. Donde se establecen mecanismos para la proteccién de la identidad cultural y
de los derechos de las comunidades negras de Colombia como grupo étnico. Bogota: Con-
greso de la Republica de Colombia

Ley General de Educacién, Ley 115 de febrero 8 de 1994. Por la cual se expide la Ley General de
Educacion. Bogota: Congreso de la Republica de Colombia.

Moreno Fraginals, M. (1977). Africa en América latina. México: Siglo XXI.

Mosquera Mosquera, J. de D. (1999). La etnoeducacion afrocolombiana: guia para docentes, lide-
res y comunidades educativas. Bogota: Docentes Editores.

—— (2015). Aportes de la conferencia “La catedra de la etnoeducacion de la gerencia de ne-
gritudes Antioquia la mas educada” por el escritor y profesor risaraldense en Plaza Mayor,
Medellin, Colombia.

Mosquera M., S.A. (2000). Enfoque pedagdgico y metodoldgico para la historia afrocolombiana.
Foro Metodologia de la Investigacién en Comunidades Afrocolombianas e Indigenas. Me-
dellin: CORANTIOQUIA y CARENUESPA.

Mosquera Renteria, J. E. y L. Palacio Nagupe (2004). Etnoeducacion y Cdtedra de Estudios Afro-
colombianos para el Departamento de Antioquia. Medellin: CEID-ADIDA, Imprenta Departa-
mental de Antioquia.

Navarrete, M. C. (2005). Génesis y desarrollo de la esclavitud en Colombia siglos XVI'y XVII. Cali: Uni-
versidad del Valle.

Palacio N., L. et al. (1999). Lecciones uno, etnoeducacion y legislacién afrocolombiana. Medellin:
Impresos Agape.

Parra, C. et al. (2005). Comunidades étnicas en Colombia: cultura y jurisprudencia. Bogota: Univer-
sidad del Rosario.

Pulido Londofio, H. A. (2010). Violencia y asimetrias étnicas. Multiculturalismo, debate antropo-
l6gico y etnicidad de los afrocolombianos (1980-1990). Antipoda. Revista de Antropologia y
Arqueologia, 11: 259-289. Bogota: Universidad de Los Andes. <https://antipoda.uniandes.
edu.co/view.php/166/index.php?id=166>

Uribe, D. (2014). Africa, nuestra tercera raiz. Bogota: Aguilar.

Zapata Olivella, M. (1989). Las claves mdgicas de América (raza, clase, cultura). Bogota: Editorial
Oveja Negra.

DiélOQOS ano 8 | numero 15 | julio-diciembre 2017 | ISSN 2007-2171 21
sobre Educacion



