
RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 233

requiere comenzar por tomar en serio la teoría y la ciencia. Lamentablemente,
en esto se queda corto el libro de Gubser.

JETHRO BRAVO GONZÁLEZ

Doctorado en Filosofía

Universidad Nacional Autónoma de México

jethromex@hotmail.com

Carlos Fernández Liria y Luis Alegre Zahonero, El orden de El capital,
El Perro y la Rana, Caracas, 2011, 652 pp.

La publicación El orden de El capital, de Carlos Fernández Liria y Luis Alegre
Zahonero, es una original relectura de la principal obra de Karl Marx. Se trata
de una reconstrucción pormenorizada del desarrollo de la crítica a la econo-
mía política que llevó adelante el filósofo de Tréveris, reconstrucción que se
ve confrontada con algunas de las concepciones que el marxismo ha construi-
do en torno a El capital. En el libro se intenta oponer, a los principios de la
Ilustración, el desarrollo del histórico del capitalismo, tratando de unir dichos
principios con su crítica. Con base en los argumentos planteados por los auto-
res, expondré mis diferencias con algunas de sus tesis más importantes.

El orden de El capital, escrito por los filósofos españoles Carlos Fernández
Liria (1959) y Luis Alegre Zahonero (1977), logró el premio Libertador al
Pensamiento Crítico del año 2010 otorgado por el Ministerio del Poder Popular
para la Cultura de la República Bolivariana de Venezuela. La obra, de más de
seiscientas páginas, es una audaz lectura —y reinterpretación— de El capital
de Karl Marx. Fue publicado en 2010 en España por la editorial Akal y en 2011
por la editorial El Perro y la Rana.

Carlos Fernández Liria y Luis Alegre Zahonero han publicado juntos libros
como Comprender Venezuela, pensar la democracia. El colapso moral de los inte-
lectuales occidentales (2006) y Educación para la ciudadanía. Democracia, capi-

talismo y Estado de derecho (2007). Ambos profesores de la Universidad Com-
plutense de Madrid se destacaron durante la última década por la defensa del
proceso de la Revolución bolivariana y actualmente son dirigentes del nuevo
partido político español Podemos.

El audaz emprendimiento de los autores consiste en reconciliar el marxismo
con la tradición republicana de la modernidad. La tesis central del libro está
resumida en el prólogo, donde Santiago Alba Rico sostiene que “si hay algo que
el capitalismo convierte en imposible es precisamente el proyecto político de la
Ilustración, lo que solemos expresar bajo la idea de una democracia en ‘Estado
de derecho’ o bajo el ‘imperio de la ley’ ” (p. 9). El capitalismo ha frustrado este
proyecto y por eso tenemos motivos para rebelarnos en su nombre.

El marxismo republicano que proponen se opone a las concepciones marxis-
tas que establecen que el rechazo al capitalismo está acompañado simultánea-
mente del rechazo al derecho burgués y a la concepción burguesa del individuo

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 7



234 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

constituidos en la modernidad. Los autores también se paran en la otra vereda
de quienes pretenden retomar la ideología liberal que intenta hacer compati-
bles los principios de la libertad, la igualdad y la propiedad con el desarrollo
del capitalismo. Según los filósofos españoles, “para Marx es imposible deducir
el capitalismo de los conceptos de libertad, igualdad y propiedad” (p. 22). Los
autores pretenden hacer una lectura de la obra marxiana desde un diálogo
desprendido de prejuicios con el pensamiento kantiano y con el conjunto de la
filosofía política de la modernidad.

La primera parte del libro, que cuenta con tres capítulos, tiene un carácter
exploratorio y se ocupa de los principales temas que dividen el enfoque teórico
en torno a la obra de Marx. En ellos buscan rescatar, tal como titulan esta
primera parte, el carácter científico de El capital y rescatar al mismo Marx del
marxismo.

Según los autores, El capital, lo mismo que el conjunto de las obras que no
corresponden a lo que Luis Althusser consideraba como el joven Marx, no es
un esfuerzo por debatir con filósofos, sino por intervenir en la historia de la
economía. Por esa razón corresponde situar a Marx en el estatus científico de
un Galileo Galilei más que en el marco del debate de sus primeros trabajos en
torno a las filosofías de Hegel y Feuerbach.

Esta parte del libro se encuentra impregnada con una crítica constante al
economista Joseph Alois Schumpeter, y más en particular al capítulo “Marx
como economista” de su libro Capitalismo, socialismo y democracia. Los auto-
res rescatan del economista situar la obra marxiana dentro del “plano de la
normalidad científica” (p. 39). Pero se oponen a cuestionar, como sí lo hace
Schumpeter, la teoría del valor-trabajo de Marx como parte de la ciencia, por-
que partiría de presupuestos metafísicos y no se apegaría a explicar y describir
los objetos reales. Para poner en tensión esa concepción de la ciencia, los auto-
res aprovechan el conflicto en que entra Schumpeter al reivindicar algunas de
las conclusiones de Marx como economista, ya se trate de la teoría de la acu-
mulación o de los ciclos económicos, a las que habría llegado desprendiéndose
de sus presupuestos metafísicos.

Los autores describen cómo Galileo, como paradigma de la ciencia moderna,
nunca se limitó a lo empíricamente observable, y afirman que Marx tampoco lo
haría posteriormente. Ambos parten de presupuestos sumamente metafísicos,
ya se trate de la idea de una bola que gira o de una mercancía. La ciencia mo-
derna en ningún caso comenzaría con lo que habitualmente se considera como
hechos de la realidad o, en términos más kantianos, como el material empírico.
No se podría acusar a Marx de comenzar “haciendo metafísica” cuando “entre
los padres fundadores de la ciencia moderna, Galileo, Descartes, Gassendi, To-
rricelli, encontramos más bien la misma decisión” (p. 73).

El capital es, así, una obra científica de economía política que tiene sus
puntos de partida en el trabajo abstractamente humano y de la naturaleza.
Consiste en un análisis científico de la sociedad moderna, el cual está muy lejos
del empirismo, que no reconoce sus complejidades, y de la idea positivista de
la ciencia, ignorante de sus prejuicios también “metafísicos”. La ciencia no es

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 8



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 235

un modelo simplificado de la realidad. Para ellos, “lo que está estudiando Marx
no es una especie de capitalismo ‘ideal’ que nunca se da en la realidad, sino
la diferencia específica que hace capitalismo al capitalismo, está estudiando lo

que de capitalista tiene la sociedad capitalista” (p. 130). Se trataría también de
una obra crítica incompleta que Engels y Kautsky habrían intentado presentar
al público después, a partir de recopilar los borradores.

En la búsqueda por comprender cómo Marx —y también Engels— conside-
raba su propio trabajo, los autores llevan adelante un análisis pormenorizado
de los prólogos y el epílogo de El capital. Se analiza la polémica de Engels
con Johann Karl Rosbertus en el prólogo de 1885; los autores concluyen ahí
que se trata de destacar la importancia del sistema científico y de la “matriz
teórica” marxiana. También se analizan las tensiones entre el prefacio de 1867
y el epílogo de 1873 escrito por Marx; asimismo aquellas que hay en torno a la
edición francesa, que se terminó de publicar en 1875.

Al epílogo del tomo I de El capital, escrito por Marx en 1873, se le dedica
un capítulo de la primera parte. Este texto es la oportunidad para que los
autores expongan sus tesis sobre el vínculo entre el filósofo de Tréveris y Hegel
—que también se aborda de manera parcial en otros capítulos—. Los autores
se oponen a las concepciones del materialismo dialéctico que establecen un
vínculo estrecho entre ambos autores a la hora de construir una filosofía de
la historia universal. Rechazan la posibilidad de una inversión de la dialéctica
hegeliana, considerada como idealista, por una dialéctica superadora que sea
materialista. No se puede invertir a Hegel sin que deje de ser Hegel.1 Según
ellos: “Althusser logró mostrar [. . .] que lo que se había llamado ‘dialéctica’
en la tradición marxista no tenía nada que ver con Hegel y que, respecto a la
dialéctica hegeliana misma, el propio Marx consiste, al menos en su periodo de
madurez, en desmarcarse de ella” (p. 154).2

Los autores defienden las conclusiones en torno a la dialéctica hegeliana de
Althusser en los artículos de La revolución teórica de Marx y de Felipe Martínez
Marzoa en La filosofía de El capital, en el que se califica al método marxiano
de “ideal constructivo”. Además, sostienen que Marx no ha fundado ningún
método o filosofía de la cual no hubiera tenido tiempo de escribir. Marx no
habría tenido un método revolucionario, no hay un Marx por encima de toda
la comunidad científica, considerada como burguesa, de su época.

1 Sus argumentos contra los defensores del materialismo se centran en que: “no
había manera de tomar de Hegel la dialéctica, dejando apartado al idealismo. El
fracaso de semejante proyecto estaba decidido en el propio interior de la filosofía
de Hegel. Y si desde el marxismo podía parecer otra cosa es porque, en realidad,
conocían su obra mucho peor de lo que creían” (p. 159).

2 También consideran que Althusser continuó llamando “materialismo dialécti-
co” a la filosofía marxiana como un recurso retórico, y que cuando hablaba de una
“dialéctica materialista”, ésta no tenía nada de hegeliana. Ambos se reivindican
como seguidores de Althusser que renunciaron a la posibilidad de una “dialéctica
materialista”.

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 9



236 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

Las referencias al “coqueteo” con la dialéctica de Hegel en el primer capítulo
de El capital, que Marx reconoce en el epílogo de 1973, para los autores se
limitan a una “sarcástica amenaza” contra sus críticos (p. 160). Desde mi punto
de vista, para sacarle de encima definitivamente la dialéctica hegeliana a Marx,
hubiera hecho falta justificar que en ese mismo párrafo del epílogo Marx haya
sostenido que: “es necesario dar la vuelta, para descubrir así el núcleo racional
que se oculta bajo la envoltura mística”.3 O que en el párrafo siguiente defienda
lo siguiente respecto de la dialéctica hegeliana:

En su forma mistificada, la dialéctica estuvo en boga en Alemania, por-
que parecía glorificar lo existente. En su figura racional, es escándalo y
abominación para la burguesía y sus portavoces doctrinarios, porque en la
intelección positiva de lo existente incluye también, al propio tiempo, la in-
teligencia de su negación, de su necesaria ruina; porque concibe toda for-
ma desarrollada en el fluir de su movimiento, y por tanto sin perder de
vista su lado perecedero; porque nada la hace retroceder y es, por esencia,
crítica y revolucionaria.4

A pesar de que no terminan de cerrar con argumentos la posibilidad de des-
prender a Marx del método dialéctico, los profesores tienen la virtud de evitar
las simplificaciones del debate y argumentan correctamente ante la dialéctica
materialista que ha predominado en el marxismo y que se suponía era una
inversión materialista del idealismo hegeliano.

Uno de los puntos más relevantes de la primera parte es la esclarecedora
crítica a la concepción del materialismo histórico que las principales corrientes
marxistas del siglo XX adoptaron. Según ellos “el sujeto de sus juicios no era
nunca la historia como totalidad, sino el capitalismo y las relaciones que le co-
rresponden [. . .]. Marx no habría, en ningún sentido, encontrado las leyes del
acontecer histórico” (p. 178). Las leyes del capitalismo no son las leyes de la
historia, el objetivo de Marx está en delimitar su especificidad de otros modos
de producción. Cuando se hace referencia en El capital a los modos de pro-
ducción considerados como precapitalistas, no se está haciendo un estudio de
éstos en una teoría general de la historia sino que se está intentando analizar
las mismas condiciones de posibilidad del surgimiento del sistema capitalista.

La crítica a la concepción dialéctica y determinista de la historia pone en
un mismo bando a la forma de pensar del FMI, a la del Banco Mundial y a la
ortodoxia del marxismo que proclamaban los partidos comunistas durante el
siglo pasado. Esta dialéctica de la historia sería tan útil para poner en mar-
cha las políticas neoliberales como lo había sido para encubrir los errores del
Partido, se trata en ambos casos de manipular la historia en nombre de sus

3 K. Marx, El capital, tomo I, El proceso de producción del capital, vol. 1, trad.
P. Scaron, Siglo XXI, Buenos Aires, 2002, p. 20.

4 Marx, El capital, tomo I, p. 20.

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 10



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 237

supuestas necesidades. De manera muy diferente, Marx intentaba desentrañar
los fundamentos y presupuestos naturalizados de la economía y de la historia.
En esta ocasión, los autores retoman de nuevo la lectura de Althusser en Para

leer El capital y sostienen un radical antievolucionismo de Marx con base en
las cartas en las que critica a los marxistas rusos de su época.

La segunda parte, que incluye un total de diez capítulos, se dedica estric-
tamente a lo que los autores consideran el orden de El capital. Se ofrece una
prolija exposición y una clara explicación de sus consideraciones en torno a la
obra marxiana, que va desde la ley del valor y la teoría de la plusvalía expuestas
en el tomo I, hasta la transformación de valores en precios de producción y la
ley de la baja tendencia de la tasa de ganancia en el tomo III.

Se considera que la teoría del valor-trabajo no es sólo un logro de econo-
mistas como Smith o Ricardo, sino que es un criterio a partir del cual se puede
distinguir a los economistas vulgares o meros ideólogos del capitalismo de los
que tratan la economía política como ciencia. Asimismo, a la hora de desa-
rrollar la teoría del valor se le da especial atención a por qué Aristóteles no
podría haber alcanzado a concebir el concepto de valor. Así, se trata de que el
supuesto de la igualdad humana está en el fundamento de la teoría del valor,
y que por lo tanto el intercambio de igual trabajo humano es un intercambio
de productos heterogéneos que alcanzan la equivalencia. Esta teoría es posible
porque la igualdad humana es, como sostiene Marx, un prejuicio popular que
se conforma en la modernidad. El autor de El capital no era ajeno a ese prejui-
cio que hacía posible la economía política que él mismo estaba criticando. Esta
igualdad, por cierto, tiene un carácter jurídico y no de hecho, y se reivindica
como tal. Este derecho no se puede hacer realidad en una sociedad dividida en
clases, como es el caso del capitalismo.

Según los autores, la pauta de Marx para analizar las relaciones económicas
de la sociedad burguesa está en la concepción jurídica moderna y los concep-
tos de libertad, igualdad y propiedad. Por esa razón se desarrolla un interesante
análisis sobre el principio y el origen de la propiedad tanto en Locke como en
Rousseau —y su relación con los planteamientos marxianos—. El derecho a la
propiedad de los productos del trabajo propio que reivindica la modernidad
no podría realizarse en el capitalismo a través de la explotación que le es in-
herente. El análisis de la teoría de la plusvalía tiene en cuenta este punto de
partida. A partir del intercambio de lo que a cada uno le pertenece nadie se
enriquecería, por eso el plusvalor no se genera en la circulación y la apropia-
ción de trabajo ajeno, sino que se da en el proceso de producción en el cual
se enfrentan los capitalistas y los obreros. Según los autores, “el capitalismo
ni entra ni necesita entrar en colisión con las leyes del mercado” (p. 301), el
capitalismo no viola la ley del valor.

El capitalismo se desarrolla expropiando a los individuos y determinando su
condición de existencia. En este caso, la libertad que promete la modernidad
se enfrenta al capitalismo, en el cual existen los dueños de los medios de
producción y los que tienen que vender su fuerza de trabajo en el mercado para
ser explotados. Se termina reivindicando el derecho a la propiedad como el

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 11



238 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

derecho de los dueños de producción, o defendiendo una libertad que no tiene
en cuenta cómo se producen las condiciones de existencia de los individuos,
como hacen los liberales.

En su análisis, los autores reivindican el concepto de estructura del capitalis-
mo. En clara oposición a las críticas humanistas de Jean-Paul Sartre al estructu-
ralismo o a las posestructuralistas de Michael Foucault, reivindican también el
concepto de causalidad estructural. La obra marxiana no se encarga de deducir
cómo alguien elige, se construye o se transforma en obrero o capitalista, sino
que se trata de cómo funciona la estructura capitalista que hace que existan
esos obreros y capitalistas sin la necesidad de estar ejerciendo el poder de unos
sobre los otros constantemente. Eso no tendría por qué quitarle a la conside-
ración del capitalismo su dimensión violenta y que atenta contra los principios
jurídicos de la modernidad.

Se trata de comprender cómo el capitalismo, en caso de tener sus propios
límites, puede “evitar hacerlos saltar por los aires, aunque reviente él mismo
en su estrategia suicida” (p. 398). El capitalismo es un sistema que funciona
al margen de la voluntad de los individuos, quienes no pueden modificar su
dinámica cada uno por su cuenta. No habría que confundir la dinámica del
capitalismo con la naturaleza humana. En ese sentido, los autores retoman el
antihumanismo teórico de Althusser.

En la segunda parte de El orden de El capital, se abordan temas como la
transformación de valores mercantiles en precios de producción, o de la plus-
valía en ganancia, y se critica la reconstrucción que realiza Engels de la pro-
blemática en el tomo III de El capital. Los autores también analizan minucio-
samente los cambios que emprendió Engels en la recopilación de los tomos II
y III, donde habría querido hacer a Marx compatible con su pensamiento en
alguna medida. Se sostiene que había problemas que Marx desarrolla en los
borradores que constituyen los tomos II y III que no estaban en absoluto re-
sueltos para su autor. Casos como la ley de la baja tendencial de la tasa de
ganancia y la teoría de la renta absoluta resultan inviables para ambos pero no
afectarían la construcción teórica marxiana.

Una de las principales conclusiones del libro es que la idea de ciudadanía
y el desarrollo del capitalismo, lejos de ser complementarios como parte del
proyecto de la Ilustración de la modernidad, como pretende el liberalismo, se
oponen entre sí. El capitalismo no puede cumplir con los principios de liber-
tad, igualdad y propiedad. Un error de muchos marxistas consiste en aceptar
que los supuestos liberales son correctos y en oponerse a esa concepción de la
ciudadanía y a esos principios. No se trata de pensar en superar el modelo
de ciudadanía, construyendo otro tipo de individuos diferentes de los que pen-
só la modernidad, sino que “si algún tipo de hombre nuevo debe anunciarse
con el comunismo, éste no puede ser otro que el ciudadano de una sociedad
republicana, el cual se define, ante todo, por la independencia civil. Se trata,
ni más ni menos, del ‘hombre’ que pensó la Ilustración” (p. 244).

No se trata de rechazar la Ilustración y el capitalismo en bloque, pues “la
Ilustración pidió derecho universal y el capitalismo generalizó el mercado”

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 12



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 239

(p. 220). En El capital, Marx demostró cómo, para su sustento ideológico, el
sistema capitalista ha apostado a confundir los principios de libertad, igualdad
y propiedad con sus propios principios (como en el caso de la independencia
civil). A partir de esos principios no se deduce, como consideró la mayor parte
de la tradición marxista, el sistema capitalista que Marx tanto ha estudiado.
Por esa razón, le corresponde a una política que pretenda subvertir el sistema
la reivindicación de la ciudadanía y del Estado de derecho que esos principios
construyen y que en los hechos el capitalismo es incapaz de realizar. Se trata
de reivindicar el derecho que surge de la ciudadanía en contra de la institucio-
nalidad de los derechos de los capitales (como el Banco Mundial y el FMI).

Lo que los autores intentan fundamentar, a lo largo de su lectura republicana
de El capital, es que en el fondo de la problemática:

el capitalismo es incompatible con cualquier filosofía política racional, es
decir, con cualquier doctrina que haga derivar el orden político de la volun-
tad o de las necesidades del hombre. En efecto, el capitalismo sólo logra
parecer compatible con alguna teoría política (en concreto, con el liberalis-
mo económico) a fuerza de presentarse disfrazado de algo completamente
distinto de sí mismo, a saber: el libre mercado. (p. 623)

Desde mi perspectiva, el intento de reconciliar la obra de Marx con los prin-
cipios republicanos que no se pueden llevar adelante con el desarrollo del
capitalismo es una dimensión fundamental para las pretensiones políticas de
quienes apostamos a luchar por una sociedad libre de toda explotación. Como
no se cansan de repetir los autores, a los marxistas en el siglo XX les ha costado
muy caro alejarse de los ideales que prometían libertad e igualdad a los hom-
bres. Es del todo correcto, como ellos hacen, rastrear este vínculo en El capital

y, por cierto, podríamos encontrar muchas más referencias aún en textos diri-
gidos a interpretar situaciones políticas concretas, como El dieciocho Brumario
de Luis Bonaparte o La lucha de clases en Francia, por ejemplo.

La relectura de El capital de Marx y los intentos de sacar conclusiones po-
líticas de esa gran obra incompleta están a la orden del día en Europa. Así lo
demuestra, por ejemplo, la reciente publicación de Fredric Jameson Represen-

tar El capital. Consideramos que la gran producción de nuestros autores llega a
conclusiones acertadas desde un punto de vista político, pero la reivindicación
de la lectura de Althusser, con su consiguiente antihegelianismo en contra de
la ortodoxia del materialismo dialéctico, deja fuera del debate muchas relectu-
ras de la dialéctica marxiana. Por dar un ejemplo, se puede mencionar a quien
desde una reivindicación del carácter dialéctico del capitalismo hace una crítica
al intento de establecer una dialéctica transhistórica en la producción marxia-
na, el canadiense Moishe Postone, quien en 2003 publicó Tiempo, trabajo y

dominación social. Una interpretación de la teoría crítica de Marx.
En América Latina, la crítica de Althusser y la búsqueda de reintroducir el

arma de la dialéctica —por su puesto, con sus deudas con Hegel— vino de la

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 13



240 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

mano de la crítica al dogmatismo y al determinismo histórico. La reivindicación
del método dialéctico se dio en oposición al materialismo dialéctico —tanto
el de las vulgarizaciones del estalinismo como el de Althusser que se difundió
en el continente—. Ahí está Filosofía de la praxis (1967) de Adolfo Sánchez
Vázquez, la trilogía de Enrique Dussel (1985–1990), o incluso, más recien-
temente, la publicación de El capital. Historia y método —una introducción—
(2001), que incluye las clases de Néstor Kohan impartidas en uno de sus se-
minarios sobre la obra marxiana. Por cierto, en este punto la obra reseñada
camina hacia otro lado.

LUCAS MANUEL VILLASENIN

Universidad de Buenos Aires

villaseninl@gmail.com

Victoria Paz Sánchez García, El pragmatismo conceptualista de C.I. Lewis.

Una revisión crítica, Secretaría de Desarrollo Institucional-Universidad
Nacional Autónoma de México, México, 2015, 249 pp.

Fruto de varios años de investigación en la Universidad Nacional de La Plata
y publicado en la colección del Seminario de Investigación sobre Sociedad del
Conocimiento y Diversidad Cultural de la Universidad Nacional Autónoma de
México, El pragmatismo conceptualista de C.I. Lewis. Una revisión crítica es el
primer libro de Victoria Paz Sánchez García y constituye, sin duda, un valioso
aporte para la comunidad filosófica hispanoamericana. Son varios los factores
que intervienen para fundamentar esta afirmación: por un lado, Sánchez Gar-
cía aborda la obra de Lewis de modo integral, y da cuenta de todos sus grandes
libros y de una enorme cantidad de artículos y ensayos. Por otro lado, el análisis
se aborda desde la perspectiva de la teoría del conocimiento y de la ética. Esa
perspectiva resulta novedosa en el tratamiento de Lewis —quien es estudiado,
en general, sólo por sus aportes en el campo de la lógica—. En atención a
que salvo contadas excepciones no hay traducciones de los textos de Lewis al
español ni trabajos en nuestra lengua que analicen sus tesis, El pragmatismo
conceptualista de C.I. Lewis representa una vía de acceso a la obra del filóso-
fo (pues incorpora en sus páginas muchas citas directamente traducidas por
Sánchez García) y una inmejorable invitación a tratar con las fuentes propia-
mente dichas. Las consideraciones precedentes se fundan en que el trabajo de
Sánchez García es de una claridad expositiva y una rigurosidad interpretativa
notables, cualidades que le permiten sostener sus tesis de forma sólida y muy
bien argumentada. Por último, y no menos importante, el recorrido que plantea
permite explorar algunos temas de la agenda actual de la epistemología, entre
ellos la relación entre ciencia y valores, desde un punto de vista muy sugerente
y rico en herramientas teóricas para abordar la cuestión.

El libro se estructura en cuatro grandes partes y una conclusión general,
cada una de las cuales va aportando elementos, desde distintas perspectivas,

Diánoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / resenas / 14

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

