“Ir hacia” desde los otros. La apropiacion
de la nocion de arco intencional en la teoria

de Merleau-Ponty
[“Going Towards” from the Others. Merleau-Ponty’s Appropriation

of the Notion of Intentional Arc]

JESICA ESTEFANIA BUFFONE

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Universidad de Buenos Aires

Université Lyon 3 Jean Moulin
jesicabuffone@hotmail.com

Resumen: Los objetivos de mi trabajo son: explorar la génesis de la funcién
llamada “arco intencional” en la infancia, entenderla como un proceso de
desarrollo paulatino y analizar los procesos intermedios (como la constitu-
cién del yo y la aparicion del mundo de los objetos) que intervienen en su de-
finicion. Asimismo, intentaré demostrar que el concepto de arco intencional,
aunque poco desarrollado por Merleau-Ponty, conlleva consecuencias que im-
pregnan y sostienen gran parte de su teoria perceptual. Esclarecer la trama
conceptual que lo fundamenta no sélo podrd arrojar luz sobre la génesis de
la percepcién en su teoria, sino que también aportard herramientas valiosas
para explicar los inicios de la constitucién del cuerpo habitual en la nifiez.
Palabras clave: infancia, percepcién, esquema corporal, interaccién, corpora-
lidad

Abstract: This paper aims to explore the genesis of the function called “in-
tentional arc” during childhood, considering it as a process of gradual de-
velopment and analysing the intermediate processes (like the constitution of
the self and the emergence of the world of objects) that collaborate in its
definition. I also attempt to demonstrate that the concept of intentional arc,
though scarcely developed by Merleau-Ponty, has consequences that imbue
and support much of his perceptual theory. Clarifying the conceptual frame-
work that sustains it can not only shed light on the genesis of perception in
his theory, but also provides valuable tools to account for the beginning of
the constitution of the habitual body in childhood.

Key words: childhood, perception, body schema, interaction, corporeality

1. Introduccion

La nocién de “arco intencional” es un concepto que ha sido objeto
de diversas interpretaciones por parte de los estudiosos de la obra de
Maurice Merleau-Ponty. La nocién (proveniente de Franz Fischer) se
introduce en la Fenomenologia de la percepcion, de 1945, para explicar

Didnoia, volumen LXII, nimero 79 (noviembre de 2017): pp. 77-102.

dianoia / d79abuf / 1



78 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

las anomalias conductuales de un hombre con heridas en la cabeza.
Este concepto se refiere a una funcién que hace que el mundo se pre-
sente ante un sujeto de determinada manera, aunando el pasado y el
futuro en un mismo curso temporal y espacial. Por otra parte, esta fun-
cién es lo que estructura mi relacion con el mundo y lo que determinara
que ciertas vivencias sean significativas para mi y que se puedan poner
en relacién con el resto de mi experiencia.

Sin embargo, ¢cdmo se constituye esta funcién en el nifio?, ées una
estructura del orden de lo dado?, é¢posee en la primera infancia los mis-
mos rasgos que en la edad adulta o el proceso de diferenciacién del yo
en el que el bebé se encuentra inmerso le imprime otras caracteristicas?
Esta ultima pregunta nos conduce hacia un interrogante que precede a
los demads: ‘les el arco intencional una funcién propia del adulto, es
decir, de un yo diferenciado del dmbito que lo rodea o ya puede identi-
ficarse desde el nacimiento mismo?

El objetivo de este trabajo es explorar la génesis de esa funcién en
la infancia, entenderla como un proceso de desarrollo paulatino y ana-
lizar los procesos intermedios (como la constitucién del yo y la apari-
cién del mundo de los objetos) que intervienen en su definicién. Al res-
pecto, los textos de Merleau-Ponty sobre la infancia poseen un interés
particular, ya que constituyen uno de los intentos mas resueltos del
autor por brindar un programa genético de su teoria corporal de la per-
cepcidn. Asimismo, intentaré demostrar que, aunque poco desarrollado
por su autor, el concepto de arco intencional conlleva consecuencias
que impregnan y sostienen gran parte de su teoria perceptual. Escla-
recer la trama conceptual que lo fundamenta no sélo podra echar luz
sobre la génesis del proceso perceptual en su teoria, sino que también
aportara herramientas tedricas valiosas para explicar los inicios de la
constitucion del cuerpo habitual en la nifiez.

2. La aparicion de la nocién de arco intencional

Franz Fischer acufi6 el término “arco intencional” en su libro Raum-
Zeitstruktur und Denkstorung in der Schizophrenie (1930), y Merleau-
Ponty lo retomé en su Fenomenologia de la percepcion (1945). En la
obra del primero, la nocién se concibe como una ligazén temporal me-
diante la cual se pueden aunar los hechos vivenciados, incluidos los que
se encuentran en los abismos “lagunares” de la conciencia. En el caso

! Con “lagunar” me refiero al término “lacune” que Merleau-Ponty utiliza en
varias ocasiones, y con el cual nombra los procesos que poseen siempre un halo de

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 2



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 79

de los esquizofrénicos, éstos no pueden tender lazos temporales entre
lo vivido y lo que experimentan en el presente, de modo que padecen
cierta sensacién de extrafieza producto de la distensidn de esta funcidn.
Segun una cita en Binswanger 2000, Fischer sostiene que el “retorno al
pasado separado sin intencién por una laguna” es lo que sigue a la bus-
queda ansiosa que produce la vivencia de la extrafieza ligada a la rotura
del arco intencional. La superacion final de esas lagunas, “demuestra de
manera directa y correcta la continuidad original (‘a priori’)” respecto
de la historia de la vida (Binswanger 2000, p. 284).

Merleau-Ponty retoma la significacién de ligazén existencial del con-
cepto para incorporarlo a su andlisis de las observaciones que Kurt
Goldstein y Adhemar Gelb realizaron del paciente Johann Schneider,
el soldado de 24 afios quien, tras ser alcanzado por las esquirlas de una
explosion, comenzd a presentar ciertas anomalias en su conducta. En
el prefacio a la obra de Goldstein, The Organism. A Holistic Approach to
Biology Derived from Pathological Data in Man (1939), O. Sacks enfati-
za el cardcter holistico de los andlisis del neurélogo aleman: cualquier
analisis que se efecttie de un paciente con afecciones neuroldgicas de-
bera considerar el yo del paciente, asi como la forma en que se orienta
hacia si mismo (Sacks 1995). Frente al fracaso de los métodos de ob-
servacién que equiparan el examen de los seres humanos con el de
cualquier otro animal, Goldstein propone un nuevo método que tiene
en cuenta el medio y la interaccion como aspectos relevantes en el pro-
ceso de diagnéstico, con lo que considera al sujeto como una totalidad
con el mundo que lo rodea. Por esta razén, cre6 una “neurologia exis-
tencial”, cuyo foco de andlisis se extiende mas alld de una lesién en el
cerebro del enfermo. Este método holistico considera la relacién entre
el sujeto y el objeto como una parte de lo que él denomina la “esfera
de inmediatez”, constituida por la unidad que forma mi yo con el mun-
do y con los otros que me rodean. Para Goldstein, esta esfera obedece
leyes tan precisas como las que regulan el mundo de las ciencias, y el
sentimiento de esta unidad es “el fundamento mas profundo de la ex-
periencia de bienestar y de autorrealizacién” (Goldstein 1995, p. 35).
Desde la unidad entre el yo y su entorno como puntos de partida irrecu-
sables de la observacion, el sintoma (idea que Merleau-Ponty retomara
en La estructura del comportamiento) es para Goldstein una respuesta
que el organismo ofrece ante ciertas exigencias, por lo cual no debe
considerarse con independencia de la situacién en la que el fenémeno

indeterminacién. Por ejemplo, cuando percibimos a otro, percibimos una lacune en
la medida en que hay “una zona prohibida a nuestra experiencia” (Merleau-Ponty
2001, p. 39).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 3



80 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

tiene lugar. Como Goldstein, Merleau-Ponty buscara esa legalidad, esa
estructura que gobierna y determina la manera en la que me relaciono
con mi entorno y con mi propio cuerpo, y sera la nocién de arco in-
tencional (basada en el concepto de esquema corporal, el cual expresa
la unién de mi cuerpo con el medio) la que explicard ese movimiento
existencial hacia las cosas, hacia los otros y hacia mi mismo.

Sin embargo, la nocién de arco intencional ha recibido interpreta-
ciones disimiles y opuestas por parte de los estudiosos de la filosofia de
Merleau-Ponty. Segtin Battan Horenstein 2010, la nocién de arco inten-
cional forma parte del intento de Merleau-Ponty (junto con la nocién
de “méaxima presa”) por revertir el esquema del cognitivismo al erigir
a la experiencia como la instancia que dirige y hace mella en nuestra
mente. El arco intencional da cuenta de la “disponibilidad de la expe-
riencia”, lo cual hace que ni la nocién de representacién ni la postula-
cién de algun tipo de almacenamiento cerebral sean necesarias. Para
Battan Horenstein, esta nocién se prefigura en la Estructura del com-
portamiento, de 1942, “cuando Merleau-Ponty describe las relaciones
de la naturaleza y la conciencia en términos de relacién dialéctica, con
el objetivo de superar las limitaciones de las explicaciones empiristas e
intelectualistas” (Battan Horenstein 2010, p. 6). Al igual que el concep-
to de practognosia (segtn el cual el cuerpo comprende algo al llevar
a cabo determinadas conductas sin recurrir a ninguna representacion),
la nocién de arco intencional aparece ligada con fuerza al proceso de
sedimentacion, el cual se entiende como:

saber contraido, esto es, como el conjunto accesible de creencias, concep-
tos y juicios adquiridos en experiencias pasadas, que estd alojado en el
cuerpo y en él disponible para cada accidn y en cada percepcién, esto es
también lo que se despierta en la dialéctica del organismo y su medio y lo
que suscita el comportamiento de la gente encarnado ante una situaciéon
poco familiar. (Battdn Horenstein 2010, p. 7)

En cambio, segin de Saint Aubert 2005 la nocién de arco intencional
es meramente un desliz argumentativo en el andlisis de Merleau-Ponty,
un concepto que el filésofo abandona en cuanto lo enuncia. El arco
intencional se relacionaria con su busqueda de la unidad antropolégi-
ca. Sin embargo, de Saint Aubert sostiene que no sdlo la utilizacién
de Merleau-Ponty del término de Fischer es algo confusa, sino que el
filésofo no nombra el concepto mas que tres veces en toda la Fenomeno-
logia de la percepcion. Para él, es “una tentativa confusa y abandonada
pronto” en la obra del filésofo, quien nunca logra salir de la mera for-
mulacién del “contenido programatico” que ofrece en la presentacién

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 4



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 81

de esta nocion, un intento fallido por encontrar la funcién central que
lo alejara del dualismo que lo preocupaba en ese entonces.

Por otra parte, Nagatomo 2011 propone otra mirada a la fenomeno-
logia merleaupontiana y la relaciona con ciertos conceptos propios de
la filosofia oriental; el arco intencional es para este filésofo el flujo de la
energia chi que circula en el campo de la intercorporalidad.? Segtn
esta linea interpretativa, el arco intencional es una instancia prepara-
toria para la intersubjetividad o, como la llama Nagatomo, el “campo
de intercorporalidad”. El arco intencional seria la actividad inherente
al cuerpo vivido, como un “hilo” propio de nuestra intencionalidad que
nos une con las cosas y que lanza hacia los objetos “una red invisible”
previa a la intencionalidad de nuestra conciencia. Asimismo, donde se
fusiona la energia chi emanada de los distintos cuerpos vividos se forma
el suelo o campo de intercorporalidad de acceso colectivo (“out in the
open”). El arco intencional se desarrolla en este campo de intercorpo-
ralidad como la precondicién para la fusién conjunta de la energia chi.
Para Nagatomo, este andlisis explicaria la interrelacién mutua entre mi
yo y el otro: ninguna instancia podria existir sin la otra, ya que ambas
surgen y se consolidan a partir de la fusion de la energia chi.

Estas distintas posturas seflalan la presencia del concepto en la Fe-
nomenologia de la percepcién al acentuar el valor de su enunciacién o
al explicar su intromisién a pesar de su insignificancia. Sin embargo,
las investigaciones se han limitado a analizar la funcién sélo en los
pasajes en los que Merleau-Ponty la menciona de manera especifica,
sin ahondar en las actividades que la posibilitan o en las consecuencias
que conlleva en su teoria. En el presente trabajo concebiré la nocién
de arco intencional como una dindmica compleja en la que intervienen
varios componentes y cuyas consectuiencias son centrales para el anali-
sis de la percepcién desde una perspectiva fenomenoldgica. Asi, en el
andlisis consideraré, mas alld de la mencién especifica de la nocién, la
funcién misma que el concepto designa, y restaré importancia a la can-
tidad de veces que se menciona en la obra (mds aun si, como intentaré
mostrar, las consecuencias de la formulacién del arco intencional im-
pregnan toda la teoria de Merleau-Ponty). Por esta razdn, el analisis de
los fendmenos que intervienen en la constitucién de esta funcién podra
arrojar luz sobre el énfasis que el fenomendlogo francés pone en una
nocion que no aparece de nuevo en su obra, pero cuyas consecuencias
impregnan y sostienen la originalidad de su teoria.

2 La energia chi es, para la cultura tradicional china, el principio vital que sostie-
ne y auna todo lo que nos rodea, de modo que es el principio clave de la medicina
china y de otras terapias como el reiki.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 5



82 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

2.1. La explicacion del caso Schneider a partir del arco intencional

Merleau-Ponty analiza el caso Schneider en detalle en La estructura del
comportamiento, donde busca “una funcién general de organizacién
del comportamiento” (Merleau-Ponty 1976, p. 107) a partir de la com-
paracion de los registros del caso Schneider con los de otros pacientes
con lesiones cerebrales diferentes. En concordancia con la perspectiva
holistica de Goldstein, Merleau-Ponty analiza el papel del medio en el
comportamiento humano, y considera que “una lesidn, aun localizada,
puede determinar trastornos de estructura que interesen el conjunto
del comportamiento, y andlogos trastornos de estructura pueden ser
provocados por lesiones situadas en diferentes regiones de la corteza”
(Merleau-Ponty 1976, p. 97). El analisis de las observaciones recabadas
en el caso intenta aunar los datos fisicos propios de la lesién cerebral
del paciente con las funciones que él denomina “metafisicas” y que tam-
bién se han visto dafiadas. Por esta razdn, su andlisis tiene como obje-
tivo desentrafiar la ligazdén entre la vision (que es donde se localiza el
mayor dafio en el enfermo) y “el espiritu”, con el fin de alcanzar cierta
“estructura de la enfermedad” (Merleau-Ponty 1984, p. 143) que expli-
que, a su vez, su caracter especifico y general. Asi, en la descripcién del
caso Schneider, Merleau-Ponty no sélo da cuenta de una nocién que re-
corre gran parte de su teoria, sino que también presenta una propuesta
metodolédgica nueva de corte fenomenolédgico-existencial que exhorta a
adoptar un enfoque explicativo genético para evitar explicaciones cau-
sales insuficientes o0 meramente naturalistas.

Schneider presenta trastornos que comprometen la percepcion, el
reconocimiento visual y el recuerdo de los objetos vistos, el reconoci-
miento de los datos tactiles, las operaciones abstractas, la memoria,
ciertas funciones intelectuales basicas y el manejo de oraciones con-
dicionales o figurativas. Merleau-Ponty sostiene que “la integridad de
la sensibilidad y de la motricidad elementales, la apariencia normal
del comportamiento corporal y espiritual en la vida practica” (Merleau-
Ponty 1976, p. 102) hacen que la hipdtesis de las heridas multiples en
el cerebro sea insostenible, por lo que el filésofo busca el origen del
déficit en alguna funcién mas elemental que atne todas las esferas de
la vida afectadas. A continuacion expondré las dificultades con las que
se enfrenté Schneider y que fueron de interés para Merleau-Ponty con
el fin de ahondar en su teoria corporal de la percepcidn.

Merleau-Ponty estudia los informes de Gelb y Goldstein sobre el en-
fermo para conocer su desempeiio respecto de diversas tareas cotidia-
nas. Schneider puede realizar tareas habituales para él e incluso desem-

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 6



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 83

pefiar su oficio (la fabricacidn de carteras) con una eficacia similar a la
de sus compafieros. Sus dificultades comienzan cuando se le solicita
algtin movimiento que no esté ligado con una situacién particular o ha-
bitual para él; tal accién requiere acciones preparatorias previas, como
la repeticién de la orden en voz baja y cierto balanceo del cuerpo con el
objetivo de “llevarlo” hasta la accién misma. El espacio que lo circunda
no es para el enfermo un espacio que se pueda explorar de manera li-
bre, sino mds bien una correlacidén necesaria de sus acciones habituales.
Merleau-Ponty resalta que el enfermo debe ubicarse mentalmente en la
situacién efectiva a la que corresponde el movimiento para poder rea-
lizarlo. Esta “situacionalidad” que debe crearse antes del movimiento
erige un mundo rigido, un escenario en el cual se desarrollara la con-
ducta. El filésofo concluye que Schneider tiene conciencia de su espacio
corporeo sélo como correlato de sus acciones habituales; el cuerpo es
expresién de la accién, pero no asi del pensamiento “espacial, gratuito y
libre” (Merleau-Ponty 1984, p. 121), de manera que no puede ejecutar
movimientos que no tengan una finalidad practica o concreta especifi-
ca. Para el enfermo, los movimientos son un resultado de la situacién y
no pueden evocarse sino en la situacién misma que los requiere. En el
andlisis de Merleau-Ponty, el cuerpo de Schneider situado frente a sus
herramientas no es sino una potencia movilizada por ellas, “la punta
central de los ‘hilos intencionales’ que lo vinculan con los objetos da-
dos” (Merleau-Ponty 1984, p. 123). A partir de esta disociacién en los
movimientos de Schneider, Merleau-Ponty distingue el cuerpo objetivo
del cuerpo fenomenal, el cual estd imbuido en una situacién y traspa-
sado por los habitos motores (y perceptivos) que lo constituyen. En un
sujeto sano, es al cuerpo fenomenal al que interpelan las tareas que el
campo de accién ofrece, y la tarea efectiva “le arranca los movimientos
necesarios por una especie de atraccién a distancia” (Merleau-Ponty
1984, p. 123). El sujeto normal tiene lo que Jem Cabanes traduce en
su versidn de la Fenomenologia de la percepcién como “puntos de presa”
(prises)® sobre su cuerpo a partir de los cuales éste puede vincularse

% “Nous dirons donc au moins que le sujet normal a immédiatement des ‘prises’
sur son corps” (Merleau-Ponty 1945, pp. 138-139). El término prise no se refiere
s6lo al acto de capturar o asir, 0 a la acciéon de tomar un objeto, sino también a
la conexién que se establece entre el sujeto de la captura y el objeto asido. De
esta forma, el pasaje se podria traducir como la potencia del cuerpo fenomenal
de conectarse con ciertos estimulos significativos o carentes de significacion; aqui la
preposicion “sur” no se refiere a un acto reflexivo en el que la conexion se establece
con el propio cuerpo, sino que mas bien es el cuerpo el lugar donde se encuentra ese
“ir hacia” que lo conecta con el mundo y consigo mismo. En el caso de Schneider,

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 7



84 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

no sélo con situaciones concretas, sino también con situaciones ficticias
o con estimulos que no tengan una significacién prdactica. Para nuestro
autor, el cuerpo del enfermo estéd encerrado en “lo actual”, es como “un
orador que no pudiese decir ni una palabra sin apoyarse en un texto es-
crito de antemano” (Merleau-Ponty 1984, p. 127) y ese mundo que se
nos abre con cada posibilidad de comportamiento se encuentra vedado
para él. La funcién que se activa en todo movimiento abstracto es la de
“proyeccion” (a partir de la cual lo inexistente puede llegar a ser) y es la
que parece estar afectada en Schneider. Merleau-Ponty caracteriza esta
funcién de proyeccién como un acto de “evocacién” (similar, segtin el
filésofo, a la practica de un “médium” que hace presente al ausente) y
es la dindmica que interviene en el movimiento abstracto.

A su vegz, el andlisis que realiza de la percepcién de Schneider bus-
ca explicar la conexién en la experiencia misma entre la sensibilidad
y la significacién. En primer lugar, Merleau-Ponty se centra en el re-
conocimiento de Schneider de objetos que le son familiares. Cuando
Schneider observa una pluma estilogréfica no la reconoce de inmedia-
to, sino que enumera todas sus propiedades sensibles hasta llegar al
objeto que designan. Por ejemplo, describe su color, su forma, advierte
que se parece a un baston, etc., y luego advierte que se trata de una
pluma. Respecto de esta experiencia, Merleau-Ponty hace énfasis en la
escision entre la sensibilidad y la significacidn; la significacién del ob-
jeto no se produce de inmediato luego de la percepcion, sino que se
debe producir mediante un acto posterior. Para Merleau-Ponty, lo que
se ha roto alli es la “familiaridad” que poseemos con el mundo que nos
rodea; el “didlogo” que establecemos con los objetos que nos circundan
(los cuales sugieren o se refieren a diversas conductas por vivir) se ha
quebrado o se presenta como un camino sinuoso que debe reconstruir-
se. Esta comunion entre mi cuerpo y el mundo se sedimenta, entonces,
en una dindmica casi dialégica de correspondencia mutua en la que las
significaciones que parten de los objetos traspasan mi cuerpo y, a su
vez, mi pensamiento resignifica el mundo circundante.

Asimismo, Schneider muestra cierta deficiencia a la hora de reali-
zar operaciones aritméticas basicas, una “ceguera para los nimeros”
(Merleau-Ponty 1984, p. 150). El paciente puede sumar, restar, multipli-
car o dividir sélo si se disponen los objetos delante de él. Sin embargo,
no puede resolver las mismas operaciones si para ello debe considerar
el namero sin hacer referencia a una cantidad concreta. Schneider pue-

el mundo existe como “un mundo ya hecho o fijo” (Merleau-Ponty 1984, p. 129)
mientras que en el sujeto sano los proyectos que dan direccién a su corporalidad
hacen del mundo un plexo de posibilidades significantes.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 8



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 85

de contar objetos “marcandolos” con los dedos y demuestra que posee
la nocién de una operacién sintética como la numeracién. Asimismo,
para Merleau-Ponty el nimero no es “un concepto puro cuya ausencia
permitiria definir el estado mental de Schneider, es una estructura de
conciencia que comporta un mas y un menos” (Merleau-Ponty 1984,
p. 151), esto es, un suelo referencial sobre el cual se sedimenta. El
acto de contar requiere que el sujeto tenga presentes las operaciones
anteriores sobre las cuales se asientan las operaciones posteriores. Para
Merleau-Ponty, Schneider no puede calcular a partir de una nocién de
numero ya que ésta implica “desplegar un pasado para ir hacia un fu-
turo” (Merleau-Ponty 1984, p. 151), por lo que concluye que no es la
inteligencia misma la que se ha visto afectada en el enfermo, sino su
costado existencial. Asi, la enfermedad reside para el filésofo en “ese
nucleo personal”, en “su poder de existir”.

Esta misma deficiencia explica la imposibilidad de Schneider de re-
lacionarse con otras personas. Para el enfermo, sélo es evidente aquello
que se da directamente en la experiencia. Schneider no puede inferir los
pensamientos del otro porque no tiene una vivencia directa de ellos. En
una conversacion, interpreta las palabras una a una y no encierran una
significacién global; no forman, como afirma el filésofo, una “envoltura
trasparente de un sentido dentro del cual se podria vivir” (Merleau-
Ponty 1984, p. 150). Asimismo, el otro carece de la significaciéon que
otorgan los lazos de coexistencia y las relaciones con los otros no son
posibles porque no siguen las reglas rigidas con las cuales Schneider
puede manejarse. Por ejemplo, no reconoce la casa de Goldstein a me-
nos que haya salido con la clara intencién de visitarla, debido a su
incapacidad para adecuarse a las contingencias propias de una conver-
sacion y para adaptarse a situaciones que no se fijan de antemano. Al
igual que con los movimientos corporales para los que necesita “puntos
de presa” especificos para llevarlos a cabo, Schneider necesita en un
didlogo reglas fijas que lo sustraigan de la contingencia. Lo aleatorio de
la existencia no se experimenta como una caracteristica propia del ser
en situacién, sino que Schneider “estd vinculado a lo actual”, carece de
la libertad que consiste en “el poder general de ponerse en situacion”.
Por lo tanto, la enfermedad reside en un nticleo personal que esta por
debajo de cualquier otra funcién: en “el poder de existir” (Merleau-
Ponty 1984, p. 151).

De esta forma, en Schneider se ha perdido el suelo de significaciones
que hace posible la presencia del otro y la representacion de “un papel”
(Merleau-Ponty 1984, p. 152) de acuerdo con una situacién determina-
da. El paciente ha perdido la capacidad de ponerse en situacion, ya que

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 9



86 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

el suelo de significaciones que permiten “improvisar”, vivir el “como si”
en el mundo de la vida, se ha desmoronado por completo. El pasado
como punto de apoyo de mis vivencias ha desaparecido, y el hilo que
une todas las vivencias con un mismo ntcleo de sentido se ha quebrado.
La capacidad que tiene cualquier sujeto de ponerse en situacion, de mi-
rar “seglin el vector temporal” (Merleau-Ponty 1984, p. 152) que haga
del pasado un piso significante y del futuro un sinfin de posibilidades, se
ha esfumado. Merleau-Ponty llama arco intencional a esta funcién que
posibilita que todas mis experiencias tengan un mismo “estilo” y pue-
dan ser objeto de referencia y evocacién por parte de un mismo “yo”.

[L]a vida de la consciencia —vida cognoscente, vida del deseo o vida
perceptiva— viene subtendida con un arco intencional que proyecta, alre-
dedor nuestro, nuestro pasado, nuestro futuro, nuestro medio contextual
humano, nuestra situacion fisica, nuestra situacion ideoldgica, nuestra si-
tuacién moral o, mejor, lo que hace que estemos situados bajo todas esas
relaciones. Es este arco intencional lo que forma la unidad de los sentidos,
la de los sentidos y la inteligencia, la de la sensibilidad y la motricidad.
Es este arco lo que se distiende en la enfermedad. (Merleau-Ponty 1984,
p. 153)

Esta funcién es la causa por la cual la existencia, mi ser-en-el-mundo,
toma ciertos derroteros. El arco intencional hace existir el mundo a
nuestro alrededor y nos pone en contacto con determinados objetos
o confina a otros en los abismos de los horizontes no presentificados.
Asi, el arco intencional es lo que nos instala en un lugar determinado
entre los demds entes y abre ante nuestro cuerpo un escenario parti-
cular; es una ligazén existencial y la responsable de “proyectar alrede-
dor nuestro, nuestro pasado, nuestro futuro y nuestro medio contextual
humano” (Merleau-Ponty 1984, p. 153). El arco intencional es también
ese horizonte que se me hace presente frente a la conciencia con cada
percepcidn, ese plexo de significados que cada objeto suscita y que la
experiencia se encargara de sedimentar. Para Merleau-Ponty, es ese sue-
lo de sedimentaciones vividas lo que se ha quebrado para Schneider,
dejandolo en la indeterminacién absoluta de un ente que carece de
existencia en un sentido fuertemente fenomenolégico. Luego ser heri-
do, Schneider se comportaba como un cuerpo sin vivencias, como una
corporalidad que ha permanecido impoluta frente a los embates del
mundo de la vida. Era un cuerpo sin los lazos afectivos que nos unen a
nuestro pasado, a nuestro futuro y a los otros.

Segtn el andlisis de Merleau-Ponty, el enfermo sufrié una desperso-
nalizacion en el interior mismo de la conciencia al no poder vincularse

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 10



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 87

con la “estela” (Merleau-Ponty 1984, p. 154) que toda conciencia deja
al hacer contacto con un objeto. El arco intencional es la funcién me-
diante la cual una vivencia o un objeto intencionado puede abrir para
un sujeto una serie de significaciones determinadas, conectdndolo con
el sentido general con el que estd tefiida su experiencia. Aqui se pue-
de vincular la idea de arco intencional con dos nociones que aparecen
recurrentemente en la obra de Merleau-Ponty: la institucion y el estilo.

Merleau-Ponty define la institucidon en su obra La institucién. La pa-
sividad. Notas de cursos en el Collége de France (1954-1955) de la si-
guiente manera:

Institucién [significa] establecimiento en una experiencia (o en un aparato
construido) de dimensiones (en el sentido general, cartesiano: sistema de
referencia) en relacién con las cuales toda una serie de otras experien-
cias tendran sentido y formardn una continuacion, una historia. (Merleau-
Ponty 2012, p. 8)

De esta manera, la institucion se presenta ante todo como una experien-
cia que se instala en nuestra vida con todo el peso de un acontecimiento
dador de sentido, el cual “se depositard” para ser continuado en nuestra
calidad de sujetos arrojados al futuro, como seguimos y continuamos
el sentido de las palabras en una obra literaria, como extendemos y
completamos ese sentido que el arte nos ofrece. Un nuevo sentido me
habita y me transforma en la institucién, més alld de mi cuerpo y de
mi conciencia, como el sentido que habita un libro o una pintura, y
que va mds alld de la obra en si misma. La institucién se establece a la
vez como “restriccién y apertura” (Merleau-Ponty 2012, p. 13), por lo
cual el significado del pasado se integra a uno nuevo que lo continuara.
En este proceso nunca hay una superacién pura del sentido, sino que
éste se mantiene de forma “oblicua”. Por esa razon, el arco intencional
se presenta en la teoria perceptual como la contraparte dentro del acto
perceptivo mismo de la institucién o del acontecimiento instituyente. El
acontecimiento instituyente funda un curso significativo determinado
de experiencia colaborando con la construccién de esta funcién, mien-
tras que el arco intencional posibilita aunar un plexo de experiencias
en una misma estela o significacion.

En cambio, el concepto de estilo se relaciona ante todo con cierta
“andadura” de mi propio esquema corporal, con cierta conducta motriz
sedimentada que hace que todos mis comportamientos se reconozcan
como partes de una misma experiencia segin un “patrén de medida”
similar que proporcionan los movimientos precedentes (Merleau-Ponty

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 11



88 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

1984, p. 157). Los diferentes dominios sensoriales poseen un “estilo”
determinado, lo cual otorga unidad y permite una transferencia de la
experiencia que tengo de mi propio cuerpo. Asimismo, Merleau-Ponty
menciona un “estilo” a través del cual el mundo se me presenta: el mun-
do se constituye por una red de intencionalidades que “trazan el estilo
de lo que va a venir” y que parten “de mi campo perceptivo”, el cual
“arrastra tras él su horizonte de retenciones y hace mella por sus proten-
siones en el futuro”. Con cada momento que viene, nos dice Merleau-
Ponty, “el momento precedente sufre una modificacién”, se hunde “bajo
la linea de los presentes” (Merleau-Ponty 1984, p. 424). El estilo se
constituye por las diferentes experiencias perceptivas e impregna la to-
talidad de mis movimientos, con lo que contribuye “con cierta ‘anda-
dura’ de mi cuerpo” (Merleau-Ponty 1984, p. 167). Este estilo es cierta
habitud que le confiere a mi corporalidad su unidad o coordinacién vy,
por ello, para Merleau-Ponty, no debemos compararla con un objeto,
sino mds bien con una obra de arte.

3. La infancia en Merleau-Ponty y la construccion del “ir hacia”
desde los otros

Si bien la infancia posee en la obra de Merleau-Ponty un caricter con-
trovertido y ambivalente, algunos teéricos han advertido la importancia
que revisten los trabajos del filésofo sobre el desarrollo infantil a la hora
de aproximarnos a su teoria de la percepcidn.

Segtin Bimbenet 2002, el pensamiento infantil en Merleau-Ponty ex-
presaria el proyecto fenomenolédgico en si mismo: un retorno hacia las
cosas mismas. Como Bimbenet, puede pensarse que la discusion de la
infancia en Merleau-Ponty no es una preocupacion accesoria en el de-
rrotero filoséfico del fenomendlogo, sino més bien un aspecto relevante
de su teoria que puede echar luz sobre la génesis misma de la adquisi-
cién de los habitos perceptivos. A su vez, de Saint Aubert 2006 analiza
el “descubrimiento” de la topologia de Piaget por parte de Merleau-
Ponty desde la lectura de La Représentation de Uespace chez Uenfant del
pedagogo francés. Merleau-Ponty integra este planteamiento a la per-
cepcion del mundo percibido y a la del cuerpo propio. A partir de esta
interpretacion, se puede observar cémo Merleau-Ponty adopta los tex-
tos de Piaget sobre la espacialidad “como si se refirieran a la espaciali-
dad del cuerpo propio”.

¢Por qué la figura del nifio tiene tanta importancia en la fenomeno-
logia de Merleau-Ponty? Para éste, el nifio vive en un mundo que es
igualmente accesible para todos, donde no existe diferencia entre su

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 12



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 89

perspectiva y la de quienes lo rodean. En la Fenomenologia de la percep-
cion, afirma la importancia de la imagen del nifio en discrepancia con
las discusiones que Piaget habia abierto en torno a su desarrollo. Ahi
sostiene:

Pero, en realidad, es necesario que, de alguna manera, los nifios tengan
razon contra los adultos o contra Piaget, y que los pensamientos barba-
ros de la primera edad sigan siendo un capital indispensable debajo de los
de la edad adulta [...]. Con el cogito empieza la lucha de las consciencias
en la que cada una, como Hegel dice, persigue la muerte de la otra. Para
que la lucha pueda empezar, para que cada consciencia pueda sospechar
las presencias ajenas que niega, es necesario que tengan un terreno comun
y que recuerden su coexistencia tranquila en el mundo del nifio. (Merleau-
Ponty 1984, pp. 366-367)

El nifio no se concibe a si mismo o a los demdas como subjetividades
privadas, limitadas a determinado punto de vista. Es hacia los doce afios
cuando llega (segtn la teoria de Piaget) a un pensamiento racional, y se
descubre “como consciencia sensible y como consciencia intelectual,
como punto de vista acerca del mundo y como llamado a superar este
punto de vista, a construir una objetividad a nivel del juicio” (Merleau-
Ponty 1984, p. 366).

La discusién que Merleau-Ponty amplia luego en los Cours de Sor-
bonne se anuncia en la Fenomenologia de la percepcion como explicacién
de la relevancia que la imagen del nifio y de sus facultades perceptivas
tendra para el filésofo francés. El nifio es el sujeto que todo lo abarca
y que traspasa todas las perspectivas y que, a su vez, es traspasado por
ellas. El mundo es para el nifio “el lugar vago de todas las experiencias”,
que abarca desde objetos verdaderos hasta “fantasmas individuales e
instantdneos” (Merleau-Ponty 1984, p. 356). El sincretismo corporal y
espacial que experimenta el nifio hace que el problema de las perspec-
tivas y los puntos de vista que experimentan los adultos se desvanezca
ante un esquema corporal que atn no se ha cerrado sobre si mismo.

El nifio es el comienzo mismo del cogito, que se plenifica en el mo-
mento en que se expresa. Esa captacién atn inarticulada del mundo
que experimenta el nifio en el momento de su primer aliento funda-
ra los saberes particulares consecutivos. Esta primera “visién” espera
“ser fijada y explicitada por la exploracién perceptiva y la palabra”
(Merleau-Ponty 1984, p. 413). Por ello, el nifio pone al adulto frente
a la contingencia del lenguaje, frente a ese suelo de significacién sedi-
mentado que pasa inadvertido en la edad adulta. Para Merleau-Ponty,

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 13



90 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

“todos aquellos que transforman en palabras un cierto silencio”, esto
es, tanto el nifio que estd aprendiendo a hablar como el escritor, dan
cuenta de lo contingente de la comunicacion humana. Inmersos en un
mundo que ya es hablante, estamos despojados de ese asombro primi-
genio del que es portador el nifio.

Asimismo, para Merleau-Ponty el nifio es la apertura de un nuevo
registro, el comienzo de una nueva historia, de un nuevo sentido. Con el
nacimiento de un nifio, todo el entorno cambia de sentido y los objetos
que se encuentran en determinado ambito pasan a tener una nueva
significacion. Con ello, se abre un nuevo “registro”, una nueva historia
se “funda”. Esta nueva mirada que se abre con el nacimiento mismo
es institucién pura, la inauguracién de un registro de sustitucion que se
desplegara a lo largo de la vida del nifio. “Incluso como sujeto pensante,
SOy aun esta primera percepcion, la secuencia de la misma vida que ésa
inaugurara” (Merleau-Ponty 1984, p. 416).

A continuacion reconstruiré la génesis del aparato perceptivo infan-
til, entendida como la consolidaciéon paulatina del esquema corporal
en medio de los lazos intersubjetivos. El desarrollo de este esquema
determinard la manera en la que los nifios se aproximan a las cosas y
a los otros, esto es, la manera en la que se organiza de manera paula-
tina lo que Merleau-Ponty denomina arco intencional. En la medida en
que el cuerpo se entiende ante todo como un esquema que tiende lazos
temporales hacia los otros y hacia las cosas, el entrelazamiento con las
llamadas figuras de crianza serd el punto de partida en el proceso de
desarrollo de la manera en la que los bebés comienzan a conocer el
mundo.

3.1. La consolidacion del yo a partir de los otros: un proceso nunca
acabado

3.1.1 El esquema corporal como punto de partida. Un paso
hacia el descubrimiento del otro a partir de mi cuerpo

El acceso a las subjetividades que me rodean y la construcciéon de mi
yo en medio de los otros son los dos ejes que estructuran la génesis
del aparato perceptivo infantil. En Psychologie et Pédagogie de l'enfant.
Cours de Sorbonne 1949-1952 (2001), Merleau-Ponty describe las dis-
tintas fases del desarrollo infantil, y adopta la pregunta por el acceso
y el reconocimiento del otro como eje sobre el cual se estructuran los
cambios. “¢En qué condiciones entra el nifio en relacién con otro? ¢Cudl
es la naturaleza de esta relacién? ¢Cémo se establece?” (Merleau-Ponty
2001, p. 309).

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 14



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 91

Para Merleau-Ponty, la primera dificultad con estas preguntas es el
medio por el cual tengo conciencia de mi propio cuerpo. El término
que propone lo que él denomina “la psicologia cldsica” para explicar
este proceso es la cenestesia, el mecanismo por el cual “comprendo mi
propio cuerpo por medio de una masa de sensaciones en bruto que
me informan sobre el estado de mis propios érganos, de mis diferentes
funciones” (Merleau-Ponty 2001, p. 309). La pregunta que surge si se
considera la cenestesia como punto de partida del andlisis en la cons-
truccion del yo es cdmo puedo desarrollar cierta conciencia del cuerpo
del otro a partir de una concepcién que se basa en las sensaciones in-
ternas y privadas del sujeto.

De esta manera, frente a categorias que no podian resolver el proble-
ma del otro, Merleau-Ponty propone una reformulacién de los términos
que no solo coadyuve a construir un suelo firme sobre el que pueda
pensarse la presencia del otro, sino que, al mismo tiempo, conciba que
este fendmeno estd eminentemente entrelazado con la construccién de
mi yo (Merleau-Ponty 2001). En primer lugar, la nocién de “psiquismo”
se reemplaza por la de “conducta”: sélo a partir de esta dltima se puede
tener acceso al otro y no a través de aquello que se piensa o se siente
y que se confina al ambito de la privacidad. En segundo lugar, la no-
cién de “cenestesia” se reemplaza con la de “esquema postural”, que
entiende mi cuerpo como un sistema que implica una relacién estre-
cha con el medio. Para Merleau-Ponty, el esquema corporal nos lleva
a concebir nuestro cuerpo como un sistema de equivalencias mediante
el cual se conectan los distintos dominios sensoriales. Ahi sostiene:

si mi cuerpo no se conoce sélo como una masa de sensaciones estrictamen-
te individuales, sino como un objeto organizado en relacién al entorno, de
ello deriva que la percepciéon de mi cuerpo pueda transferirse a otro y
que la imagen del otro pueda ser inmediatamente “interpretada” por mi
esquema corporal. (Merleau-Ponty 2001, p. 311)

Aqui podriamos preguntarnos acerca del comienzo mismo de la argu-
mentacidon de Merleau-Ponty en el capitulo “Les Relations avec autrui
chez I'enfant” de los Cours de Sorbonne. ¢Por qué se descarta la cenes-
tesia como mecanismo de conocimiento de mi mismo con el argumento
de que no proporciona un acceso al otro cuando no forman parte de
dicha dindmica ni el conocimiento ni la toma de conciencia de un orga-
nismo distinto al mio? ¢Cudl es la razén por la que Merleau-Ponty toma
este concepto como punto de partida y no aborda versiones previas del

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 15



92 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

concepto de esquema corporal* que él mismo reformulard? En primer
lugar, puede aducirse cierta progresién temporal de los conceptos, don-
de la cenestesia es el paso previo al desarrollo del concepto de esquema
corporal o postural por parte de Henry Head y Paul Schilder. Sin embar-
g0, si se tienen en cuenta las razones por las que Merleau-Ponty la inclu-
ye en su argumentacion para descartarla luego, quiza la verdadera cau-
sa sea la imposibilidad de concebir desde la cenestesia el conocimiento
de mi mismo como correlato del conocimiento del otro. La cenestesia
no es un comienzo viable para Merleau-Ponty porque, si bien puede
proporcionarnos una descripcién de como nos aproximamos a nues-
tro propio cuerpo, no permite concebir el entrelazamiento del conoci-
miento de mi propia corporalidad y el conocimiento del cuerpo del otro.

Segun esta redefinicidn, los elementos que intervienen en el conoci-
miento del otro serdn sélo dos: mi comportamiento y el comportamien-
to del otro, por lo cual la construccién paulatina del yo en el bebé se
vinculara de forma estrecha con la accidn, con el medio y con los otros
que lo rodean.

3.1.2 El proceso de construcciéon de mi yo en el mundo

Desde el nacimiento hasta los seis meses se desarrolla una fase inicial
en la que el bebé comienza a organizar su esquema corporal y a perci-
bir el cuerpo del otro. La formacién del cuerpo propio y la percepcién
del cuerpo del otro son dos operaciones que se llevan a cabo de forma
andloga y complementaria (Merleau-Ponty 2001). Sin embargo, la per-
cepcidn del cuerpo propio precede a la percepcién del cuerpo del otro;
son dos procesos que estdn conectados pero que se desarrollan a rit-
mos diferentes. Segun Merleau-Ponty 1959, el cuerpo comienza por ser
interoceptivo: debido a la deficiencia en los érganos de la percepcidn,
las sensaciones interoceptivas son las que proveen la informacién mas
certera sobre el mundo.

“Interocepcion”, “propiocepcion” y “exterocepcion” son términos que
Merleau-Ponty utiliza a partir de su aproximacién al pensamiento de
Henri Wallon (Wallon 1949) para discriminar los tipos de reacciones
y la influencia que éstas ejercen en la construccion del espacio y del
cuerpo propio en el niflo. Las sensaciones interoceptivas son las que
aparecen en el recién nacido y se ligan a las excitaciones de los 6r-
ganos internos, como las del tubo digestivo o la miccién. Con el paso
de las semanas, el bebé desplaza su atencién de las sensaciones inte-
roceptivas a las exteroceptivas; por ejemplo, poco a poco comienza a

4Véase “De la cenestesia al esquema corporal”, en Bernard 1976.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 16



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 93

sonreirle a su madre cuando lo amamanta, o bien dirige su atencién
hacia algin sonido y deja las sensaciones interoceptivas en un segundo
plano. En cambio, la actividad propioceptiva interviene en el desarrollo
de la motricidad y se relaciona con un cuerpo que funciona de forma
dindmica y coordinada, en el que el movimiento de una de sus partes
provoca una modificacién en el resto del sistema con el objetivo de
alcanzar determinada meta. Este ultimo tipo de sensaciones no sélo
implica la capacidad del organismo para establecer una relaciéon con
sus propias funciones, sino que supone una apreciacién diferenciada de
los estimulos del exterior. Esta capacidad reflexiva que da cuenta de
una regulacion del organismo por si mismo es uno de los factores que
contribuyen a la unidad del cuerpo propio. A su vez, las sensaciones
exteroceptivas aparecen también a partir de los primeros dias de vida,
pero como reflejos aislados y locales (por ejemplo, cuando el bebé de
pocos dias de vida reacciona ante una luz fuerte pero no distingue el
origen del estimulo ni lo relaciona con un objeto externo).

El nifio no comienza a advertir al otro a partir de la percepcién vi-
sual que tiene del cuerpo ajeno sino a partir de las diferentes sensacio-
nes corporales (de placer, disgusto, etc.) que le produce la proximidad
del cuerpo del otro. De esta manera, el cuerpo interoceptivo funciona
como exteroceptivo hasta que se produce una “soldadura” entre ambos
dominios hacia el tercer y sexto mes de vida. Merleau-Ponty conside-
ra que la interoceptividad y la exterocepcion forman un sistema en la
medida en que necesitamos que nuestro esquema corporal comience a
organizarse para poder acceder al mundo circundante, por lo cual es-
tablece un nexo entre la motricidad y la percepcion. Se establecerd asi
una correspondencia entre el cuerpo interoceptivo y el cuerpo visual,
en un proceso que, sin embargo, Merleau-Ponty define como eminen-
temente “lagunar” (esto es, oscuro e inacabado) que tendra lugar de
manera paulatina entre progresos y retrocesos. En este periodo se for-
ma la soldadura entre las sensaciones internas y las externas, y a partir
de este momento, cuando se encuentran el ambito de las sensaciones
privadas y el mundo exterior, el esquema corporal comienza a consti-
tuirse. Sin embargo, la construccién del espacio tiene lugar no sélo a
partir de la complejizacidn perceptual, sino a partir de la intervencién
de la actividad simbdlica. Una vez que el bebé puede percibirse a si
mismo, se produce un “desequilibrio” que “suscita un llamado al desa-
rrollo ulterior de la percepcidn del otro” (Merleau-Ponty 2001, p. 312).
La construccién de la imagen especular (fenémeno que se explicara
en la siguiente subseccién) es esa dindmica desestabilizante que trae
aparejado el encuentro efectivo con el otro.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 17



94 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

3.1.3 La accién como aproximacién y descubrimiento del otro

Segtn la fenomenologia, el otro se nos aparece como el correlato de su
experiencia y de su accionar en el mundo. La nocién de esquema corpo-
ral explica este proceso por el que “recojo” y comprendo las conductas
que percibo en el otro, y a partir del cual se produce una impregnacion
de las conductas ajenas por mi propio cuerpo. Para Dillon, de acuerdo
con el concepto de esquema corporal el cuerpo no es sélo un sujeto ni
s6lo un objeto, sino la base de un estilo determinado mediante el cual
interactuamos con el medio. El esquema corporal debe entenderse “ad-
verbialmente” (Dillon 1997, p. 122), es una manera de actuar y de ser a
partir de la cual el nifio puede aprehender aquello que hace. Asimismo,
la nocién de esquema corporal provoca que el yo no se confine en la
esfera de la propiedad del sujeto, sino que se produce un solapamiento
entre la experiencia del cuerpo propio y la experiencia del cuerpo de los
otros en la medida en que el nifio ve que los otros hacen cosas que él
mismo observa en su conducta. De esta manera, hay una corresponden-
cia entre las sensaciones interoceptivas y las exteroceptivas, las cuales
se enlazan con nuestro entorno.

La primera parte del proceso de construccién de mi yo y del otro
es precomunicacional y se caracteriza por una dindmica en la que las
conductas del otro se asimilan de inmediato. Un ejemplo de este pe-
riodo es el fendmeno del contagio del llanto entre los bebés durante el
primer trimestre de vida, cuando el bebé no logra distinguir las mani-
festaciones de displacer de los otros de las propias. Si bien las primeras
relaciones con los otros nifios tienen lugar a partir de este fenémeno,
entre los dos y los tres meses de edad, el bebé s6lo podra transferir el co-
nocimiento que ha adquirido de los demas a si mismo luego de los seis
meses (Merleau-Ponty 2001). Segun nuestro fil6sofo, a medida que or-
ganizo mi esquema corporal facilito esta transferencia; en términos de
Husserl, se produce un “fenémeno de parificacién” o “emparejamiento”
de ambos esquemas. En la filosofia husserliana,® esta nocién forma jun-
to con el concepto de “apercepcion analégica” el nticleo de la experien-
cia del otro. La apercepcién analdgica se refiere a los escorzos que no
percibimos de un objeto: cuando percibimos un objeto se nos presenta
una de sus caras, mientras que el resto queda apresentado. Podemos
movernos alrededor del objeto y verificar los escorzos apresentados en
la percepcién anterior. En el caso de un alter ego, no podemos verificar
los aspectos que se dan como apercepciones, lo cual dificulta la cons-
truccion de la interioridad nunca percibida. “Si nunca percibi correcta-

5 Véase la “Meditacién quinta” en Husserl 1931.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 18



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 95

mente la conciencia del otro, ¢{qué es lo que me lleva a atribuirle una in-
terioridad a este organismo?” (Dillon 1997, p. 117). La respuesta a esta
pregunta sera la nocién de “parificacion” (accouplement), ya que tanto
el ego como el alter ego se dan de manera conjunta en este proceso en el
que se forma una asociacién entre mi cuerpo y el del otro, donde se da
una suerte de “impregnacion perceptiva” entre ambos. Esta unidad se
fortalece o disuelve de acuerdo con el cumplimiento de las expectativas
que deposito en el otro como ser viviente. De esta forma, Dillon 1997
remarca dos puntos cruciales en la teoria de Husserl: en primer lugar, el
cuerpo vivido estd en la base de toda sociabilidad y objetividad; en se-
gundo lugar, con la nocién de parificacion Husserl consolida el origen
fenomenoldgico de la intersubjetividad. Merleau-Ponty se apropia del
concepto y lo adapta a su filosofia de la percepcién en el marco de la
transferencia del esquema corporal en el contexto de una sociabilidad
aun sincrética, donde no habria en un comienzo un solipsismo centrado
en el yo, sino mas bien una indistincién de perspectivas. Por ello, el fil6-
sofo francés sostiene que mi cuerpo es el “primer modelo de trasposicio-
nes” e identificaciones (Merleau-Ponty 1984, p. 159), a partir del cual
puedo acceder al mundo circundante y a los demads. Sélo se puede ha-
blar de un conocimiento auténtico del cuerpo propio cuando hay efec-
tivamente una coordinacién y correspondencia no s6lo entre mi cuerpo
y mis intenciones, sino entre estas ultimas y las intenciones del otro.
Sin embargo, este proceso tiene lugar cuando atn no se ha producido
una diferenciacion estable entre mi cuerpo y el del otro. A partir de los
seis meses y hasta los tres afios de vida, la sociabilidad sincrética dara
paso a una “sociabilidad incontinente”, a partir de la cual el nifio co-
mienza a tomar contacto con el cuerpo del otro (Merleau-Ponty 2001).

Hacia los ocho meses, el bebé (una vez que adquiere una imagen
externa de si mismo) abandona la sociabilidad sincrética y comienza
el proceso de autoindividuacién (Dillon 1997). La imagen especular
colabora con la definicién de la imagen corporal, entendida como la
objetivacién de su esquema: el reconocimiento de la imagen en el es-
pejo colabora con el descubrimiento del yo como un otro, y de esta
forma aparecen las sensaciones de orgullo, vergiienza, culpa, etc. Por
ultimo, el proceso de autorreconocimiento “nos abriria a la dialéctica
de las relaciones yo-otro” (Dillon 1997, p. 125), por lo cual la con-
solidacién de la imagen corporal se erige como el fundamento de la
intersubjetividad. Segun Dillon 1997, no es el encuentro con el espejo
(como considera Merleau-Ponty) lo que produce la autoalienacién que
colabora con la construcciéon de mi yo y del mundo circundante, sino
que la consolidacién de la imagen especular proviene de procesos de

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 19



96 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

autoalienacién previos, los cuales estdn ligados con el encuentro con
otras personas, quienes introducen un hiato en lo que Dillon denomina
“la matriz de la sociabilidad sincrética”, pues afiaden una perspectiva
diferente a la que el nifio habia vivido hasta el momento como univer-
sal. La accién desequilibrante de la percepcion de mi yo se despliega
con toda su fuerza en el fenémeno de la imagen especular.

Este suelo de indeterminacién propio de la infancia es el punto de
partida para construir la conciencia del otro, que luego (en la medida
en que se sitia como un punto de vista diferente al mio) el sujeto se
esfuerza por eliminar. De esta manera, segtin la concepcién del esque-
ma corporal, nunca hay un nacimiento estrictamente original del yo,
ya que siempre me constituyo con el otro y a partir de él en la medi-
da en que formo parte de una “colectividad anénima” (Merleau-Ponty
1959, p. 43) del mundo. La primera fase de “precomunicacién” precede
a una fase posterior de “segregacidon” del otro a partir de la diferencia-
cién del cuerpo propio (fase que, como se vio, nunca se concluye por
completo). Asi, la percepcién del otro produce una reorganizacién en
mi esquema motriz (como la percepcién de mi cuerpo abre las puertas
para que se perciba el otro) a partir de la cual desarrollamos determi-
nada manera de relacionarnos con el mundo que nos rodea. De esta
manera, el conocimiento de nuestra propia corporalidad y, por ende,
del mundo que nos rodea, se adquiere “por nuestras relaciones con el
otro” (Merleau-Ponty 1984, p. 113).

4. El arco intencional, un constructo tedrico para repensar la primera
infancia

Si bien Merleau-Ponty identifica la funcién que llama “arco intencional”
en un caso patolégico concreto como el de Schneider, resta indagar los
posibles trasvases de este concepto (0, mas bien, de las dindmicas que lo
integran y su consecuente valoracién fenomenoldgico-existencial) ha-
cia la psicologia o las ciencias cognitivas. ¢Puede esta asimilacién del
arco intencional y el esquema corporal, que son como dos caras entre-
lazadas de una misma moneda, dar cuenta de ciertos procesos clave
que se desenvuelven durante la infancia? En primer lugar, es necesario
enfrentar un interrogante mas amplio del que este ultimo forma parte:
¢puede la fenomenologia ejercer alguna funcién en la ciencia experi-
mental actual?

Gallagher y Zahavi 2008 forman parte de un grupo de fildsofos que
intentan defender la posibilidad de una comunién entre la filosofia
fenomenolégica y la ciencia experimental. Para ellos, el enfoque fe-

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 20



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 97

nomenoldgico puede proporcionar andlisis cruciales para comprender
ciertos procesos cognitivos que en muchas ocasiones no aparecen en
los debates actuales. Si bien aceptan el cardcter filoséfico y no em-
pirico de la fenomenologia, presentan la posibilidad de concebir esta
corriente como un sustento del analisis cientifico. Gallagher y Zaha-
vi dan cuenta de la posicién que Merleau-Ponty adopta frente a este
entrelazamiento de la fenomenologia con el mundo empirico. En La
estructura del comportamiento,® el filésofo francés busca una dimensién
que supere la oposicién entre objetivismo y subjetivismo a partir de
una critica a la filosofia trascendental kantiana. En el marco de este
debate, Merleau-Ponty no propone una aplicacién de la fenomenologia
a las disciplinas empiricas, sino méas bien una interrelacién necesaria
entre ambos campos de discusidn: “la fenomenologia misma se puede
cambiar y modificar a través del didlogo con las disciplinas empiricas”
(Gallagher y Zahavi 2008, p. 61). Gallagher y Zahavi apuestan por un
didlogo enriquecedor en ambas direcciones, en el cual no sélo las cien-
cias empiricas se enriquezcan con la fenomenologia, sino que al mismo
tiempo el andlisis fenomenoldgico se nutra con los avances en discipli-
nas como la psicopatologia, la neuropatologia, la psicologia evolutiva,
la psicologia cognitiva o la antropologia. Asi, estos autores sostienen
que las descripciones de muchos psicélogos actuales sobre, por ejem-
plo, la cognicidn social en los bebés y los nifios pequefios, pueden te-
ner relevancia fenomenoldgica para analizar temas como la empatia,
la parificacién (accouplement) y la intercorporalidad que tratan autores
como Scheler, Stein, Husserl y el mismo Merleau-Ponty. Asimismo, una
vuelta al lema de la fenomenologia (“ir a las cosas mismas”) expresa
la exigencia husserliana de no olvidar los datos que nuestra experien-
cia nos proporciona y poder pensar el conocimiento cientifico desde
nuestro propio ser en el mundo. En este intento por recobrar el espacio
de la experiencia que intentd desplazar el objetivismo en las ciencias, la
fenomenologia recupera un sentido de la objetividad “de este mundo”,
situada, impregnada por la experiencia y expresioén de la convergencia
de la mirada de al menos dos sujetos sobre un mismo horizonte signi-
ficante. Por lo tanto, la reflexién fenomenoldgica ofrece para Gallagher
y Zahavi herramientas metodoldgicas y conceptuales que nos permiten
una mejor comprensién de los problemas vistos aqui.

A partir de la postura de estos autores, quienes argumentan a favor
de la pertinencia de utilizar un analisis fenomenolégico para compren-

6Véase “‘No hay una verdad en el naturalismo?”, en Merleau-Ponty 1976,
pp. 280-309.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 21



98 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

der los hechos descritos por las disciplinas empiricas, considero que
el andlisis que Merleau-Ponty realiza de los procesos constitutivos del
esquema corporal que culminan por constituir la funcién del arco in-
tencional puede echar luz sobre los debates actuales en torno a las di-
namicas relevantes para el desarrollo psicogenético de los nifios. Asi, el
proceso por el cual se establece la interaccién entre un bebé y un adul-
to mediada por la intervencidn de un objeto puede cotejarse analitica-
mente con la descripcién que Merleau-Ponty realiza de la constitucién
psicofisica del nifio. Esta dindamica, denominada en Rodriguez Garrido
2007 y Rodriguez Garrido 2012 “interaccién triddica”, tiene como base
la atencién conjunta (o el proceso por el cual dos sujetos “comparten” la
atencién o dirigen su atencién hacia un mismo objeto).” Para Rodriguez
Garrido, la interaccion o relacion triddica aparece a muy temprana edad
en los bebés, lo que reaviva la pregunta por los mecanismos que hacen
posible el trasvase intencional entre el adulto y el nifio. Al respecto,
esta autora sostiene:

Las interacciones triadicas existen practicamente desde el principio de la
vida. Eso significa que los objetos si estan presentes en la vida de los
nifios. Los nifios no se hallan en un “vacio material”, ni en una “burbuja
puramente comunicativa”, cuando interactian con los otros. (Rodriguez
Garrido 2012, p. 24)

Los cuidadores del bebé son los que median la comunicacién del nifio
con el mundo desde el principio. Asi, el cuidador desempefia un papel
primordial en la estructuraciéon del mundo circundante del bebé en la
medida en que “presta” las primeras intenciones al recién nacido. Sin
embargo, Rodriguez Garrido considera que atin hay muchos interrogan-
tes en la psicologia en torno a este “trasvase intencional” que estaria en
la base del ingreso del nifio al universo comunicacional y simbdlico.
Sobre este punto, la tematizacién del filésofo francés de los procesos
de organizacion corporal del bebé a partir de un entorno del que no
se separa por completo se presenta como una respuesta posible (o, al
menos, una aproximacion enriquecedora) a este interrogante.

De esta forma, el analisis que Merleau-Ponty elabora sobre la es-
tructuracién del esquema corporal que funda el arco intencional puede
echar luz sobre este proceso primario de contagio corporal mediante
el cual el adulto dona las primeras intenciones al bebé a partir de las
cuales se construye en términos intersubjetivos el mundo circundante.®

7 Al respecto, véase Bimbenet 2010.
8Véase Buffone 2015.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 22



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 99

El examen pormenorizado de Merleau-Ponty en torno a los procesos
de construccion y consolidacion del yo por parte del bebé desde el
entrelazamiento con el cuerpo de los demads torna atractiva su teoria
para comprender los procesos que estan en la base de la deteccion de
determinados trastornos del desarrollo.

5. Conclusion

En medio de una dinamica de entrelazamiento con el otro, mi cuerpo
(que determina mi inherencia a las cosas) es el escenario en el cual la
performance del vinculo humano se desenvuelve y se hace plena. La pa-
rificacién de la que habla Merleau-Ponty hace de nuestro cuerpo el lugar
que me aparta del otro pero que, a la vez, estara habitado siempre por el
entrelazamiento que he tenido con otros cuerpos. Asi, mi corporalidad
reduce la distancia que me escinde de otras subjetividades, ya que se
presenta como el testimonio innegable de mi ser en el mundo; nunca
dejo de ser uno con un entorno que me constituye y que no deja de
interrogarme. Desde esta perspectiva, el contacto con el otro es la ex-
periencia que funda las demas funciones, y el sustrato social (entendido
no como un objeto que se posa frente a mi, sino como una dimension
que forma parte y traspasa mi existencia) la fuente a partir de la cual
mi cuerpo se organiza en términos perceptuales. La parificacion que
ayuda al nifio a organizar su esquema corporal esta en la base de la
construccion de ese cuerpo afectivo que se establece como instituyente
de un mundo y que es, a su vez, organizado por €l.

La identificacion de la funcién que Merleau-Ponty redefine como arco
intencional con los lazos que el sujeto tiende hacia su entorno (entendi-
do ya sea desde su vertiente temporal, como se concibi6 en su origen, o
bien en su raigambre afectiva y existencial) lo convierte en una funcién
cambiante y, al mismo tiempo, del orden de lo construido (y que puede
modificarse, disolverse o transformarse) en la medida en que siempre
estamos impregnados por un mundo que nos interroga y que instaura
nuevos significados. Por otra parte, la construccién de mi esquema cor-
poral es un proceso siempre abierto a nuevas incorporaciones a partir
del cual nunca dejo de ser uno con el otro por completo; el esquema es
la unidad fundante que me vincula con los otros y que configura mi “ir
hacia” las cosas. Asi, el esquema corporal y el arco intencional son dos
caras de una misma moneda que determinan mi ser en el mundo: el pri-
mero, como el nacimiento mismo del entrelazamiento con los otros, el
cual hace del cuerpo un constructo impregnado por el medio, que pue-
de reanudar las significaciones que la experiencia ofrece; el segundo,

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 23



100 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

como funcién que nace y se fortalece a partir de la unidad que el cuer-
po posee con los otros que lo rodean, lo cual determina la aproximacién
que tenga hacia el pasado, hacia el futuro y hacia su propio cuerpo.

El arco intencional es ese “ir hacia desde los otros”, el “ir hacia las
cosas mismas” pero desde la colectividad de hébitos que nos caracte-
riza. Conforme se presenta como nuestra forma irrecusable de ser en
el mundo, el cuerpo expresa nuestra completa vulnerabilidad frente a
un entorno que, al traspasarnos desde nuestro nacimiento, nunca nos
sera indiferente. En la medida en que el arco intencional es el “ir ha-
cia” el mundo, que no se presenta como una funcién innata sino como,
ante todo, un vinculo que se construye desde la formacién del esquema
corporal a partir del entrelazamiento nunca finalizado con el cuerpo
de los otros, aparece en este andlisis como una de las funciones clave
que sostiene la raigambre fenomenolégico-corporal de la teoria de la
percepcién merleaupontiana. Asi, el arco intencional es una funcién
que explica mi condicién de ser significante y significado; me instituye
como un polo significante que irradia y constituye un sentido con y a
partir de mi coexistencia con el otro. Es mi “ir hacia” las cosas y los
otros, a partir de los cuales mi cuerpo se organiza. El arco intencional
es, segun esta interpretacién que privilegia el esquema corporal, este
“ir hacia” con y desde los otros que hace de mi subjetividad una cons-
trucciéon corporal, espacial, histdrica y social, y expresa asi la raigambre
colectiva del proceso mismo de construccién del yo. De este modo, esta
funcién expresa una via doble de didlogo y afectacién entre el mundo y
mi cuerpo, el cual se construye a partir del vinculo con un otro del que
nunca me separo por completo.

Por todo lo anterior, el caso Schneider nos muestra como la impreg-
nacion afectiva que tiene toda experiencia ha desaparecido para el en-
fermo. Schneider no puede asir el “halo” que la experiencia irradia para
resignificar a partir de alli un mundo que lo cuestiona en forma ince-
sante. El otro y las cosas que habitan en el mundo como horizontes de
sentido a partir de las cuales la experiencia puede organizarse como un
todo significante se han desvanecido para el enfermo, dejando frente
a él un espacio mudo que se desintegra frente a un cuerpo que ya no
logra tender lazos para asirlo.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 24



“IR HACIA” DESDE LOS OTROS 101

BIBLIOGRAFIA

Battan Horenstein, A., 2010, “La fenomenologia de M. Merleau-Ponty y una
critica a la nocién de representacién”, Representaciones. Revista de Estudios
sobre Representaciones en Arte, Ciencia y Filosofia, vol. 6, no. 1, pp. 1-15.

Bernard, M., 1976, El cuerpo. Un fenémeno ambivalente, 2a. ed., trad. A.L. Bixio,
Paidés, Barcelona.

Bimbenet, E., 2002, “Les Pensées barbares du premier 4ge. Merleau-Ponty et la
psychologie de I'enfant”, Chiasmi International, vol. 4, pp. 65-86.

——, 2010, “Pour une approche phénoménologique de I'attention conjointe”,
Alter. Revue de Phénoménologie, no. 18, pp. 93-110

Binswanger, L., 2000, Sur la fuite des idées, trad. M. Duouis, Editions Jéro6me
Million, Grenoble.

Buffone, J.E., 2015, “El trasvase intencional en la teoria de Maurice Merleau-
Ponty. Cuerpo y habitualidades en la constituciéon de la comunicacién tria-
dica infantil”, Tdbano, no. 11, pp. 25-39.

De Saint Aubert, E., 2005, Le Scénario cartésien. Recherches sur la formation et
la cohérence de Uintention philosophique de Merleau-Ponty, Vrin, Paris.

, 2006, Vers une ontologie indirecte. Sources et enjeux critiques de Uappel a
Uontologie chez Merleau-Ponty, Vrin, Paris.

Dillon, M., 1997, Merleau-Ponty’s Ontology, Northwestern University Press,
Mlinois.

Gallagher, S. y D. Zahavi, 2008, La mente fenomenoldgica, 2a. ed., trad. M.
Jorba, Alianza, Madrid.

Goldstein, K., 1995, The Organism. A Holistic Approach to Biology Derived from
Pathological Data in Man, pref. O.W. Sacks, Zone Books, Nueva York [1a.
ed.: 1939].

Husserl, E., 1931, Meditations cartésiennes. Introduction a la phénoménologie,
trad. G. Peiffer y E. Lévinas, A. Colin, Bibliothéque de la Société Francaise
de Philosophie, Paris. [Hay version en castellano: Meditaciones cartesianas,
trad. J. Gaos y M. Garcia-Bar6, Fondo de Cultura Econémica, México, 2005.]

Merleau-Ponty, M., 1945, Phénomeénologie de la perception, Gallimard, Paris.

———, 1959, Las relaciones del nifio con los otros, trad. I.B. Bocchino de Gonza-
lez, Universidad Nacional de Cérdoba, Cérdoba [1a. ed.: 1951].

, 1976, La estructura del comportamiento, 3a. ed., trad. E. Alonso, Hachet-

te, Buenos Aires [1a. ed.: 1942].

, 1984, Fenomenologia de la percepcion, 2a. ed., trad. J. Cabanes, Planeta-
Agostini, Barcelona [1a. ed.: 1945].

——, 2001, Psychologie et Pédagogie de Uenfant. Cours de Sorbonne 1949-1952,
Verdier, Paris.

——, 2012, La institucion. La pasividad. Notas de cursos en el Collége de France
(1954-1955), trad. M. Larison, Anthropos, Barcelona.

Nagatomo, S., 2011, “Ki-energy: Underpinning Religions and Ethics”, en J.Y.
Park y G. Kopf (comps.), Merleau-Ponty and Buddhism, Lexington, Lanham,
pp. 229-240.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 25



102 JESICA ESTEFANIA BUFFONE

Rodriguez Garrido, C., 2007, “El ojo de Dios no mira signos. Desarrollo tem-
prano y semiotica”, Infancia y Aprendizaje, vol. 30, no. 3, pp. 343-374.

, 2012, “El adulto como guia: ¢el eslabén perdido del desarrollo tempra-
no?”, Padres y Maestros, no. 344, pp. 23-26.

Sacks, O.W., 1995, “Foreword”, en Goldstein 1995, pp. 7-14.

Wallon, H., 1949, Les Origines du caractére chez Uenfant. Les préludes du sen-
timent de personnalité, 5a. ed., Quadrige/Presses Universitaires de France,

Paris.

Didnoia, vol. LXII, no. 79 (noviembre de 2017).

dianoia / d79abuf / 26



