El naturalismo de la Subjektkritik
de Theodor W. Adorno

[The Naturalism of Theodor Adorno’s Subjektkritik]

GUSTAVO MAT{AS ROBLES

Universidad Nacional de La Plata

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas
gustavomrobles@gmail.com

Resumen: El objetivo de este articulo es mostrar que la singularidad de la cri-
tica de Adorno al sujeto se basa en la presencia de un motivo naturalista que
pone en evidencia los limites del concepto racionalista de subjetividad. Mi
trabajo consistird en precisar este concepto de naturaleza y tratar de rescatar
su potencial filoséfico. Con esto serd posible tanto diferenciar la critica ador-
niana de otros ataques como defenderla por su aptitud para hacer pensable
un concepto de subjetividad no represivo capaz de desarticular la rigidez del
modelo moderno de identidad personal.

Palabras clave: critica, sujeto, naturaleza, materialismo, razén

Abstract: The aim of this paper is to show that the singularity of Adorno’s cri-
tique of the philosophical subject is based on a naturalistic motif that reveals
the limits of a rationalistic concept of subjectivity. I will try to pin down such
concept of nature and to highlight its critical and philosophical potential for a
Subjektkritik. This will both enable me to distinguish Adorno’s critique from
other models of critique, and to defend his approach as a theoretical proposal
for a non-repressive notion of subjectivity with the power to disarticulate the
modern model of personal identity.

Key words: critique, subject, nature, materialism, reason

Introduccién

La filosofia contemporanea puede interpretarse como un intento por
descentrar la idea moderna de un sujeto constitutivo que se concibe
como garantia, causa y origen del significado, del mundo o de la his-
toria. Esta idea de un sujeto sintetizador también se distingue por la
busqueda de criterios y garantias para el conocimiento y la actividad
practica en areas como la conciencia, el sujeto trascendental, la expe-
riencia subjetiva y la certeza sensible. Contra todo esto se dirige la cri-
tica contemporanea, que pasa de la cuestidn del sujeto a la del “sujeto
en cuestion” (Karczmarczyk 2014, p. 9). Este alejamiento de una sub-
jetividad constitutiva recorre toda la filosofia contemporanea y forma
una tradicién dispersa y variada: ya sea que se vea al sujeto desde “un
otro” que vive dentro de él, desde el poder que lo somete o desde el

Didnoia, volumen LXII, nimero 78 (mayo de 2017): pp. 3-26.

dianoia / d78arob / 1



4 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

contexto lingiiistico que lo constituye, siempre estd presente el intento
de socavar las pretensiones de autonomia de esa subjetividad (Wellmer
1993, pp. 74-88). Con estas criticas, el sujeto deja plantearse como algo
dado y comienza a pensarse como consecuencia, no como causa, sino
como efecto; no como garantia, sino como proceso. En este contexto es
donde deseo discutir la obra de Theodor W. Adorno para mostrar que
su filosofia no s6lo ocupa un espacio en el terreno de esas criticas, sino
que también guarda cierto cardcter particular que la distingue de ellas.

El objetivo de este trabajo es mostrar que esa singularidad se basa
en la presencia de un motivo naturalista, que define tanto el cardc-
ter materialista como el elemento critico-normativo de la filosofia de
Adorno. Considero que si se atiende a la relacién entre la naturaleza y
el sujeto se descubren tanto las deficiencias de un concepto racionalista
de subjetividad como las condiciones para pensar formas de individua-
lidades no represivas, al mismo tiempo que se hace posible una teoria
critica alternativa distinta a la que plantean Habermas y sus suceso-
res. Hay lecturas de la obra de Adorno, clésicas y recientes, que reco-
nocen la importancia del concepto de naturaleza (Buck-Morss 1981,
Rose 1978, Zamora 2004, Schweppenhéauser 1993, Schwarzbock 2008,
Jay 1988) o que incluso se dedican de forma expresa a ese concepto
(Schmid-Noerr 1990, Cook 2011). Sin embargo, considero que ningu-
na de ellas intenta extraer todas las consecuencias radicales que de alli
se pueden derivar para una critica de los procesos de subjetivacién. En
forma paralela a esto, encuentro también un descuido importante de
este motivo por parte de algunos muy buenos lectores que se centra-
ron ya sea solo en Dialéctica negativa (O’Connor 2004, Thyen 1989),
en aspectos socioldgicos (Weyand 2001) o en los contenidos marxistas
en Adorno (Jameson 2010, Jarvis 1998), y para quienes la relacion
sujeto-naturaleza no representaba ningun papel relevante. Un lugar es-
pecial tienen las lecturas que, influidas por la problemdtica haberma-
siana, fueron muy escépticas con respecto a las potencialidades de este
motivo naturalista, pues lo entendian como una deriva sustancialista
o como complice de una filosofia de la historia catastrofista (Haber-
mas 2008, 1987; Wellmer 1993, Benhabib 1986, Connerton 1980). El
presente trabajo tiene como objetivo de fondo discutir con esa linea de
interpretacion y mostrar qué es lo que la teoria critica pierde si descuida
ese “motivo naturalista” al pensar las figuras de la subjetividad.

El concepto de naturaleza nunca se define de forma clara en la obra
de Adorno y su planteamiento resulta fragmentario, disperso, contami-
nado por diferentes motivos, u oculto tras ellos. Debido a esto, para
pensar el concepto es necesario tratar de localizar los diferentes mo-

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 2



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 5

mentos en que aparece y traducirlos en el seno de una critica del sujeto.
Tal es la tarea que me propongo realizar en las siguientes lineas. Co-
menzaré con una discusion de la idea de historia natural para precisar
el concepto de naturaleza a partir de los motivos de “belleza natural”,
“sufrimiento”, “mimesis” y “cuerpo” (seccion 1); luego intentaré resal-
tar el papel del concepto de naturaleza en el concepto de “experien-
cia no restringida” como superacion del subjetivismo de la gnoseologia
moderna (seccién 2), asi como su importancia en la critica al sujeto
practico de la filosofia moral kantiana mediante la figura de los im-
pulsos (seccién 3). Hacia el final del trabajo buscaré precisar en qué
consiste una Subjektkritik que, llevada a cabo en términos materialistas
y naturalistas, es distinta de un concepto de sujeto pensado en términos
comunicativos (seccion 4).

1. El sujeto de la historia natural

Comenzaré mi recorrido con una conferencia célebre de 1932 titulada,
justamente, “La idea de historia natural”. En ella Adorno bosqueja un
programa de filosofia interpretativa en el que el concepto de “historia
natural” se utiliza para “interpretar la historia concreta con sus propios
rasgos como naturaleza, y hacer a la naturaleza dialéctica bajo figura
de historia” (Adorno 1991, p. 126) con el objetivo de discutir la premisa
racionalista que postulaba una separacion radical entre el plano de lo
histérico-social y el de lo natural, y que remitia a la separacion carte-
siana entre res cogitans y res extensa. Desde esta perspectiva, Adorno
se propuso en Dialéctica de la Ilustracion (1944), escrita con Max Hork-
heimer, elaborar una “protohistoria [Urgeschichte] de la subjetividad”
(Adorno 2006, p. 107).! La idea es la siguiente: la unificacién de la
identidad subjetiva y la racionalidad fue en realidad el producto de
una sublimacién de energias libidinales en el marco de la autoconser-
vacién bioldgica. Esto implicé que en un momento del desarrollo evo-
lutivo se produjera un quiebre en el que los instintos de supervivencia
adquirieron prioridad sobre los instintos de disoluciéon o de placer, y
ese quiebre dictd las premisas para la constituciéon de un yo auténomo.
“El espiritu subjetivo, que disuelve la animacion de la naturaleza, sélo

! Corrijo la cita segtn el original alemén en Adorno 1980, p. 72. La traduccién
al espafiol de Juan José Sanchez que utilizo traduce el término Urgeschichte como
“prehistoria”, pero en aleman existe el término Vorzeit para significar “prehistoria”
en el sentido del periodo previo al surgimiento de la escritura. Considero que con
el término Urgeschichte Adorno desea aludir al “origen” o condicién no histdrica de
la historia; por eso, corrijo la traduccién con el término “protohistoria”.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 3



6 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

domina a la naturaleza desanimada imitando su rigidez y disolviéndose
él mismo en cuanto animado” (Adorno 2006, p. 109). Asi, detras de ese
yo se encontraba la dimensién mundana de lo bioldgico en la medida
en que, para sobrevivir, el ser vivo debia dominar la naturaleza que
lo amenazaba; para dominar esa naturaleza, debia constituirse como
una unidad de control y previsién y, para constituirse como tal unidad,
debia sacrificar su satisfaccién inmediata. Ante esto, el programa critico
adorniano debié plantearse como “rememoracion [Eingedenken] de la
naturaleza en el sujeto” (Adorno 2006, p. 93).% En las siguientes lineas
explicaré en qué consiste dicho programa.

En uno de los aforismos finales de Dialéctica de la Ilustracion llamado
“Interés por el cuerpo”, los autores aclaran mas todavia los términos de
este analisis: “Por debajo de la historia conocida de Europa corre una
historia subterranea. Es la historia de la suerte de los instintos y las pa-
siones humanas reprimidos o desfigurados por la civilizaciéon” (Adorno
2006, p. 277). En este corto pero significativo texto, la idea de represiéon
de la naturaleza se interpreta especificamente como historia de la repre-
sion del propio cuerpo, aunque los autores no intentan demostrar como
se llev6 a cabo esta deformacién o cudles instancias fueron necesarias
para la reglamentacién de los cuerpos, sino que se limitan a caracterizar
la disposicion general civilizatoria con respecto al cuerpo en términos
de un sentimiento de “amor-odio” (Hassliebe) hacia él; sentimiento que
recorre toda la historia, desde los origenes del cristianismo hasta la
organizacion capitalista moderna y los Estados fascistas: “El odio-amor
hacia el cuerpo [Kérper] tifie toda la civilizacién moderna. El cuerpo,
como lo inferior y sometido, es convertido de nuevo en objeto de burla
y rechazo, y a la vez es deseado como lo prohibido, reificado, alienado”
(Adorno 2006, p. 278).2 El cuerpo se concibe en la cultura como cosa
o materia para la produccién pero, a la vez, como objeto de deseo que
permanece prohibido y que, debido a eso, desata el odio de los domi-
nados.

2 Corrijo 1a cita con el original aleman en Adorno 1980, p. 57. La traduccién
de Juan José Sanchez dice “recuerdo” y no “rememoracion”, pero considero que el
segundo término es mds apropiado para traducir el aleman Eingedenken ya que, a
diferencia del término Erinnerung (que se traduce mejor como “recuerdo”), es mu-
cho menos usual en el alemdn cotidiano y posee una larga historia filoséfica que,
como sefiala Schmid-Noerr, va desde “el culto judaico”, “la doctrina de la virtud
cristiana medieval” y “la fenomenologia hegeliana [que] finalmente desarrollé el
espiritu absoluto como rememoracion [Eingedenken] histérico-universal de las di-
ferentes formas de su autoenajenacion” (1990, pp. 23-24).

3 Cfr. el original aleman en Adorno 1980, p. 266.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 4



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 7

En el idioma aleman existe una diferencia entre los términos Leib y
Korper para referirse al cuerpo. Korper apunta al cuerpo fisico de un
objeto que puede estar vivo o no, mientras que Leib se refiere al cuerpo
viviente y vital de una persona (Borsche 1980, p. 174). Adorno y Hork-
heimer mencionan de manera expresa en un pasaje esa ambivalencia
del término, que se pierde en espafiol, cuando dicen:

[E]l cuerpo fisico [Korper] no puede volver a transformarse en cuerpo
viviente [Leib]. Sigue siendo un cadaver, por mds que sea fortalecido. La
transformacién en cosa muerta, que se anuncia en su nombre, forma parte
del proceso constante que ha reducido la naturaleza a material [Stoff] y a
materia [Materie]. (Adorno 2006, p. 279)4

En el significado de estos dos conceptos de Dialéctica de la Ilustracién se
pone en juego lo sustancial de la Subjektkritik adorniana. Puede ser 1til
recurrir aqui a la interpretacién filoséfica que Erika Benini propone en
torno a esta diferenciacién. Para ella, Korper se refiere a “la determina-
cién de lo somatico segun el pensamiento occidental, o sea la materia
[Materie] no viva sometida al sujeto racional”, mientras que Leib “signi-
fica aquella dimension dialéctica que perfila una nueva relacién hacia
la materia de la realidad, que no la considera como pura materia, sino
como parte no excluyente del pensamiento” (Benini 2014, p. 99).

Esta diferencia me parece central porque responde a una tensiéon en
el concepto adorniano de naturaleza, la cual se manifiesta entre lo natu-
ral como lo sometido al sujeto, como materia muerta, y lo natural como
lo constitutivo del sujeto, como una dimensién viva con sus propias pre-
tensiones. Es este dltimo significado el que Adorno se propone rescatar
como proyecto a partir de una critica del primero. Es decir, la critica
al sujeto debe consistir en una revalorizacién del Korper como Leib, en
una “rememoracion” de los aspectos somaticos sometidos en la consti-
tucion de la subjetividad racional para su liberaciéon como corporalidad
viva. De esta forma, lo que la rememoracién de la naturaleza exige es
una salida de la historia natural a partir de una reconsideracién de la
naturaleza sometida. Asi, la critica de la naturaleza cosificada se da al
mismo tiempo como rescate de la naturaleza viva o, en otros términos,
lo que la rememoracién de la naturaleza exige es reconvertir el Korper
en Leib.

Este caracter doble del concepto de naturaleza se remonta de algin
modo a Kant. En la Critica de la razén pura, Kant concibe la natura-

4 Cfr. el original aleman en Adorno 1980, p. 267.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 5



8 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

leza con el concepto de fendmeno en cuanto objeto de toda experien-
cia posible, cuya legalidad proveen las categorias del entendimiento.
Mientras que en la Critica del juicio es la naturaleza la que prescribe al
entendimiento y a la sensibilidad sus criterios con la figura del genio
creador. La naturaleza es, entonces, el producto de la sintesis del inte-
lecto como aquello que no se deja dominar por el pensamiento discur-
sivo, como instinto que escapa a la legalidad impuesta por el sujeto. En
la Critica del juicio, el arte no encuentra su fundamento en la armonia
de la subjetividad, sino en la naturaleza que desborda esas categorias.
Esta naturaleza es ahora una fuente viva que solo se deja ver en la obra
de arte, pero que no se puede conceptualizar (Martinez Marzoa 1987,
Pp. 95-96). Como lo demostrd Alfred Schmidt en su célebre estudio El
concepto de naturaleza en Marx, esta ambigiiedad también se encuentra
en Marx. Schmidt afirma que en Marx no hay ni un materialismo in-
genuo que conciba la naturaleza como una dimensién ontoldgica en si,
ni un idealismo absoluto que la defina como creacién pura del espiritu.
Segtin Schmidt, para Marx la naturaleza es el producto de la praxis
humana y sdlo tiene valor como materia trabajada; pero, por otro lado,
la sociedad misma es “una parte real de la historia natural”, de modo tal
que esos mismos instrumentos de produccion con los cuales se traba-
ja la naturaleza son “6rganos corporales prolongados” (Schmidt 1977,
p. 42). Esta condicién queda patente en el concepto de Stoffwechsel de
El capital con el que Marx define el intercambio orgdnico entre socie-
dad y naturaleza: segtin este concepto, las leyes de la naturaleza son
independientes de la voluntad de los hombres, “pero ellos s6lo pueden
asegurarse de estas legalidades a través del proceso laboral” (Schmidt
1977, p. 112).

Esta dimensién doble —kantiana y marxiana a la vez— del concepto
de naturaleza es la que recupera Adorno: la naturaleza mediada por
el espiritu pero, a la vez, no subsumible por completo en éste. Para
Adorno, la naturaleza no es una esencia pura ni una dimensién onto-
l6gica, sino que siempre es independiente de las pretensiones de los
hombres por dominarla; sin embargo, esa naturaleza no pervive como
exterioridad total porque la dimensién social es ella misma natural, es
naturaleza enfrentada consigo misma. Adorno piensa que la naturaleza
es lo sometido y lo que excede los limites de la subjetividad constituti-
va, y guarda en ambos casos una relacién interna en esa subjetividad o,
mejor dicho, esa subjetividad misma es naturaleza.

Con todo, ese concepto de naturaleza que es criterio de la critica al
sujeto no tiene una significaciéon positiva, sino que se concibe en tér-
minos negativos. Esto puede aclararse si consideramos el anélisis de

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 6



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 9

Adorno del concepto de lo “bello natural” en su Teoria estética. Con
la aparicién del sujeto autébnomo como origen de la sintesis estética
en la produccién de la obra de arte, el concepto de lo “bello natural”
comenzo a desaparecer de la reflexidon estética. A contrapelo de esto,
Adorno intenta rescatar la tension que se escondia detras del concepto
y que las mejores obras de arte no dejaron de poner en escena, en par-
ticular la tensién entre un mundo construido (del cual la obra de arte
forma parte) y lo que aparece como representante de la inmediatez en
el marco de esa obra. En esa tensién entre lo social y lo no social se
define el concepto de belleza natural. Lo que Adorno identifica como
belleza natural no es algo objetivo, sino “que se define por su indeter-
minacién” con respecto a la unidad del estilo de la obra (Adorno 2011,
p. 100). Lo bello natural tiene su sustancia en esa no representabilidad:
“El arte no imita a la naturaleza, tampoco a bellezas naturales concre-
tas, sino a lo bello natural en si. [...] Su objeto se determina como
indeterminable, negativo” (Adorno 2011 p. 102). Es decir, en la belleza
natural la obra de arte (en ese intento de representar la inmediatez
como algo contrapuesto a lo social) no imita lo real (puesto que no
puede hacerlo), sino que intenta representar la posibilidad de que eso
real quede superado; en realidad, imita lo que no existe, lo no idénti-
co, puesto que sélo puede llegar a esa inmediatez de manera negativa.
La naturaleza no se representa como una posibilidad perdida a la que
alguna vez se pudo acceder de forma pura, sino que esa naturaleza se
presenta como lo inaprensible que se debe aprehender. Lo bello natu-
ral apunta a aquello que en la experiencia artistica no puede reducirse
al sujeto: “a la prioridad del objeto en la experiencia subjetiva” (Zamora
2004, p. 218),

De modo similar a la obra de arte, la filosofia accede a esa naturaleza
de una forma negativa. Para Adorno, una de esas vias es la conside-
racion del sufrimiento. Esta idea se acenttia de manera particular en
Dialéctica negativa cuando Adorno afirma que es en los sintomas de
la condicién somatica donde la naturaleza podria tematizarse: “El mo-
mento corporal recuerda al conocimiento que el sufrimiento no debe
ser, que debe cambiar. [...] Por eso lo especificamente materialista con-
verge con lo critico” (Adorno 2008, p. 191). El concepto de sufrimiento
fisico constituye el centro del materialismo adorniano y tiene una im-
portancia fundamentalmente negativa: es el lugar en el que se debe
interpretar la coaccion social sobre el individuo, el peso de lo universal
por sobre lo particular. Para Adorno el pensamiento s6lo puede alcanzar
conceptualmente alguna forma de totalidad a partir de la particularidad
del sufrimiento individual, el cual siempre es, en cada caso, sufrimiento

Dignoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 7



10 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

fisico, y le recuerda al sujeto “su momento somatico”. Este acceso in-
directo a la totalidad sucede porque “el sufrimiento es objetividad que
pesa sobre el sujeto; lo que éste experimenta como lo mas subjetivo
suyo, su expresion, estd objetivamente mediado” (Adorno 2008, p. 31).
En el sufrimiento se anuncia la dimensiéon somatica del conocimiento,
y se reconoce también lo no conceptual y los limites de la racionalidad
identificante.

Una breve comparacién con Nietzsche puede resultar esclarecedora.
En este pensador también hay una critica al idealismo como olvido de
la naturaleza y negacion del sufrimiento. Seguin €l, el ser humano es
naturaleza y forma parte del todo natural; pero, a partir del judaismo
y el cristianismo y a lo largo de toda la tradicién metafisica, se concibe
enfrentado a la naturaleza, como un ser espiritualizado cuyo cuerpo se
encuentra en una posiciéon subordinada. Por eso, para evitar el displa-
cer, la angustia y el dolor en el contacto con el mundo natural, el ser
humano tuvo que inventar entidades tales como Dios, el alma o el yo,
que expresaban (en las figuras del sacerdote y del filésofo idealista)
un rencor contra lo mundano de la naturaleza. Contra esto, Nietzsche
valora el instinto natural con toda su carga de dolor y placer como
realizaciéon de una “voluntad de poder” afirmativa y creadora. El “si a
la vida”, que Nietzsche alaba y que propone como una visién dionisiaca
de la cultura, se da como un amor fati, como afirmacién alegre del
destino y de lo que somos, como “no querer nada que sea distinto en
el pasado ni en el futuro, ni por toda la eternidad” (Nietzsche 2004,
p. 61). Esto lo coloca en las antipodas de Adorno, a pesar de que su
diagndstico sea similar. La represiéon de la naturaleza no se resuelve
en Adorno como afirmacién, sino como negacion critica del dolor y el
sufrimiento.

En resumen, lo que estos tres temas (la diferencia entre Kérper y Leib,
la belleza natural y el sufrimiento) tenian en comun era que remitian
siempre a una dimension negativa en el interior de la subjetividad, a
algo que no podia conceptualizarse como una positividad ontoldgica,
sino que sélo se dejaba ver como diferencia constitutiva en el interior
del sujeto. El problema que se planteaba en Dialéctica de la Ilustracion
era, entonces, el de como pensar eso natural reconciliado con elemen-
tos reflexivos conseguidos luego de la elaboracion del yo, es decir, como
leer el motivo de “una rememoracion de la naturaleza en el sujeto”
como una diferencia mediada racionalmente. Considero que, para lle-
var a cabo esto, son necesarias las herramientas que Adorno elabora en
su critica al sujeto del conocimiento.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 8



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 11

2. El sujeto del conocimiento

El centro de la critica de Adorno a la teoria del conocimiento moderna
consiste en acusarla de no haber pensado la relacién sujeto-objeto en
términos puramente cognitivos, lo que marcé su condena al suponer
un sujeto que se concebia como causa y origen de toda representacion.
Ante esta teoria del conocimiento, lo que la Subjektkritik debe hacer es
ampliar los términos cognitivistas estrechos para pensar al conocimien-
to como una experiencia liberadora del encierro subjetivista a partir de
una reconsideracion de lo natural en el sujeto. Esto marca una corres-
pondencia entre el sujeto de la historia natural y el sujeto de la teoria
del conocimiento, ya que, para nuestro autor, la teoria del conocimien-
to es la sublimacion de la ferocidad animal hacia la presa en el marco
de esa teoria (Adorno 2008, p. 30).

La idea es que esa historia natural del sujeto en Dialéctica de la Ilus-
tracion tendra sus propias particularidades cuando se traduzca como
critica al pensamiento identificante en Dialéctica negativa. Mi tesis es
que, con esto, la Subjektkritik no sélo adquirird determinaciones nue-
vas, sino que, justo ahi, es decir, en Dialéctica negativa y en su critica a la
identidad, se podran encontrar herramientas conceptuales para pensar
esa relacién entre un sujeto y su naturaleza sin reducir un término a
otro; justo ahi se podra contestar la pregunta sobre cémo es posible un
sujeto que sea naturaleza pero que sé6lo se constituya como sujeto si
elimina esa naturaleza.

Para Adorno, el problema de la teoria del conocimiento moderna es
basicamente que piensa la relaciéon del conocimiento en términos de
identificacion. De forma un tanto vaga, se podria definir el concepto
de identidad como la accién de subsuncién de las singularidades en un
enunciado general. Con esto se da por sentado un presupuesto ilegiti-
mo: la reduccién de la multiplicidad a la singularidad del sujeto dador
de sentido. Sin embargo, Adorno acepta que la identidad es inheren-
te al pensamiento conceptual, ya que sin determinar ni generalizar el
contenido del conocimiento seria imposible y nuestro entendimiento se
diluiria en un cimulo de conocimientos singulares y triviales (Adorno
2008, p. 145). El problema es que el pensamiento identificador no es
el pensamiento que identifica, sino el pensamiento que pierde de vista
que esa identificacién nunca es absoluta. Anke Thyen trata de esclare-
cer esa diferencia al distinguir entre identificar “como” [als] e identi-
ficar “con” [mit] (Thyen 1989, p. 205), y afirma que sélo la segunda
corresponde a la identificacién que se debe extirpar del conocimiento,
ya que “identificar algo como [als] algo no significa hacer completamen-

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 9



12 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

te coextensivo el objeto al concepto, sino que puede ser éste también
otra cosa” (Thyen 1989, p. 207). Por lo tanto, la apuesta adorniana no
serfa anular la identidad como tal, sino tratar de superar la tendencia
totalizadora de la identificacién. Para ello es necesario suspender la re-
lacién de igualacion entre concepto, contenido cognoscitivo y mundo,
mostrando que el concepto es imposible sin elementos no intencionales
y no cognitivos. Adorno denomina “experiencia no cercenada” al espa-
cio donde eso puede pensarse (Adorno 2003, p. 149).

En este marco, la experiencia es el proceso en el cual el sujeto podria,
con todas sus potencialidades, quedar afectado por algin aspecto de la
realidad y, de ese modo, verse transformado; es decir, la experiencia
debe tener como condiciones la apertura, la reciprocidad y la transfor-
macién del objeto, pero, fundamentalmente, del mismo sujeto. Para tal
cosa es necesario un elemento exterior que pueda afectar y transformar
al sujeto, algo que no sea completamente conceptualizable pero que no
permanezca por fuera de toda esfera racional. Tal concepto es lo que en
Dialéctica negativa se denomina “no identidad”: “el concepto adorniano
de no identidad es también un recuerdo de que el objeto del conoci-
miento es siempre mas de lo que nosotros somos capaces de reconocer
en é1” (Schweppenhduser 1996, p. 62). El concepto de no identidad
debe mostrar la aporia del conocimiento, la contradiccién irresoluble
entre su necesidad de identificacién y la imposibilidad de esta tltima,
ese afladido del objeto que no puede simbolizarse.

Lo no idéntico se inspira en el concepto de noimeno kantiano, la
cosa en si es, para Adorno, “el recuerdo del elemento rebelde contra
la ldgica de la consecuencia, lo no idéntico” (Adorno 2008, p. 286).
Puesto que la mediacién conceptual debe ser la mediacién de un “algo”,
la “cosa en si” es aquello que identifica el pensamiento identificante, esa
condicién del fenémeno que se sustrae a una completa determinacién
categorial. Al mismo tiempo, en la medida en que la “cosa en si” es
lo que permanece mas alld del umbral de las categorias subjetivas, es lo
que limita las pretensiones identificantes del concepto. Asi, en Adorno,
la “cosa en si” como “no identidad” tiene ese doble caracter: condicién
de la conceptualidad y lo que marca el limite a toda conceptualidad;
lo que posibilita el conocimiento identificante, pero lo que se sustrae
a él. El concepto de no identidad es un concepto relacional, pero no
como lo simplemente opuesto a la identidad, sino, méas bien, como “el
limite conceptual constitutivo de lo conceptual, de la identidad mis-
ma” (Thyen 1989, p. 198). Lo no idéntico es una suerte de desajuste
estructural en la esfera de lo conceptual que debe mantenerse como
condicién del descentramiento del sujeto, “es la expresién del exceso

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 10



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 13

del objeto en relacién con su concepto logico” (Bernstein 2004, p. 42).
Esto no idéntico como desajuste y condicién del concepto es justo el
concepto de naturaleza que esta en el centro del presente trabajo.

Otro de los nombres posibles para esa consideracién de lo natural
en la experiencia subjetiva corresponde a lo que Adorno entiende como
mimesis. Nuestro autor introduce el concepto de mimesis en Dialéctica
de la Ilustraciéon como “una tendencia profunda innata a lo viviente,
cuya superacion es signo de toda evolucién: tendencia a perderse en
el ambiente en lugar de afirmarse activamente en él, la inclinacién a
dejarse llevar, a recaer en la naturaleza” (Adorno 2006, p. 271). Lo
que le interesa de ese concepto es su potencial correctivo del concepto
identificante. Si el concepto se constituyd como anulacién y suplanta-
cién de la forma mimética de relacionarse con el mundo, tal vez su
correctivo esté en la apropiaciéon “de algo de ésta en su propio com-
portamiento, sin perderse en ella” (Adorno 2008, p. 23; las cursivas son
mias). Este “sin perderse en ella” indica que, si bien la mimesis ofre-
ce la posibilidad de descentrar al sujeto, también representa el peligro
de la mimesis como una instancia irreflexiva incapaz de sostener la
distancia necesaria para que sea posible un proceso de subjetivacién
critico (Tafalla 2003, p. 133). De este modo, la mimesis tendria dos
funciones en el acto cognoscitivo: por un lado, debilitar los limites del
yo auténomo a partir de una revalorizacién de los momentos naturales
—afecciones, placeres, sentimientos, pulsiones, etc.— y, por otro lado,
deberia promocionar mediante esa naturaleza colocada otra vez en un
primer plano una “comunicacidn sin violencia” con el objeto, en la que
el conocimiento “tendria su felicidad en que lo lejano y lo distinto per-
manezca en la cercania otorgada” (Adorno 2008, p. 192). Por lo tanto,
el conocimiento debe pensarse como una experiencia en la que se po-
nen en juego las capacidades perceptivas de los sujetos, en la que su
conciencia se transforma no por la acumulacién de informacién, sino
como una liberacién de los sentidos.

Esto se corresponde con lo que Adorno, en sus “Meditaciones sobre
metafisica” al final de Dialéctica negativa, denomina “experiencia meta-
fisica” (Adorno 2008, p. 338). Alli hace referencia al recuerdo de una
experiencia de la infancia que se vive como una “espera inttil” (Adorno
2008, p. 338) por algo placentero y tunico que sucedié en la nifiez y
que podria volver a suceder. Para Kant, los términos “experiencia” y
“metafisica” eran incompatibles: la experiencia se establecia en el reino
de los fendmenos, mientras que la metafisica se encargaba de lo no
pasible de experiencia alguna. Parece un escandalo que ambos convi-
van en una misma idea y que, para colmo, remitan a la experiencia de

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 11



14 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

un niflo; pero es asi porque en el concepto de “experiencia metafisica”
Adorno quiere rescatar las pretensiones de trascendencia de la meta-
fisica en la individualidad de una experiencia fugaz. Esa experiencia
se asocia a un tipo de felicidad sensorial inaprensible conceptualmente
y cuya realidad féctica no estd garantizada. La experiencia metafisica
es el recuerdo de la felicidad desaparecida de la nifiez que se mantie-
ne sélo como promesa incierta, felicidad que, cuando se cree poseerla,
se esfuma porque no acepta el concepto (los nifios no necesitan un
concepto de felicidad para ser felices) y sélo queda la sensacién como
recuerdo de que alguna vez se tuvo y de que tal vez pueda volver a ocu-
rrir. La experiencia metafisica es, entonces, una experiencia individual,
intransferible y contingente, es “la esperanza conservada por la huella
de algo que se ha perdido y que se quiere recuperar por la experiencia
sensorial” (Schwarzbock 2008, p. 82).

Asi pues, la “experiencia metafisica” tiene como condicidn remitirnos
a una dimension no conceptual ligada a lo sensorial e individual. Pero
esto no basta para definir la totalidad de la experiencia, si bien lo que
Adorno entiende por “experiencia metafisica” puede ayudar a liberar
“del tedio que produce el encarcelamiento subjetivo del conocimiento”
(Adorno 2008, p. 83) a partir de una reivindicacion de lo no conceptual
e individual en el contacto con el mundo. Sin embargo, este modelo
suena muy modesto —podria decirse que muy poco critico—, ya que se
queda en el plano de la interioridad y no parece claro cémo se puede
obtener una perspectiva critica desde alli. No obstante, Adorno entien-
de en otros pasajes de su obra la idea de “experiencia no restringida”
como una experiencia de la negatividad, es decir, de la sociedad antago-
nista con respecto a las posibilidades de felicidad del individuo. En una
discusion con Karl Popper sobre la naturaleza de las ciencias sociales,
afirma que “la experiencia del cardcter contradictorio de la realidad
social [...] es el motivo constituyente de la posibilidad de la sociolo-
gia en cuanto tal” (Adorno 2004, p. 305). Se trata de una experiencia
de lo social como antagonista, la cual sélo es posible en la dimensién
del individuo empirico ya que “su funcién, a saber, su capacidad de
experiencia (ausente en el sujeto trascendental, pues algo puramente
16gico mal puede experimentar) es en verdad mucho més constitutiva
que la adscrita por el idealismo al sujeto trascendental” (Adorno 2003,
p. 157). Sélo el individuo puede experimentar el sufrimiento que es so-
cial; en la esfera de lo individual es donde “permanece la teoria critica
y no s6lo con mala conciencia” (Adorno 1987, p. 12) buscando esas
zonas en las que el individuo experimenta lo social como negatividad,
como violencia sobre su naturaleza.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 12



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 15

El cuerpo es el indice que la teoria critica debe tener en cuenta en la
dimensién mimética del concepto, en la felicidad que remite a la infan-
cia o en el sufrimiento. Ese componente somadtico del individuo debe
pensarse como una exigencia de “liberacién del espiritu con respecto a
la primacia de las necesidades materiales en el estado de su satisfac-
cién. [...] Sélo con el impulso corporal [leibhaften Drang] satisfecho
se reconciliaria el espiritu” (Adorno 2008, p. 208).°> Lo somético de
la experiencia es lo propiamente materialista en la Subjektkritik ador-
niana que parte del modelo sujeto-objeto gnoseolédgico para hacer ver
que las pretensiones del conocimiento —conocer la cosa— sélo serdn
posibles si se considera el cuerpo del individuo. La experiencia no res-
tringida es entonces experiencia negativa; ya sea como recuerdo de una
felicidad perdida en la infancia o como sufrimiento social, siempre se
da como una carencia, como una falencia en el sujeto. Sin embargo,
para Adorno el medio para hacer experimentable esta falencia no es el
concepto, sino el cuerpo como sensacién, dolor, malestar o exigencia de
reparacion. El sujeto del conocimiento nos lleva aqui al sujeto practico,
en el que me detendré ahora.

3. El sujeto prdctico

Entre las atribuciones que recaen en la idea de subjetividad esté la que
remarca su espontaneidad en cuanto instancia de creacién y produccién
de efectos en el mundo segtin la idea del bien. Este es el tema de la
moral con el que la Ilustracién concibié un sujeto practico poseedor de
libertad que, escindido de la tutela de la tradicion o de toda vinculacién
religiosa, podia producir las estructuras y las condiciones de su vida.
Esta capacidad de ejecutar acciones implicaba también la responsabili-
dad ante ellas, es decir, la posibilidad de ser juzgado de forma indivi-
dual sobre la base de la decisidn personal que en cada caso se hubiere
tomado. Este cardcter doble de la idea de libertad —espontaneidad y
responsabilidad— constituye las premisas sobre las que se asienta el
concepto moderno de individuo auténomo y que encuentra su defensa
mas célebre en la filosofia moral kantiana. Lo mismo que en la teoria
del conocimiento, para Adorno, ese intento tuvo siempre un caracter
aporético, ya que la forma racionalista en la que se pens6 implicaba
la negacién de la accidon que queria fundamentar. Es decir, al no ser
capaz de pensar el papel constitutivo de la naturaleza reprimida, la

5 Cfr. el original aleman en Adorno 1970, p. 207.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 13



16 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

moral se convirtié en una filosofia que justificaba la violencia sobre la
que se constituia la idea de subjetividad.

La critica de Adorno consiste basicamente en denunciar la ética kan-
tiana por suponer una correspondencia entre la conciencia moral y la
autoafirmacion de una subjetividad represora. Segtin Adorno, esa co-
rrespondencia se aseguraba en Kant a partir de tres premisas: la priori-
dad de la obediencia sobre la libertad, el ocultamiento de los mandatos
sociales en la forma de conciencia moral y la formalizacién del concep-
to de voluntad. Para Adorno, la conjuncién de esas premisas ocasiona
un déficit a la hora de explicar la dimensién practica, es decir, la pre-
gunta de cémo pasar de la ley universal a la accién concreta. Esto se
puede apreciar de forma clara en el concepto de voluntad de la filo-
sofia practica kantiana. Para Kant, la voluntad no es una arbitrariedad
indeterminada, sino que corresponde a la capacidad de comportarse
espontaneamente segun la ley de la razon. Esta voluntad, en la medida
en que sea libre y auténoma, no puede ser el efecto de ninguna causali-
dad heterénoma empirica: nuestra libertad sélo es posible en la medida
en que nuestra voluntad esté gobernada por la ley de la razén que se
expresa en el imperativo categdrico. Para Adorno, esa autonomia de
la voluntad implica escindir la voluntad de sus objetos: por un lado,
una voluntad nouménica y, por el otro, su accién y sus fines en el reino
fenoménico. Tal estrategia tedrica era caracteristica de la filosofia tras-
cendental kantiana, la cual se basa en una “separacion rigida entre la
razon y aquello a lo que se dirige” que, llevada a la filosofia moral, tenia
como consecuencia una “despractizacion [Entpraktizierung] de la razén
practica” (Adorno 2008, p. 221)° o, como lo define Klaus Giinther, un
“déficit estructural del concepto idealista de libertad” (2006, p. 121).

En su calidad de fundamentaciéon trascendental, la moral kantiana
se ligaba a un concepto de razén legisladora alejada de aquello sobre
lo que debia legislar. Adorno veia que esto hacia imposible explicar la
capacidad de actuar moralmente porque la cualidad de las razones que
se dan a favor de un modo de accién o en su contra —es decir, el proble-
ma de la racionalidad de una accién— no dice nada sobre la cualidad
de ese modo de accién —es decir, sobre la moralidad de esa accion—.
Habia, pues, un “abismo ontolégico” entre la racionalidad de la accién
y su moralidad, entre la norma moral abstracta y su aplicacién correcta,
que Kant era incapaz de explicar (Adorno 2008, p. 235). Esa contradic-
cién entre “la determinacién de la razén como capacidad de dar leyes
y la determinacién de la razén como capacidad productora de decisio-

6 Cfr. el original aleman en Adorno 1970, p. 287.

Dignoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 14



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 17

nes practicas y con ello de acciones” era, segun palabras de Christoph
Menke, “la consecuencia paraddjica del intento de identificarlas” (2006,
p. 159). Es decir, el problema estaba en equiparar la voluntad y la ra-
z6n o, mejor dicho, en la extrema racionalizacion de la acciéon moral.
La critica del sujeto practico deberia entonces desanudar esa relacion,
romper la identidad entre razon y voluntad para poder dar cuenta de
la espontaneidad practica.

En el modelo kantiano, las multiples excitaciones, lo divergente y
lo difuso, colisionaban con un yo que debia mantenerse idéntico, para
formar lo que Kant denominaba “cardcter”. En el concepto de volun-
tad de caracter Adorno identifica una sublimacién de la gratificacién
inmediata que exigen los impulsos (Adorno 2008, p. 241). Para Kant,
la voluntad correspondia a la capacidad de sintetizar bajo el principio
de la razén los impulsos singulares, y debia determinarse “solamente
por la ley, como voluntad libre; por consiguiente, no sélo sin la inter-
vencién de impulsos sensibles, sino aun rechazadndolos y menoscabando
todas las inclinaciones que puedan ser contrarias a la ley” (Kant 2003,
p. 63). Por ello, Adorno afirma que la moral kantiana se define como
la continuacién, en el plano de la filosofia practica, de la “interioriza-
cién del sacrificio”, de la represién de los impulsos bajo la unidad de la
conciencia (Adorno 1996, p. 139).

Al determinar la voluntad segtin una razén abstracta, Kant supri-
me la dimension de lo corporal y natural en el edificio moral y, por
ende, elimina también la contingencia necesaria para concebir una ac-
cién como algo libre y espontaneo. La absolutizacién de una subjeti-
vidad constitutiva corre paralela a una pérdida de potencia del indivi-
duo en el plano practico; en otras palabras, mientras mas se declara
la autonomia del sujeto mas se reducen las capacidades racionales del
yo empirico. Esto ocurre fundamentalmente porque, al absolutizar al
sujeto, se pierde de vista la dimensidn pulsional y al perderse esa di-
mension también resultan dafiadas la racionalidad y las capacidades de
accioén del individuo.

Por lo tanto, lo anterior implica la necesidad de una autorreflexién
sobre la constitucidn de los sujetos practicos. El motivo de la “rememo-
racion de lo natural” surge de ese modo como la necesidad de pensar
las condiciones de subjetividades no signadas por el pathos de “la frial-
dad burguesa” (Adorno 1987, p. 72). Pero, “écdmo concebir un modelo
de razén practica capaz de accién —para superar la despractizacién—
pero que al mismo tiempo permita desactivar la “frialdad burguesa”? En
sus lecciones tituladas Problemas de filosofia moral (1963) y Lecciones
sobre historia y libertad (1964/1965), Adorno retoma la figura de los

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 15



18 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

impulsos para pensar en estas preguntas. Con esa figura, Adorno queria
decir, contra Kant, que la razén practica sélo puede ser practica si no se
reduce a pura racionalidad y se remite a una dimensién reprimida que
es, al mismo tiempo, condicién de su practicidad.

Sin embargo, ¢qué son los impulsos? Para Adorno, éstos correspon-
den a una dimension arcaica reprimida en los origenes de la unidad
psicolégica, a aquello que los procesos de renunciamiento no pudieron
extirpar del todo, “en la cual la separacién entre interior o exterior no
habia sido consolidada” (Adorno 1996, p. 235). De esta manera, para
nuestro pensador la accién moral sélo seria pensable a partir de una
mediacién entre el yo racional y un plano impulsivo que proviene de
una dimensién superada por la individuacién, de estadios preyoicos
donde el yo no habia sido erigido como instancia auténoma. Asi, en los
impulsos se puede apreciar que lo natural no es algo tan excéntrico al
sujeto, ya que el ego consistiria justo en “energia libidinosa recortada” y
volcada hacia la realidad. Esos estados arcaicos desmienten la autono-
mia del yo y, a la vez, son la condicién necesaria para ejecutar las accio-
nes libres y consumar un yo auténomo: “Sélo teniendo en cuenta la al-
teridad, el no Yo [das Nichtich], puede juzgarse sobre lo decisivo para el
Yo: su independencia [Selbstdndigkeit] y su autonomia” (Adorno 2008,
p. 223).7 Con la referencia a los impulsos, el concepto kantiano de
autonomia debe entenderse ahora como identidad atravesada por la
heteronomia del “no yo” y dejar de concebirlo como autolegislacién
racional para entenderlo como conciencia de la heteronomia natural.

Segun Adorno, esta dimension no es ni enteramente racional ni en-
teramente natural: “El impulso, a la vez intramental y somatico, se sale
de la esfera de la conciencia, a la que con todo pertenece” (Adorno
2008, p. 228). Esta condicién limitrofe del concepto de impulso pro-
viene del concepto de “pulsiéon” (Trieb) de Freud, quien en “Pulsiones
y destinos de pulsién” (1914) afirma que la “pulsién” es “un concepto
fronterizo entre lo animico y lo somadtico, un representante psiquico de
los estimulos que provienen del interior del cuerpo y alcanzan el alma,
una medida de la exigencia de trabajo que le es impuesta a lo animico
a consecuencia de su trabazén con lo corporal” (Freud 1992, p. 117).
La idea de naturaleza pulsional como no identidad con respecto al su-
jeto no debe entenderse en términos biologicistas, sino que, al igual
que la nocién de pulsién en Freud, representa algo que se encuentra
en la frontera entre lo somatico y lo mental, donde se disuelve el sujeto
constituyente y surge la posibilidad de una subjetividad no violenta.

7 Cfr. el original aleman en Adorno 1970, p. 222.

Dignoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 16



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 19

Puede concluirse de este analisis que, al considerar la moralidad de
una norma, se deberian tener en cuenta dos condiciones: por un lado,
la necesidad de un comportamiento reflexivo con respecto a esa norma
(en el modo de una critica de caracter genealdgico e inmanente que,
por ejemplo, haga ver los compromisos no explicitos de esa norma con
los mecanismos de reproduccion social) y, en segundo lugar, la ejecu-
cién de la norma se deberia remitir a un plano no racional, sélo a través
del cual esas normas pueden actualizarse. La idea es que, para Adorno,
no hay autoconciencia sin conciencia de lo natural. Entonces, no es que
el momento de los impulsos complemente el momento critico-reflexivo,
sino que este tltimo sélo es reflexivo en la medida en que tome concien-
cia de que somos naturaleza, ya que “la capacidad de autorreflexion es
el momento en la cual el Yo observa que es parte de la naturaleza. En
virtud de este hecho, el sujeto humano se libera de la actividad ciega
de los fines naturales y se convierte en capaz de realizar acciones alter-
nativas” (Adorno 1996, p. 104). Como mostré el problema del “déficit
del concepto idealista de libertad”, entre la ley abstracta y la situaciéon
moral, entre la conciencia de aquello que estd mandado por la ley y el
hacer sustantivo, existe un abismo que no puede superarse mediante
la mera fuerza de la razdn. En ese abismo se constituye el sujeto mo-
ral a partir de una accién no completamente determinada por el juicio
evaluativo de la razdén en una remision a la naturaleza en el sujeto.

4. Sobre la singularidad de la Subjektkritik adorniana

El giro en contra de las filosofias del sujeto que mencioné en la intro-
duccién buscaba derribar la idea de una conciencia constituida de di-
ferentes modos: como una consecuencia de practicas de interpelacién
de la ideologia en Althusser, como resultado de practicas de saber y
poder en Foucault, como producto de una interrelacidn de significados
multiples que se dan en una comunidad (como se puede leer a partir
de Wittgenstein), etc. La diferencia entre esas posiciones y la de Adorno
es que, para este ultimo, el sujeto no sélo es resultado de una hetero-
geneidad social, no sélo se organiza en la multiplicidad de significados
a la cual accede como algo dado y que lo antecede constitutivamente,
sino que la heterogeneidad que lo constituye es, digamos, mas radical,
puesto que es la misma naturaleza que, en su cardcter de diferencia,
también es capaz de destruir a ese sujeto. Por lo tanto, en el marco de la
filosofia adorniana ese conjunto de practicas de significacién disponible
para los individuos no seria lo primero, sino que esas mismas practicas
se constituirian en una practica social previa de relacién con la natura-

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 17



20 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

leza. Sdlo si se lleva esto a la reflexidén se hace perceptible el universo
simbdlico social en el cual se mueve el sujeto y que lo constituye. Se
trata de pensar una forma precisa e histdrica de sujeto que una forma
precisa e histérica de sociedad construye reprimiendo la naturaleza. Es
en esa brecha entre la naturaleza y la constituciéon del mundo social
donde pone el acento la critica adorniana.

Sin embargo, que en la filosofia adorniana esté abierta la posibili-
dad de un sujeto no ideoldgico no significa que esté alli de manera
explicita o, como dice Weyand, “en Adorno hay una teoria critica del
sujeto, no una teoria del sujeto” (2001, p. 10). Es decir, se trataria en
todo caso de indicaciones para una deconstruccién de la subjetividad
y un sefialamiento de las instancias que se deben tener en cuenta para
formas de subjetivacidn capaces de abrigar experiencias no cosificadas.
Esas indicaciones, tal y como aqui quise mostrar, se relacionan directa-
mente con el concepto de naturaleza, y es en esa zona fronteriza entre
lo exterior y lo interior de la racionalidad, que sefiala el concepto de
naturaleza, donde habria que buscar el sujeto posidealista que la cri-
tica adorniana puede ofrecer. El motivo de una “rememoracién de la
naturaleza” no implicaba un rechazo de toda forma de racionalidad o
un abandono de la idea misma de sujeto, sino la exigencia de que la
mediacién reflexiva se remita mas alla de lo discursivo, que el sujeto
sea llevado a la frontera con aquello bioldgico que se le presenta en la
accién practica y que se resiste a una simbolizacién plena. Considero
que esto debe tenerse en cuenta para releer las criticas de la denomi-
nada “segunda generacién” de la Escuela de Francfort, especialmente
de Jiirgen Habermas y Albrecht Wellmer, quienes acusaron a Adorno de
igualar la identidad con la racionalidad sin considerar los elementos po-
tenciales que se abren en la esfera de la comunicacion y de la raciona-
lidad inherente al lenguaje. Ante esto, ambos autores afirman que sélo
una filosofia del lenguaje sensible a los potenciales critico-normativos
presentes en las prdacticas de comunicacién cotidianas podria ofrecer
las herramientas para salir de la filosofia de la conciencia y superar el
diagndstico pesimista con respecto a la modernidad (Habermas 2008,
pp. 135-161; Wellmer 1993, pp. 55-112). Pero esta critica célebre deja
a un lado algo importante de la Subjektkritik adorniana, y en esto deseo
detenerme para cerrar este trabajo.

Adorno fue especialmente renuente a basar su critica en la dimensién
comunicativa e intersubjetiva, ya que este concepto de comunicacidn,
afirmaba, “traiciona lo mejor, el potencial de un acuerdo de hombres
y cosas, para entregarlo al intercambio entre sujetos segun los reque-
rimientos de la razén subjetiva” (Adorno 2003, p. 145). Es decir, la

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 18



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 21

comunicacién sin violencia no puede pensarse sélo a partir de la comu-
nicacién entre sujetos, sino en la comunicacién entre esos sujetos con
un otro no subjetivo; soélo asi podria encontrarse el auténtico descen-
tramiento de una subjetividad represora. Para Adorno, la comunicaciéon
intersubjetiva sufria de las mismas deficiencias que la razén subjetiva,
es decir, de la pretension idealista de la perfecta conceptualizacién del
todo. Tanto Habermas como Wellmer confiaban en que el lenguaje po-
sefa las potencialidades para trascender sus propios limites y captar lo
otro del lenguaje, incluido, por supuesto, el plano de nuestras intuicio-
nes internas o del mismo inconsciente. Para esta “critica comunicativa”,
habria una apertura esencial del significado que otorga la posibilidad de
producir sintesis novedosas con los elementos disponibles luego de la
crisis del idealismo y producir con esto nuevos modos de sintesis del yo.
No obstante, para la critica comunicativa, esto implicaba la posibilidad
de una lingiiistificacion plena de nuestras dimensiones internas, es de-
cir, de la “naturaleza en el sujeto”; implicaba que tanto las pulsiones, el
inconsciente, el cuerpo o el sufrimiento fisico eran siempre ya lenguaje;
es decir, no se trataba de otra cosa mas que de una traduccién de las
pretensiones totalizadoras que se criticaban en el idealismo, sélo que
ahora en términos lingiiisticos.

Es justo la tesis opuesta a esto lo que me gustaria rescatar de la Sub-
jektkritik adorniana: la reciprocidad y diferencia entre la naturaleza y
el lenguaje, entre el plano de lo somatico y el de lo conceptual en el
sujeto. Esto implica abandonar cierto idealismo lingiiistico en el que
se coloca la teoria de la comunicacién, la cual, como dice Whitebook:
“se mantiene muy confortablemente escondida en las regiones interio-
res de la esfera lingiiistica, antes que del lado de sus bordes” (1995,
p. 165). Es precisamente en ese borde donde la critica adorniana quiere
pensar al sujeto, en el limite entre lo racional y lo no racional o, mejor
dicho, en el limite entre lo decible y lo no decible, entre el lenguaje y
su otro. Tal y como mostré Adorno en su critica a Kant, la subjetividad
practica no es comunicativamente desplegable, ni algo que pertenezca
en su totalidad al orden del discurso. Para Adorno, las ideas de “reme-
moracion de la naturaleza” o de “experiencia no restringida” no son
enteramente articulables en discursos, sino que se conciben como una
ruptura de la cadena de razonamientos mediante una remisién a lo so-
matico. Cuando Adorno habla de una “rememoracion de lo natural” se
trata de presionar el limite de lo decible, de hacer visible el espacio que
pone en peligro lo deliberativo. En esta frontera es donde se disuelve el
sujeto constituyente y surge la posibilidad de una subjetividad libre de
la identidad.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 19



22 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

En este sentido, la filosofia de la comunicacion seria la auténtica fi-
losofia de la conciencia, ya que se asienta en la confianza de la perfecta
comunicabilidad lingiiistica de las dimensiones somaéticas. Esta domes-
ticacion de esa condicion fronteriza y conflictiva de la subjetividad re-
sulta patente en una intervencién de Habermas en la Adorno-Konferenz
del afio 2003. Alli el filésofo aleman retoma el motivo adorniano del
cuerpo (Leib) y lo interpreta como la condicién de toda experiencia
individual y propia que la persona necesita para poder participar en
la vida publica. El cuerpo es, en ese sentido, lo propio de la persona
y la condicion de su libertad, puesto que es “el sustrato orgdnico de la
vida de una persona fisicamente irreemplazable que recién en el trans-
curso de una historia de vida [Lebensgeschichte] adquiere los rasgos de
un individuo inconfundible” (Habermas 2009, p. 194; las cursivas son
del original). Con el cuerpo como singularidad, se hace posible la his-
toria de vida como biografia de un individuo auténtico y tnico; pero,
a pesar de reconocer lo determinante de la dimensién corporal en la
constitucion del yo auténomo, Habermas afirma, al final del articulo, lo
siguiente:

[Esta] imbricacién natural [Naturverflochtenheit] en la razén [...] no re-
presenta una amenaza de la estabilidad reflexiva de nuestra conciencia
de libertad. Si consideramos que la conciencia de libertad performativa
presente es cooriginaria con las formas de vida lingiiisticamente estructu-
radas, entonces no necesitamos preocuparnos de la consideracién de una
evolucion natural de esas formas de vida. (Habermas 2009, p. 215)

De acuerdo con la anterior, para Habermas, la historia natural del su-
jeto es algo que se puede poner sin problema alguno entre paréntesis
o, en todo caso, considerarse un eslabén mas en la reconstruccién de
la biografia del individuo, porque la historia natural no es algo distinto
del sujeto, sino el producto de una articulacién que hace que el yo esté
consciente de sus determinaciones corporales. Habermas entiende lo
natural en el marco de una historia de vida, es decir, de una narracién
donde encuentra un sentido asignado por una identidad ya consuma-
da. Por eso no resulta extrafio que considere que no necesitamos preo-
cuparnos por la consideracién de la evolucidn natural de esas formas
de vida, ya que lo natural se concibe como evolucién ya domestica-
da, como Lebensgeschichte, como biografia individual. Por el contrario,
Adorno piensa en lo natural como lo que hace posible esa identidad
biogréfica (tal y como Habermas afirma) pero también como aquello
que puede desestructurar dicha identidad (como Habermas pretende

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 20



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 23

negar). La critica comunicativa considera la identidad como algo de lo
que puede hacerse cargo de manera reconstructiva desde un yo consti-
tuido, mientras que Adorno piensa la identidad en la frontera entre sus
condiciones de posibilidad y la amenaza de su disolucién. Para Adorno,
es solo en el juego no regulado enteramente de manera racional, el cual
se produce en la frontera con la naturaleza interna, donde se disuelve
el yo rigido del idealismo y donde, tal vez, se pueden constituir subjeti-
vidades no represivas ni autoritarias.

Conclusiones

En este trabajo intenté mostrar que la singularidad de la Subjektkri-
tik adorniana debe buscarse en el motivo naturalista que acentda la
imbricacién entre lo natural y la constitucion subjetiva del sujeto. Este
motivo dificulté a su vez la aprehension de la filosofia adorniana porque
nunca se teorizaba de modo directo, nunca quedaba del todo claro
qué relacion guardaba con la subjetividad que lo negaba o en qué deter-
minaciones precisas consistia; tal vez porque eso natural no se presen-
taba como una dimensién empirica concreta, sino como negatividad,
como falencia o desajuste de la experiencia individual. Por ello intenté
articular la critica en tres niveles —el sujeto de la autoconservacién
biolégica, el sujeto del conocimiento y el sujeto practico—, para ver
en cada uno de esos niveles con cudl ropaje se mostraba eso natural
—como Leib, belleza natural, sufrimiento, mimesis, no identidad, ex-
periencia metafisica, impulso, entre otros—. Todas esas dimensiones
tenfan en comun que lo natural se presentaba en el sujeto de forma
negativa, como su condicidn de posibilidad pero también como el ele-
mento que volvia imposible sus pretensiones de autonomia.

Sin embargo, considero que, si bien la apuesta de pensar la Subjekt-
kritik en términos de una historia natural es interesante porque asi se
develan tanto los mecanismos de represién interna como los elementos
no racionales ni discursivos dentro del yo, sigue sin quedar claro qué
potenciales puede tener esta critica llevada a cabo en estos términos
para pensar las praxis de subjetivacion no signadas por el autoritaris-
mo ni por la represion. ¢En qué formas colectivas o individuales de
subjetivacion podria articularse una naturaleza pensada como negati-
vidad? Adorno no ofrece ejemplos concretos ni teoriza sobre la posi-
bilidad histodrica de dichas practicas, aunque proporciona herramientas
conceptuales para hacerlo. En su obra, el motivo de la naturaleza es
un elemento de critica filos6fica que aparece de forma fragmentaria y

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 21



24 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

elusiva y, ante el cual, cabe la pregunta —obligatoria para toda teoria
critica— de como hacer de éste un elemento de critica historica.

BIBLIOGRAFIA

Obras de Theodor W. Adorno

1970 Gesammelte Schriften, vol. 3, Negative Dialektik: Jargon der Eigentlich-
keit, Suhrkamp (Biblioteca Digital), Francfort del Meno.

1980 Gesammelte Schriften, vol. 3, Dialektik der Aufkldrung: philosophische
Fragmente, Suhrkamp (Biblioteca Digital), Francfort del Meno.

1987 Minima moralia: reflexiones desde la vida dafiada, trad. J. Chamorro
Mielke, Taurus, Madrid.

1991 “La idea de historia natural”, Actualidad en filosofia, trad. J.L. Arante-
gui Tamayo, Paidés, Barcelona, pp. 103-134.

1996  Probleme der Moralphilosophie, Suhrkamp, Francfort del Meno.

2003  Consignas, trad. R. Bilbao, Amorrortu, Buenos Aires.

2004  Escritos socioldgicos, vol. 1, trad. A. Gonzélez Ruiz, Akal, Madrid.

2006 Dialéctica de la Ilustracion: fragmentos filosdficos, trad. J.J. Sdnchez,
Trotta, Madrid.

2008 Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad, trad. A. Brotons Mufioz,
Akal, Madrid.

2011 Teoria estética, trad. J. Navarro Pérez, Akal, Madrid.

Bibliografia secundaria

Benhabib, Sh., 1986, Critique, Norm and Utopia. A Study on the Foundations of
the Critical Theory, Columbia University Press, Nueva York.

Benini, E., 2014, “Die materialistische Dimension des Leibes bei Theodor W.
Adorno”, Zeitschrift fiir kritische Theorie, nos. 38-39, pp. 97-124.

Bernstein, J.M., 2004, “Negative Dialectic as Fate. Adorno and Hegel”, en
T. Huhn (comp.), The Cambridge Companion to Adorno, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge, pp. 19-50.

Borsche, T., 1980, “Leib, Korper”, en J. Ritter y K. Griinder (coords.), Histori-
sches Warterbuch der Philosophie, vol. 5, M-N, Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, Darmstadt.

Buck-Morss, S., 1981, Origenes de la dialéctica negativa. Theodor Adorno, Walter
Benjamin y el Instituto de Frankfurt, trad. N. Rabotnikof, Siglo XXI, México.

Connerton, P., 1980, The Tragedy of Enlightenment. An Essay on the Frankfurt
School, Cambridge University Press, Londres.

Cook, D., 2011, Adorno on Nature, Acumen, Durham.

Freud, S., 1992, “Pulsiones y destinos de pulsién”, Obras completas, 2a. ed.,
trad. J.L. Etcheverry, Amorrortu, Buenos Aires, vol. 14, pp. 105-134.

Giinther, K., 2006, “Modell 1: Freiheit. Zur Metakritik der praktischen Ver-
nunft I. Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit”, en Honneth y
Menke 2006, pp. 120-150.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 22



NATURALISMO DE LA SUBJEKTKRITIK DE ADORNO 25

Habermas, J., 1987, Teoria de la accién comunicativa, vol. 2, Critica de la razén
funcionalista, trad. M. Jiménez Redondo, Taurus, Madrid.

, 2008, El discurso filosdfico de la modernidad, trad. Manuel Jiménez Re-
dondo, Katz, Buenos Aires.

——, 2009, “‘Ich selber bin ja ein Stiick Natur’. Adorno iiber die Naturver-
flochtenheit in der Vernunft. Uberlegungen zum Verhéltnis von Freiheit und
Unverfiigbarkeit”, Zwischen Naturalismus und Religion: philosophische Auf-
sdtze, Suhrkamp, Francfort del Meno, pp. 187-215.

Honneth, A. y Ch. Menke (comps.), 2006, Theodor W. Adorno: Negative Dialek-
tik, Akademie, Francfort del Meno.

Jameson, E, 2010, Marxismo tardio. Adorno y la persistencia de la dialéctica,
trad. M. de Ruschi, Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires.

Jarvis, S., 1998, Adorno: A Critical Introduction, Routledge, Nueva York.

Jay, M., 1988, Adorno, trad. M. Pascual Morales, Siglo XXI, Madrid.

Kant, I., 2003, Critica de la razon prdctica, trad. J. Rovira Armengol, La Pagina,
Buenos Aires.

Karczmarczyk, P, 2014, “Presentacién”, en P Karczmarczyk (comp.), El sujeto
en cuestion. Abordajes contempordneos, Edulp, La Plata, pp. 7-13.

Martinez Marzoa, E, 1987, Desconocida raiz comtin, Visor, Madrid.

Menke, Ch., 2006, “Modell 1: Freiheit. Zur Metakritik der praktischen Ver-
nunft II. Kritik der ‘abstrakten Moralitdt’”, en Honneth y Menke 2006,
pp. 151-168.

Nietzsche, E, 2004, La gaya ciencia, trad. C. Lessening, Andrémeda, Buenos
Aires.

O’Connor, B., 2004, Adorno’s Negative Dialectic. Philosophy and the Possibility of
Critical Rationality, The MIT Press, Cambridge, Mass.

Rose, G., 1978, The Melancholy Science. An Introduction to the Thought of Theo-
dor W. Adorno, Columbia University Press, Nueva York.

Schmid-Noerr, G., 1990, Das Eingedenken der Natur im Subjekt: zur Dialektik
von Vernunft und Natur in der Kritischen Theorie Horkheimers, Adornos und
Marcuses, Wissenschaftliches Buchgesellschaft, Darmstadt.

Schmidt, A., 1977, El concepto de naturaleza en Marx, 2a. ed., trad. J. Ferrari
de Prieto y E. Prieto, Siglo XXI, Madrid.

Schwarzbock, S., 2008, Adorno y lo politico, Prometeo, Buenos Aires.

Schweppenhauser, G., 1993, Ethik nach Auschwitz. Adornos negative Moralphi-
losophie, Argument, Hamburgo.

—, 1996, Theodor W. Adorno. Zur Einfiihrung, Junius, Hamburgo.

Tafalla, M., 2003, Theodor W. Adorno. Una filosofia de la memoria, Herder,
Barcelona.

Thyen, A., 1989, Negative Dialektik und Erfahrung. Zur Rationalitdt des Nicht-
identischen bei Adorno, Suhrkamp, Francfort del Meno.

Wellmer, A., 1993, Sobre la dialéctica de modernidad y postmodernidad: la critica
de la razén después de Adorno, trad. J.L. Arantegui, Visor, Madrid.

Weyand, J., 2001, Adornos Kritische Theorie des Subjekts, Zu Klampen, Lune-
burgo.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 23



26 GUSTAVO MAT{AS ROBLES

Whitebook, J., 1995, Perversion and Utopia. A Study in Psychoanalysis and Crit-
ical Theory, The MIT Press, Cambridge, Mass.
Zamora, J.A., 2004, Theodor Adorno: pensar la barbarie, Trotta, Madrid.

Dianoia, vol. LXII, no. 78 (mayo de 2017).

dianoia / d78arob / 24



