La metafisica megarica: unidad, identidad y
monismo predicativo

MARIANA GARDELLA

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Universidad de Buenos Aires
marianagardellahueso@gmail.com

Resumen: Este trabajo pretende elucidar los rasgos generales de la metafi-
sica de los megaricos en contra de las interpretaciones tradicionales que les
atribuyen la defensa de un monismo numérico o una teoria de las Formas.
Con base en los testimonios sobre Euclides y Estilpén de Mégara, intentaré
mostrar que la metafisica megarica se caracteriza principalmente por el desa-
rrollo de los conceptos de unidad e identidad de cada cosa consigo misma,
lo que conlleva el rechazo de la diferencia y, en consecuencia, de cualquier
tipo de cambio. Esta perspectiva no excluye la existencia de multiples en-
tidades que, sin embargo, no son Formas. Por esta razén, los megéricos no
desarrollan un monismo de tipo numérico, sino que su visién es coherente
con un monismo de tipo predicativo que impugna la posibilidad de adjudicar

atributos multiples a una misma entidad.

Palabras clave: Euclides de Mégara, Estilpén de Mégara, agathologia, diferen-

cia, tipos de monismo

Abstract: This paper purports to clarify the general features of Megarian meta-
physics against two traditional interpretations which ascribe to this philo-
sophical group either the defense of a numerical monism or a theory of
Forms. Based on the testimonies of Euclid and Stilpo of Megara, I will aim to
show that a main characteristic of Megarian metaphysics is the development
of the concepts of unity and identity of each thing to itself, which involves
a disavowal of difference as a possible property and, consequently, of any
kind of change. I also intend to show that, although this standpoint does not
exclude the existence of multiple entities, it implies that these entities are not
Forms. Consequently, the Megarians do not develop a numerical monism but
a predicational one, according to which the adscription of many predicates

to the same entity is rejected.

Key words: Euclid of Megara, Stilpo of Megara, agathology, difference, kinds

of monism

Una de las dificultades centrales del estudio de la filosofia megarica es
que las fuentes testimoniales, profusas en anécdotas o en detalles sobre
la dialéctica y la 16gica desarrolladas por el grupo,! no se explayan

! Prefiero referirme a los megdricos como “grupo” en lugar de emplear la nocién
usual de “escuela” debido a que no hay rastros de una organizacion institucional se-
mejante a la que ostentaban las grandes escuelas de la época clasica. Cfr. Cambiano

1977, pp. 25-53.

Didnoia, volumen LIX, nimero 73 (noviembre de 2014): pp. 3-26.

dianoia / 01metafisicamegarica / 1



4 MARIANA GARDELLA

en consideraciones metafisicas. La laboriosa tarea de reconstruccién
de la ontologia megdrica ha suscitado dos grandes lineas de interpre-
tacién opuestas. Existe, en primer lugar, una interpretacién monista,?
que toma como referencia el testimonio de Didgenes Laercio sobre Eu-
clides segtin el cual “éste declaraba al bien uno” (hotitos hén to agathon
apephaineto) y “rechazaba las cosas contrarias al bien, diciendo que
no existen” (ta d’antikeimena téi agathdi anéirei, mé efnai phdskon). 3
Ambas afirmaciones comprometerian a Euclides con una doctrina me-
tafisica que promulgaria la existencia de una tnica cosa: el bien. La
doctrina euclidea sobre la unicidad del bien fue asociada usualmente
con la interpretacion que adjudica a Parménides la defensa de un mo-
nismo numeérico, i.e., la afirmaciéon de que sélo existe una tinica cosa,
como se desprende del testimonio de Aristocles, que atribuye tanto a
los megéricos como a los eleatas que “el ser es uno y lo que es diferente
[al ser] no existe, ni se genera algo, ni se destruye, ni se mueve en
absoluto”.* La filosofia megérica seria el resultado de una sintesis entre
las ensefianzas éticas de Sdcrates y la doctrina eleatica, producto de la
cual se adjudican al bien socrético las caracteristicas propias del edn
eleatico.”

Existen algunas objeciones que pueden formularsele a la interpreta-
cién monista de la filosofia megdrica. Por una parte, es necesario acla-
rar qué se entiende por “monismo”, y para ello es ttil distinguir entre
varias formas posibles de comprender esa nociéon. Ademas del monis-
mo numérico ya descrito, existe un monismo material que sostiene que

2 Como la que desarrollan Mallet 1845, pp. XxxI11-LxX1V; Gillespie 1911, pp. 228
241 y Montoneri 1984, pp. 47-60.

% Di6genes Laercio I1.106 (SSR II.A.30, FS 83). Las traducciones de los fragmen-
tos y testimonios de los fildsofos socraticos pertenecen a Marsico 2013a, quien toma
como referencia la edicién de Giannantoni 1990. Cada vez que cite un testimonio
sobre los socraticos consignaré las numeraciones de la traduccién espafiola, prece-
dida de la sigla FS (Fildsofos socrdticos), y de la edicién italiana, precedida de la
sigla SSR (Socratis et socraticorum reliquiae). Con respecto a los testimonios y frag-
mentos de filésofos presocraticos, sigo la numeracion de Diels-Kranz. La traduccién
de las obras secundarias es mia.

4 Aristocles, Acerca de la filosofia, fr. 2 (segtin Eusebio, Preparacién evangélica
XIV117.1, p. 756b—c, SSR 11.0.26, FS 302).

®La sintesis entre eleatismo y socratismo que caracterizaria a la filosofia me-
garica fue sefialada por numerosos intérpretes, algunos de los cuales no apoyan
la interpretaciéon monista que he descrito. Entre los referentes de esta posicion,
véanse Henne 1843, pp. 20-21, 37-44; Zeller 1844-1852 [1877], p. 250; Field
1930 [1948], pp. 169-174; Humbert 1967, pp. 275-276; Montoneri 1984, p. 47;
Brisson 1997 [2000], pp. 161-198; Drozdek 2007, p. 145; Bredlow 2011, pp. 37—
42y Marsico 2013a, pp. 18-26.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 2



LA METAFISICA MEGARICA 5

hay una dnica sustancia subyacente a partir de la cual estd hecho el
mundo y un monismo predicativo de acuerdo con el cual “cada cosa
que es puede ser solo una cosa; puede solo tener un dnico predica-
do”, es decir, el predicado de una entidad debe reflejar lo que ella es
esencialmente, manifestando su unidad interna y homogeneidad, que
se veria entredicha si se pudieran predicar de ella multiples atributos
(Curd 1991, pp. 242-243). Tanto el monismo material como el predi-
cativo aceptan la existencia de multiples entidades. En el caso de la
tesis euclidiana, hén podria indicar que el bien es uno, pero no que es
lo Unico que existe. Esto se confirma con la sentencia que especifica
que Euclides rechaza las cosas que son contrarias al bien, pero no las
que son diferentes a €1, de modo que ninguna de estas dos afirmaciones
compromete al megdrico con un monismo de tipo numérico.® Por otra
parte, la asociaciéon de Euclides con los eledticos se formula sobre la
base de cierta interpretacion dominante de la filosofia de Parménides
que, influida por la exégesis de Platén, sostiene que el nticleo central
del pensamiento del eleata es la afirmacién de que el ser es uno.” Sin
embargo, la nocién de unidad aparece una sola vez en los multiples
sémata de lo que es y ocupa un lugar menor respecto de la tesis central
del poema: “que es y que no es posible no ser” (hdpos éstin te kai hos ouk
esti mé efnai) (28 B 2.3).8 Por ultimo, la asociacién de los megéricos con
los eleaticos no se basa en testimonios que indiquen contactos persona-
les entre ambos, sino que refleja las afinidades doctrinarias percibidas
por doxdgrafos tardios que obnubilan los componentes socraticos de la
doctrina de Euclides.’

En segundo lugar, existe una interpretacion pluralista de la metafi-
sica megdrica de acuerdo con la cual los megaricos habrian adoptado
una teoria de las Formas. Esta hipotesis la propone por primera vez
Schleiermacher (1824, p. 141), al punto que en su introduccién al So-
fista de Platon identifica a los megaricos con los “amigos de las Formas”

6 Resta evaluar, como haré mds adelante, si Euclides se compromete con alguna
de las otras clases de monismo.

7 Cfr. Parménides 128a—d, 137b; Teeteto 180e, 183e y Sofista 242d. La interpre-
tacién que hace de Parménides un monista numérico fue criticada, entre otros,
por Barnes 1979, pp. 1-21; Mourelatos 1970 [2008], pp. 130-133; Cordero 1991,
pp. 102-103, 1993, pp. 291-297; Curd 1991.

8La traduccién es de Cordero 2005. Cfr. 28 B 6.1-2, 7.1. La nocién de “uni-
dad” se menciona en 28 B 8.6: “ni fue ni serd, sino que es ahora, completamente
homogéneo, uno, continuo (hén, sunekhés)”.

® Como sefiala Von Fritz 1931, coll. 707-724, seguido por Déring 1972, pp. 83—
87; Muller 1985, pp. 14-15, 1988, pp. 75-82 y Giannantoni 1990, vol. IV, pp. 36—
39, 44-50.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 3



6 MARIANA GARDELLA

(eidon philoi, Sofista 248a, cfr. 246b—c). El inico argumento que apor-
ta Schleiermacher para sostener esta asociacién es que los megaricos
aceptan la diferencia entre el ambito sensible de la generacion y el am-
bito del ser, que también se atribuye a los eidén philoi. Aunque esta tesis
la adoptan sin mayores precisiones Henne y Zeller, Muller, en cambio,
desarrolla dos argumentos adicionales que fortalecen la hipdtesis del
aleméan.!? Por una parte, sefiala que una teoria de las Formas no con-
tradice la tesis euclidea sobre la unidad del bien, ya que, como el bien es
uno, pero no es lo tinico que existe, podria convivir con otro tipo de en-
tidades inteligibles. Por otra parte, indica que en los testimonios de Es-
tilpdn sobre las criticas a la predicacién se da por supuesta la existencia
de una pluralidad de esencias inteligibles.!! Asimismo, Mdrsico 2013b
(p. 28) ha especificado que las criticas que los filésofos de este grupo
dirigen contra la teoria de las Formas s6lo impugnan el dispositivo de
participacion que vincula los planos sensible e inteligible, sin por ello
negar la existencia de Formas separadas.

A la interpretacién pluralista pueden formularsele al menos dos ob-
jeciones. La primera es que, aun si algunas caracteristicas de la doctrina
de los amigos de las Formas concuerdan con la filosofia megarica, como
ha descubierto Schleiermacher, también es cierto que coinciden con la
doctrina de otros filésofos, de modo que no habria razones para iden-
tificar exclusivamente a los megaricos con los eidén philoi. En efecto,
Platén fue el dnico filésofo que desarrollé una metafisica de las For-
mas y, debido a que la descripcion de la doctrina de los eiddn philoi se
asemeja notablemente a la presentacidn de su propia teoria en Fedon y
Repiiblica, los amigos de las Formas no serian sino Platén mismo, cuya
teoria es objeto de revisiones clave en el Sofista.'? Asimismo, la senten-
cia de Sofista 246b9—c1, en la que se ha visto una alusion a la teoria de
los indivisibles de Diodoro Crono que complementaria la postulacién
de las Ideas (Muller 1985, p. 134; Marsico 2013a, n. ad FS 88, 213),
expresa en rigor un punto de vista critico hacia los cuerpos sensibles,

19 Henne 1843, pp. 84-92; Zeller 1844-1852 [18771, pp. 256-257; Muller 1985,
p. 106, 182, y 1988, pp. 87-100.

" plutarco, Contra Colotes, 22-23.1120a-b (SSR 11.0.29, FS 305) y Simplicio,
Sobre la Fisica de Aristdteles, 120.12-17 (SSR 11.0.30, FS 306).

2¥sta es la opinién de Cornford 1935, pp. 242-244, con la cual concuerdan
Cordero 1993, p. 248, n. 242 y Fronterotta 2007, pp. 373-375, n. 193. Asimismo,
en la descripcion de este grupo también se han visto referencias a los eleatas, a los
pitagdricos o a algunos platénicos que no comprendieron correctamente la doctrina
del maestro. Al respecto, véase Dies 1923 [1956], pp. 293-297.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 4



LA METAFISICA MEGARICA 7

desestimando los cuales los “amigos de las Formas” postulan exclusiva-
mente entidades inteligibles.!3

La segunda objecién se basa en la consideracidn de los fragmentos y
testimonios sobre el grupo megdrico, entre los cuales la tinica referen-
cia a las Ideas se encuentra en un testimonio que sostiene que Estilpon
las rechazaba (anéirei kai eide) (SSR 11.0.27, FS 303). Incluso, como
veremos a proposito del andlisis del FS 305 (SSR 11.0.29), no hay razo-
nes suficientes para creer, siguiendo a Muller, que Plutarco adjudique
a Estilpon la existencia de esencias inteligibles, ya que las entidades
mencionadas en ese testimonio no tienen el estatus de Formas tras-
cendentes. Asimismo, si se admite que el argumento de Estilpén desa-
rrollado en el FS 303 (SSR 11.0.27) impugna la participacién pero no
la existencia de Formas separadas, como arguye Marsico, no contamos
con ningun testimonio adicional que presente a los megaricos como
partidarios de una teoria de las Ideas, de modo que la adjudicacién de
una doctrina de este tipo se basa en la evidencia indirecta que aporta el
Sofista, donde la descripcién general de los eidén philoi tampoco ofre-
ce elementos especificos para que éstos se identifiquen exclusivamente
con los megaricos.

El objetivo de este trabajo es volver a considerar los rasgos generales
que habrian caracterizado a la metafisica de los megéricos, asi como
también el tipo y el nimero de entidades que éstos habrian aceptado,
en vistas a argumentar, en contra de las interpretaciones tradiciona-
les, que los megéricos no postulan un monismo de tipo numérico, pero
que tampoco desarrollan una teoria de las Formas. A partir del analisis
de algunos testimonios sobre Euclides y Estilpén de Mégara, intentaré
mostrar que la metafisica megdrica se caracteriza por la afirmacién de
los conceptos de unidad e identidad —que en el caso de Euclides se
atribuyen al bien y, en el caso de Estilpon, al conjunto de las entida-
des existentes—, lo cual trae aparejado el rechazo de la diferencia ¥y,
consecuentemente, de cualquier tipo de cambio. Aunque la nocién de
“diferencia” no es objeto de un tratamiento exhaustivo y consistente
en los testimonios, es posible sugerir que su rechazo no es absoluto,
sino que solo atafie a la consideracion de cada entidad respecto de si
misma. Por esta razon, los megaricos no sostienen un monismo de tipo
numérico —ya que se admite la posibilidad de que existan multiples
entidades, diversas unas de otras— sino que su visién es coherente con

13 Sofista 246b9—c1: “Rompiendo en pedazos pequefios los cuerpos de aquéllos y
la verdad dicha por ellos [sc. los materialistas], declaran en sus argumentos que el
devenir es, en oposicidn a la realidad, algo que se desplaza”. Cfr: n. 38 infra.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 5



8 MARIANA GARDELLA

el desarrollo de un monismo de tipo predicativo que impugna la posi-
bilidad de adjudicar diferentes atributos a una misma entidad. Por otra
parte, las multiples entidades cuya existencia aceptan los megaricos no
poseen el estatus de Formas, ya que Estilpén prueba su nulidad qua
causas y principios explicativos de la realidad sensible. De esto podria
desprenderse el rechazo por parte de los megdricos a una distincién
entre un plano sensible y otro inteligible que permitiria comprender al
bien postulado por Euclides no como una entidad trascendente, sino
como un tipo de organizacién inmanente de lo real.

La estructura del texto es la siguiente: en el primer apartado analizo
los testimonios sobre el bien atribuidos a Euclides, y reparo especial-
mente en el sentido de las nociones de unidad e identidad. Procuro
ofrecer una interpretacion que vincule el bien con un tipo de organiza-
cién racional, necesaria e inmanente, que excluye al azar y la posibili-
dad. En el segundo apartado intento poner de manifiesto las conexio-
nes entre los planteamientos de Euclides y Estilpén mediante el analisis
de las criticas a la predicacidn atributiva, que muestran la aceptacién de
los megdricos de un monismo de tipo predicativo, y el argumento en
contra de la teoria platénica de las Formas, que es indicio de que los
megaricos no se comprometieron con la postulacién de entidades tras-
cendentes.

1. La agathologia de Euclides

Interpretar la ontologia de Euclides sélo mediante la referencia a la
deuda que tiene con las filosofias eleatica y socratica obnubila no sélo
el cardcter novedoso de su propuesta, sino también la posibilidad de
rastrear otras figuras de la tradicién precedente que influyeron en la
formulacién de sus tesis centrales. La primera precisién que cabe hacer
al respecto es que, en el caso de Euclides, seria mas apropiado referir-
nos a una agathologia en lugar de a una “ontologia”. Si se me permite
el neologismo, este cambio de denominacién expresa un cambio fun-
damental de perspectiva respecto de la tradiciéon parmenidea, pues el
centro de la reflexién ya no recae sobre el ser, sino sobre el bien:

Este [sc. Euclides] declaraba al bien uno, aunque sea llamado con mu-
chos nombres (hotitos hén to agathon apephaineto pollois onémasin kaloil-
menon): unas veces sensatez, otras divinidad, otras intelecto, etc. (hoté
meén gar phronesin, hoté dé thedn, kai dllote notin kai ta loipd). Por otra
parte, rechazaba las cosas contrarias al bien, diciendo que no existen (ta
d’antikeimena t6i agathéi anéirei, mé einai phdskon). (Diégenes Laercio,
11.106. 9-12; SSR 11.A.30; FS 83) (trad. modificada)

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 6



LA METAFISICA MEGARICA 9

En la edicién de Giannantoni 1990, vol. I, p. 386, este testimonio apa-
rece después de la frase hofitos kai ta parmenideia metekheirizeto (“éste
también practicaba las creencias de Parménides”), que aparece en el
texto laerciano en 106.3, seis lineas mds arriba de hoilitos hén to agathon
apephaineto. Por la distancia entre ambas afirmaciones, creo convenien-
te seguir la edicién de Doring 1972, pp. 9-10, fr. 24, 31, que presenta
en un testimonio diferente la referencia a la relacién entre Euclides y
Parménides.

La primera tesis que presenta el testimonio es que Euclides “decla-
raba al bien uno”. Muchos traductores optan por reponer el infinitivo
efinai que, aunque elidido, puede sobreentenderse.!* Sin embargo, la
omisién de la coépula en esta sentencia no responde al fenémeno de
elision, sino que manifiesta determinado posicionamiento sobre la na-
turaleza de la predicacidn que se encuentra in nuce en este testimonio y
que serd luego tematizado extensamente por Estilpén. En efecto, vincu-
lar la unidad con el bien a través de la predicacion conlleva el riesgo de
pensar que la unidad es diferente del bien. Sin embargo, si la unidad
fuera distinta del bien, paraddjicamente el bien no seria uno, ya que esa
unidad a la que aspira se veria opacada por la posibilidad de distinguir
dos cosas: por una parte, el bien; por otra, la unidad, que se presen-
taria como uno de sus atributos o accidentes. La predicacién introduce
una dualidad que no se condice con la ontologia, en la cual se verifica
la existencia de una entidad, el bien, que se presenta como uno. Lo que
se pretende sugerir con la ausencia de la cépula es que la unidad es una
determinacién inherente del bien, de acuerdo con la cual éste no tiene
partes ni alberga en si mismo diferencia alguna. La unidad hace refe-
rencia a una caracteristica interna del bien y no excluye la existencia de
otro tipo de entidades. Esto se ratifica con la tltima tesis del testimonio,
segun la cual se niega la existencia de todo aquello que es contrario al
bien, pero no de aquello que es distinto a él. Como quedara claro en
el transcurso de mi argumentacién, a partir de este testimonio podria
pensarse que, aunque el bien fuera uno e incluso existiera un dnico
bien, el bien no seria la tnica cosa que existe. Como se verd también
en el caso de Estilpdn, el rechazo de la diferencia sélo atafie a cada
cosa respecto de si misma, de modo que se objetaria la posibilidad de
que el bien fuera uno e idéntico y, al mismo tiempo, diferente. Asimis-
mo, del hecho de que las cosas contrarias al bien no existan se deduce

4 Montoneri 1984, p. 238, fr. 20 (egli sosteneva che il bene é in sé uno); Muller
1985, p. 24, fr. 24 (Euclide démontrait que le bien est un); FS 83 (“Sostenia que el
bien es uno”).

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 7



10 MARIANA GARDELLA

que el bien existe, de modo que tanto la unidad como la existencia se
presentan como las determinaciones principales de to agathon.

A pesar de que el bien es uno, recibe multiples nombres. Un estudio
de estas denominaciones permitird establecer nuevos vinculos entre la
filosofia megdrica y la tradicion precedente, asi como también desen-
traflar el contenido del bien. La multiplicidad de nombres que recibe
el bien contrasta con la caracteristica fundamental de la unidad, razén
por la cual es conveniente traducir el participio kaloiimenon con matiz
concesivo. Con este seflalamiento, Euclides inaugura una perspectiva
sobre la naturaleza del lenguaje y su relaciéon con lo real a la que se
adheriran después numerosos miembros del grupo megarico, y cuya
premisa basica es que el lenguaje esta atestado de toda clase de ambi-
giliedades y equivocos que le impiden enunciar lo real tal como éste es.
“Sensatez”, “divinidad” e “intelecto” son diversos nombres que hacen
referencia a una misma cosa, i.e., son nombres sinénimos que multipli-
can en el lenguaje la esencia de una entidad que es una, con el riesgo
de inducirnos a pensar, erréneamente, que podrian referirse a diversas
entidades existentes que conviven con el bien.!> Es necesario enfatizar
que el testimonio menciona explicitamente que todos ellos son “nom-
bres” (ondmata) del bien, de modo que no hay razones para pensar que
“sensatez”, “divinidad” e “intelecto” sean entidades reales.!® Por otra
parte, la enumeraciéon de nombres no es rigurosa (hoté mén, hoté dé,
kai dllote) y esta incompleta (kai ta loipd ), lo cual no seria propio de
la enunciacién de una tesis central que pretende describir las entidades
que existen en el orden de lo real.!”

Cada uno de los nombres del bien que Euclides sefiala evoca dis-
tintas figuras de la tradiciéon filoséfica, de modo que en este punto el
megarico haria una revision de los aportes de otros fildsofos, a fin de
indicar como, aunque desde diversas perspectivas, todos contribuye-
ron al desarrollo de una reflexién comun. La mencién de la divinidad

1512 critica a la sinonimia del lenguaje fue también desarrollada por otro miem-
bro del grupo, Brisén de Heraclea. Cfi: FS 113-115 (SSR 11.S.9).

16 En su interpretacién del FS 83, Henne 1843, pp. 71, 121, sefiala que mientras
que el bien es el género supremo, absoluto, incondicional y que no participa de
ninguna entidad, la sensatez, la divinidad y la inteligencia son especies del bien,
que mantienen con él una ordenacién jerdrquica. Von Fritz 1931, col. 709, seguido
por Doring 1972, p. 85, sefiala que todas ellas son manifestaciones fenoménicas del
bien.

7 Como indica Muller 1985, p. 102. El contraste entre la unidad del bien y
la multiplicidad de nombres que éste recibe lo evoca también Didgenes Laercio
VII.161 (SSR 11.A.32, FS 86) en relacién con el problema sobre la unidad de la
virtud.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 8



LA METAFISICA MEGARICA 11

(theds) evoca la teologia de Jendfanes, que atribuye al dios el rasgo
principal que Euclides atribuye al bien: la unidad.'® En este caso, que
la divinidad sea una no implica que sea la tinica cosa que existe, ya
que Jenéfanes admite la existencia del mundo natural e, incluso, en
el mismo testimonio en el que indica que el dios es uno, menciona la
existencia de otros dioses. Esta divinidad posee una funcidn universal
respecto del cosmos, ya que, sin moverse, mueve al resto de las cosas
con el pensamiento.!? Al mencionar el intelecto (noils), Euclides podria
referirse al noils de Anaxdgoras, que tiene la funcién de poner en movi-
miento y ordenar, también en un plano césmico, la mezcla primigenia,
a partir de cuyas multiples separaciones y recombinaciones se origina
el mundo tal como lo percibimos.?° La mencién de la sensatez o inteli-
gencia ( phrdnesis) podria remitirse a la filosofia de Platén.?! El término
phronesis aparece reiteradas veces en los didlogos y hace referencia no
solo a la sabiduria humana que se alcanza a través del conocimiento
de las Formas,?? sino también a la inteligencia que le fue dada al uni-
verso por quien lo cre4.2® En algunos contextos Platén incluso discute
la tesis que identifica al bien con la phrdnesis, en vistas a probar que
es preferible una vida que combine placer e intelecto.?* La inteligencia
expresa la posibilidad de una ordenacion de lo real que, podria aven-
turar, seria racional y quiza también necesaria. En este punto, Euclides
retoma la tradicion atomista, en el marco de la cual Leucipo afirma que
todas las cosas se generan “por razon y necesidad” (ek l6gou te kai hup’
andnkes).?®

18 Clemente de Alejandria, Stromata V109 (21 B 23).

19 Sexto Empirico, Contra los matemdticos 1X.144 (21 B 24); Simplicio, Sobre la
Fisica de Aristételes 23.10, 19 (21 B 25).

20ygase, por ejemplo, Simplicio, Sobre la Fisica de Aristiteles 154.29-31,
1121.21-26 (69 A 64), 156.13-157.1 (69 B 12), 157.7-9 (69 B 14), 164.23-24
(69 B 11), 300.31-301.1 (69 B 13).

21Sigo en este punto la propuesta de Drozdek 2007, pp. 146-147, aunque no
concuerdo con todas las conclusiones que el autor extrae de su andlisis.

22 Feddn 66a, 69a—c, 70b, 76¢, 79d; Reptiblica 4.433d, 8.559b.

3 politico 269d, Filebo 28d. Cfr. Timeo 34a, donde se indica que el demiurgo
doté al mundo de un movimiento circular, que es el mas cercano al intelecto y a la
inteligencia (peri noiin kai phrénesin).

24 Reptiblica 6.505b—c; Filebo 11b, 13e, 14b, 20e et passim.

25 Aecio 1.25.4 (67 B 2). Cfr. Dibgenes Laercio IX.45 (68 A 1); Aecio 1.26.2 (68
A 66); Simplicio, Sobre la Fisica de Aristoteles 28.15 (68 A 38), 327.24 (68 A 67);
Hipdlito 1.12 (67 A 10); Aristételes, Fisica 2.195b (68 A 68), 8.252a (68 A 65),
Generacion de los animales 5.789b (68 A 66); Cicerén, Sobre el destino 17.39 (68

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / Olmetafisicamegarica / 9



12 MARIANA GARDELLA

Los nombres que cita Euclides, tomados todos de la tradicién filosé-
fica, constituyen diversos modos de hacer referencia a la organizacién
necesaria que compromete a la totalidad de lo que es, a la que Eu-
clides opta por denominar “bien”. A la luz de estas consideraciones,
podria aventurarse que el bien euclideo no presenta sélo un aspecto
ético, sino que remite a este modo de organizacién que involucra a la
totalidad de las esferas de la vida, incluida la humana.?® Asimismo, el
testimonio no aporta elementos que nos permitan pensar que el bien
sea una entidad trascendente, de modo que, de acuerdo con lo dicho, y
teniendo en cuenta las criticas a las Formas trascendentes que elaborara
posteriormente Estilpon, el bien seria un tipo de organizacién racional
y necesaria que es inmanente del mundo.

La seccion final del testimonio sefiala que lo contrario al bien no exis-
te. Aunque algunos intérpretes han visto en esta sentencia la negacién
de la existencia del mal,?” si consideramos que el bien es la organi-
zacién necesaria de lo real, lo contrario del bien no es el mal, sino el
azar o la posibilidad. A pesar de que en los testimonios sobre Euclides
no se registra un tratamiento explicito sobre la necesidad y la posibi-
lidad, ambas nociones las amplia posteriormente Diodoro Crono en el
desarrollo de su argumento dominante (kurietion 16gos).?® En abierta
polémica con el planteamiento del libro noveno de la Metafisica, Dio-
doro reconoce la potencia sé6lo en aquello que ya estd en acto, al punto
de identificar tales nociones, p.ej. s6lo quien esta construyendo, mien-
tras construye, tiene la potencia de construir. Esto trae aparejado la
negacién de cualquier tipo de cambio, entendido como el paso de lo

A 66); Lactancio, La institucién divina 1.2 (68 A 70); Sexto Empirico, Contra los
matemdticos IX.113 (68 A 83).

26 Aunque se trata de una Forma trascendente, la Idea del bien platénica cumple
una funcién similar al bien euclideo. Segin sugiere Rowe 2007, pp. 124-126, 129,
134, la Forma del bien no sélo tiene injerencia sobre la vida humana, sino que
cumple una funcién césmica al darle forma, significado y existencia al resto de las
cosas (Reptblica 6.508e-509b).

%7 Guthrie 1969 [1994], p. 475; Muller 1985, p. 102, ad fr. 24 y Drozdek 2007,
p. 146.

28 La continuidad entre las tesis de Euclides y el argumento dominante de Diodo-
ro ha sido propuesta por Muller 1985, p. 102, n. 74. El argumento dominante de
Diodoro plantea una gran cantidad de problemas a cuyo tratamiento no me dedica-
ré en este trabajo. Al respecto, cfr. Aristételes, Metafisica 9.1046b29-1047b9 (SSR
I1.B.15, FS 236); Alejandro de Afrodisia, Sobre la Metafisica de Aristdteles 570.25—
272.39 (SSR 11.B.16, FS 237) y Epicteto, Disertaciones 11.19.1-5 (SSR IL.LE24, FS
238), asi como también los trabajos de Hintikka 1964, pp. 101-114 y Weidemann
2008, pp. 131-148.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 10



LA METAFISICA MEGARICA 13

que estd en potencia a lo que estd en acto. Aristoteles atribuye este
argumento a “los megdricos” en general (hoi Megariko?, SSR I11.B.15,
FS 236), de modo que se trataria de un tépico desarrollado por varios
integrantes del grupo, entre los que descollan los aportes de Diodoro.
Esta redefinicion de la posibilidad se vincula en algunos testimonios
con los conceptos de necesidad y destino. En efecto, si todo lo posible
es lo que es o lo que puede llegar a ser, se excluye la existencia de cosas
posibles que nunca se actualicen, las cuales se descartan por imposibles,
y lo posible asi redefinido se identifica con lo que necesariamente es o
serd.?’

La negacién de la nocién tradicional de posibilidad por parte de los
megaricos es compatible con el tratamiento de la nocién de identidad
que se rastrea en Euclides. De acuerdo con el testimonio de Cicerén
(SSRII.A.31, FS 84), Euclides y los megdricos “decian que es bueno sé6lo
lo que es uno, siempre similar e igual a si mismo (qui id bonum solum
esse dicebant quod esset unum et simile et idem semper)”.>° Ademds de
la unidad, mencionada ya en los FS 83 y 86 (SSR I1.A.30, 32), Cicerén
suma la semejanza y la identidad, que excluyen la posibilidad de cual-
quier tipo de cambio que introduzca la diferencia en el bien, en una
linea similar al planteamiento de Diodoro. Todas se presentan como
rasgos necesarios de lo bueno; de alli la presencia del adverbio solum.
De acuerdo con este testimonio podria pensarse que existe un solo bien,
cuyas determinaciones principales son la unidad e identidad, o también
que se considerara buena toda entidad que cumpla con los requisitos de
unidad e identidad consigo misma. Aunque el FS 84 presenta a la seme-
janzay a la identidad como rasgos necesarios de lo bueno, el testimonio
de Lactancio (SSR I1.A.31, FS 85), que depende del de Cicerén, suprime

2 Cicerén, Sobre el destino 1X.17-18 (SSR ILE25, FS 242): “En rigor, Diodoro
opina que sdlo puede suceder lo que es verdadero o sera verdadero en el futuro.
Este asunto esta ligado con la siguiente cuestion: nada sucede que no sea necesario
y, cualquier cosa que pueda suceder, eso o ya es o serd en el futuro, y no pueden
ser cambiadas de verdaderas en falsas las cosas futuras mas que las pasadas”. Cfr.
FS 243, 245-246 (SSR I1.E24-26). Sobre el aspecto necesitarista del argumento de
Diodoro véanse Montoneri 1984, pp. 182-183, 190 y Muller 1985, pp. 146-147,
ad fr. 132 A.

%0 Cicerén, Académicos primeros 11.42.129 (SSR I1.A.31, FS 84): “La escuela de
los megaricos fue célebre. Su iniciador, segin lo que he leido, fue Jendfanes, a
quien mencioné antes, luego lo siguieron Parménides y Zenoén (por quienes, luego,
esos fildsofos fueron llamados ‘eleaticos’), después Euclides de Mégara, el discipulo
de Sécrates, a partir de quien se les dio nombre a los megaricos. Decian que es
bueno solo lo que es uno, siempre similar e igual a si mismo. También tomaron
mucho de Platén.”

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 11



14 MARIANA GARDELLA

el adverbio solum y las presenta como rasgos descriptivos de una tnica
entidad: el sumo bien.?! Asimismo, no hace mencién de la unidad, que
es el rasgo que el FS 83 (SSR I1.A.30) pondera como central.

2. Estilpon: predicacion tautoldgica y critica a las Formas

A pesar de que el grupo megdrico se nutrié con un buen nimero de
intelectuales que impulsaron diversos desarrollos tedricos, es posible
rastrear ciertos conceptos que, a modo de hilo conductor, conectan los
aportes de estos fildsofos. En Estilpén, quien se ubica en la tercera gene-
racion de megaricos, encontramos algunas reformulaciones de las tesis
centrales de Euclides, fundador del grupo.*? Aunque no hay testimo-
nios que permitan deducir desarrollos tedricos vinculados con el bien,
se le atribuyen criticas a la predicacién de tipo atributiva que se fun-
damentan en una perspectiva ontoldgica que, como ocurria en el caso
de Euclides, entroniza las nociones de unidad e identidad de cada cosa
consigo misma. Asimismo, Estilpon desarrollé un argumento en contra
de las Formas que permite cuestionar la atribucién a los megaricos de
una teoria de este tipo.

Antes de examinar las criticas a la predicacién atributiva, es menester
considerar la opinién de Aristocles, que debe analizarse con recaudo, ya
que se trata de un testimonio del siglo 111 E.C. que nos ha llegado de
manera indirecta a través de las citas que se conservan en la obra del
escritor cristiano Eusebio de Cesarea:

Pero aparecieron otros que decian lo contrario, pues creian que es preciso
desdefar las percepciones y las representaciones, y confiar solamente en
el razonamiento mismo (tas mén aisthéseis kai tas phantasias katabdllein,
autdi dé monon tdi logoi pistetiein). En efecto, eso decian primero Jendfa-
nes, Parménides, Zenén y Meliso, y luego los seguidores de Estilpén y de
los megdricos (hoi peri Stilpona kai totts Megarikotis). Por eso, ellos consi-
deraban que el ser es uno y lo que es diferente al ser no existe, ni se genera
algo, ni se destruye, ni se mueve en absoluto (hdthen exioun hofitof ge to

31 Lactancio, La institucion divina 111.12.9 (SSR IL.A.31, FS 85): “Con justicia, por
lo tanto, entre los fildsofos no es poco conocido Euclides, que fue el fundador de la
escuela de Mégara. Apartandose de los otros dijo que el sumo bien es aquello que
es siempre similar e igual a si mismo (esse dixit summum bonum, quod simile sit et
idem semper). Ciertamente entendid cudl es la naturaleza del sumo bien, aunque
no explicéd en qué consiste.”

32 Sobre el orden de sucesién del grupo megarico cfr. Montoneri 1984, p. 226
y Muller 1988, p. 67. La fecha de nacimiento de Euclides se sitda circa 450 a.E.C. y
su muerte, entre 369 y 366. Estilpén nacié en torno al 350 a.E.C.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 12



LA METAFISICA MEGARICA 15

on hén einai kai to héteron mé einai, medé genndsthat ti medé phtheiresthai
medé kineisthai to pardpan). (Aristocles, Acerca de la filosofia fr. 2, segin
Eusebio, Preparacién evangélica XIV.17.1, p. 756b—c; SSR 11.0.26; FS 302)
(trad. modificada)

Aristocles formula una generalizacion retrospectiva en la cual Estilpén
y los megdricos son vinculados con los eledticos Jendfanes, Parméni-
des, Zendn y Meliso. Estilpon se presenta como un personaje destacado
dentro del grupo y no se menciona a Euclides, a partir de lo cual puede
inferirse la posicién distinguida que aquél habria ganado. Todos ellos
sostienen, segun Aristocles, tres tesis.>> En primer lugar, la confianza
en el ldgos como tnica fuente de conocimiento, lo cual tiene como con-
trapartida el desdén del conocimiento empirico, basado en las percep-
ciones y representaciones. Sin embargo, algunos argumentos del grupo
tienen por objetivo cuestionar la posibilidad de conocer y, por lo tanto,
socavarfan la confianza en el légos que Aristocles les adjudica. Este es
el caso del razonamiento conocido como “Velado” o “Electra”, que la
tradicion atribuy6 tanto a Eubtlides como a Diodoro Crono, y en el que
se presentan casos en los que es posible que un sujeto conozca y a la
vez no conozca un objeto que resulta entonces conocido y no conocido,
como ocurre con Electra cuando se encuentra con su hermano Orestes,
a quien no reconoce.>* Algo similar ocurre con los razonamientos rela-
cionados con la homonimia del verbo manthdnein, que puede significar
tanto “aprender” cuando no se conoce nada sobre determinado asunto,
como “comprender” algo sobre lo que ya se posee alglin conocimien-
t0.3> De acuerdo con la presentacién del argumento que hace Platén en
su Eutidemo, los hermanos Eutidemo y Dionisodoro refutan a Ctesipo al
mostrarle que no aprenden los sabios ni los ignorantes y que no se pue-
de aprender ni lo que ya se sabe ni lo que se desconoce (276a-277c).
Contra la evaluacién de Aristocles, estos argumentos muestran los pro-
blemas de los conceptos de “conocimiento” y “aprendizaje” a partir de
ciertos casos en los que la aplicacién de estas nociones genera contra-
dicciones y equivocos. Asimismo, todos ellos manifiestan la impronta

%3 No evaluaré en qué medida las tesis que presenta Aristocles se ajustan a la
doctrina de cada uno de los fildsofos eledticos.

34 para distintas formulaciones del argumento Velado cfr. Miguel de Efeso, Sobre
las Refutaciones sofisticas 125.18-30, 161.12—4 y Luciano, La compra de vidas 22—
23 (FS 163-165).

% Segtin indican Platén, Eutidemo 275d3-278a7 y Aristételes, Refutaciones sofis-
ticas 4.165b30-34. Sobre el valor del Eutidemo y de las Refutaciones sofisticas para
la reconstruccién del pensamiento megarico cfr. Dorion 1995, pp. 47-53 y Mérsico
e Inverso 2012, pp. 42-66.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 13



16 MARIANA GARDELLA

general de la dialéctica megarica, cuyo objetivo es poner en evidencia
las ambigiiedades inherentes al lenguaje por medio de la construccién
de razonamientos que operan con base en esas mismas ambigiiedades
lingiiisticas con el objetivo de mostrar cémo éstas obstruyen la posibi-
lidad de conocer lo que es tal como es, empleando al lenguaje como
herramienta.®®

En segundo lugar, Aristocles atribuye a los megaricos la afirmacion
de la unidad del ser y la negacion de la existencia de lo que es diferen-
te del ser. Este testimonio difiere de los atribuidos a Euclides en los
que no se hace mencién de la unidad del ser, sino de la unidad del
bien. Hay dos explicaciones posibles para esta divergencia: o bien los
megaricos posteriores a Euclides dejan de lado la reflexién sobre el bien
para concentrarse en la reflexién sobre el ser —lo cual es improbable,
ya que ningun otro testimonio apoya el anélisis de Aristocles—, o bien
éste identifica el bien megarico con el ser parmenideo a causa del tra-
tamiento de la nocién de unidad, que interpreta como un denominador
comun entre Parménides y los megaricos. Seglin esta interpretacion, la
negacién de la diferencia (to héteron mé einai) no tiene el caracter de
una negacién absoluta, pues esto contradiria la posibilidad de que exis-
tan multiples entidades, diferentes unas de otras, como se desprende
de los FS 83 (SSR 11.A.30), 303 (SSR I11.0.27) y 305 (SSR 11.0.29), sino
que debe interpretarse como la negacién de lo que difiere del ser, que
a la luz del poema de Parménides es el no ser, cuya existencia es rotun-
damente rechazada. Exceptuando la opinién de Aristocles, ningtin otro
testimonio atribuye a los megdricos una tesis semejante. Por otra parte,
es verosimil suponer que, a la luz de los desarrollos sobre la unidad y
la identidad, los megaricos podrian haber rechazado la diferencia, pero
solo en lo que concierne a la consideracion de cada cosa respecto de si
misma, pero no respecto de otros entes, ya que, como he sefialado, se
admite la existencia de multiples entidades. Si cada entidad es una e
idéntica a si misma, no deberia ser, al mismo tiempo, diferente, como
sucederia si se admitiera, por ejemplo, que de cada cosa pueden ser
predicados multiples accidentes, lo cual es abiertamente rechazado en
el FS 305 (SSR 11.0.29).

En tercer lugar, se atribuye a los megaricos la negacién de la genera-
cién, la destruccion y el movimiento, que se vincula con el argumento
diodoriano mencionado en el apartado precedente, algunas de cuyas
variantes van dirigidas expresamente contra las nociones de “genera-

% Gardella 2014a, pp. 47-60.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 14



LA METAFISICA MEGARICA 17

cién” y “destruccién”.?” En efecto, si se identifican las nociones de po-
sibilidad y acto, no se puede explicar el movimiento como pasaje de
uno a otro estado, de modo que es imposible que llegue a moverse algo
que atn no se mueve. Por este motivo, Diodoro impugna la existencia
del movimiento presente, aunque acepta la posibilidad del movimiento
ocurrido en el pasado.®® La negacién de la potencia es coherente con la
negacién de la alteridad. En efecto, al excluir la capacidad de algo para
poder ser lo que auin no es, se objeta la posibilidad de cualquier tipo de
cambio y se afirma la identidad de cada cosa consigo misma.

La afirmaciéon de la unidad e identidad de cada cosa consigo misma
reclama una modificacién en la utilizacién del lenguaje convencional,
que consiste en la impugnacion de la atribucién de predicados multiples
a un mismo sujeto. Asimismo, a partir de esta tesis, se impugnara la po-
sibilidad de establecer vinculos entre las diversas entidades existentes:

Por el contrario, el planteo de Estilpdn es de este tipo: “si predicamos el
correr del caballo, dice que no es lo mismo el predicado que aquello so-
bre lo cual se predica, sino diferente (oti phesi tauton einai téi peri hotil
kategoreitai to kategorotimenon all’ héteron). Tampoco si sobre el hombre
decimos que es lo bueno, sino que la definicidn de lo que es esencialmente
es una para hombre y otra para lo bueno (mén anthrépoi toti ti én etnai ton
[6gon, héteron dé téi agathdi). Y, a su vez, que el caballo exista difiere de
que exista alguien que corra, pues al pedir la definicién (ton I6gon) de cada
uno, no damos la misma sobre ambos. De alli que se equivocan los que
predican una cosa de otra diferente (toils héteron hetérou kategorotintas)
[...], pues si lo bueno es lo mismo que el hombre y correr que el caballo
(ei mén gar tautdn esti toi anthrdpoi to agathdn kai téi hippoi to trékhein),
écédmo predicamos lo bueno del trigo y de un remedio y, ipor Zeus!, al
mismo tiempo, el correr de un leén y de un perro? Si son diferentes, no
estamos diciendo adecuadamente que un hombre es blanco y un caba-
llo corre. (Plutarco, Contra Colotes 22-23.1120a-b; SSR 11.0.29; FS 305)
(trad. modificada)

37 Véanse, por ejemplo, FS 236-237 (SSR I1.B.15-16) y Sexto Empirico, Contra
los profesores 1.309-312, X.347 (SSR 11.E.18, 30; FS 230, 252).

38 Cfr. Estobeo, 1.19.1 (SSR ILE11, FS 223); Sexto Empirico, Contra los profesores
10.48,85-102,112-118, 142-143 (SSR I1.LE12-15, FS 224-227) y Argumentaciones
pirrdnicas 2.241-245, 3.71 (SSR I.E16-17, FS 228-229). Estos argumentos en
contra del movimiento suponen la teoria fisica de los “cuerpos sin partes” (ameré),
que son elementos indivisibles, infinitos en nimero y determinados en medida, que
se reuinen y se separan, constituyendo los cuerpos que percibimos. Cfr. FS 213-222
(SSR 11.E8-10).

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 15



18 MARIANA GARDELLA

El argumento de Estilpén va dirigido contra la posibilidad de combinar
atributos que difieren del sujeto por medio de la predicacién, negando
asf la posibilidad de expresar la alteridad en el lenguaje (toils héteron
hetérou kategorotintas). Aunque Plutarco se refiere iinicamente a Es-
tilpén, Simplicio atribuye este punto de vista a la totalidad del grupo
megdrico.? El testimonio citado da por supuesta la existencia de mul-
tiples entidades, de modo que, al igual que Euclides, Estilpén no acepta
un monismo de tipo numérico. Muller 1985, pp. 171-173, ad fr. 197,
entiende que las entidades aludidas tienen el estatus ontoldégico de For-
mas. Sin embargo, aunque en este contexto es posible distinguir entre
predicados universales y entidades particulares, de las cuales las no-
ciones universales se predican, no hay razén alguna para suponer que
estos predicados correspondan a entidades que trascienden la realidad
sensible.

Estilpdén ofrece dos argumentos para impugnar la predicacion atribu-
tiva del tipo “el caballo corre” o “el hombre es bueno”. Por una parte,
tanto el sujeto como el atributo predicado poseen definiciones esencia-
les que son diferentes. El supuesto de este argumento es que lo bueno
no puede interpretarse como un rasgo accidental del hombre, ya que
los megaricos rechazan la multiplicidad de significados de ser y, conse-
cuentemente la posibilidad de distinguir entre sustancia y accidentes,
lo cual justificaria la atribucién de predicados muiltiples.*® Tampoco lo
bueno podria formar parte de la definicion esencial de hombre y, por
lo tanto, predicarse legitimamente de él, ya que eso nos obligaria a su-
poner la existencia de algun tipo de relacién entre el universal “bueno”
y el particular “hombre” que justifique la atribucién predicativa, punto
que Estilpén rechaza enfaticamente en el FS 303 (SSR 11.0.27). Por el

%9 Simplicio, Sobre la Fisica de Aristételes 120.12-17 (SSR 11.0.30, FS 306): “Por
la ignorancia respecto de este punto, también los fildsofos llamados megaricos,
al tomar como evidente la premisa de que aquellas cosas cuyas definiciones son
diferentes son también diferentes (hén hoi l6goi héteroi, taiita héterd esti), y de
que las cosas diferentes estan separadas unas de otras, creian que esto probaba que
cada cosa estd separada de si misma, pues dado que una es la definicién de Sécrates
musico y otra la de Socrates blanco, precisamente Socrates mismo estaria separado
de si mismo.” Cfr. Aristoteles, Fisica 1.185a-187a5.

“0Fl razonamiento de tipo “Velado”, clasificado por Aristételes como una fa-
lacia “que depende del accidente” (para to sumbebekds, Refutaciones sofisticas
24.179a34-35), atina una critica gnoseoldgica, descrita supra, y una ontolégica
que cuestiona la distincion entre sustancia primera y accidentes, al mostrar casos
en los que se llega a equivocos cuando un accidente se predica no sélo de la sustan-
cia, sino también de otro de los accidentes de la misma sustancia (5.166b28-36).
Sobre este asunto cfr. Bueno 1988, pp. 9-12.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 16



LA METAFISICA MEGARICA 19

contrario, “hombre” y “bueno” son entidades completamente separa-
das que, en virtud de su diferencia esencial, no pueden conectarse por
medio de la predicacion. Por otra parte, las condiciones de existencia
de ambas entidades difieren, por lo cual se aclara que no siempre que
haya un caballo, éste correrd, ni cuando se verifique que alguien corra,
éste serd un caballo (Mdrsico 2013b, pp. 17-19). Por este motivo, al ex-
presar un enunciado del tipo “un caballo corre” no se posee la certeza
de que efectivamente un caballo esté corriendo. Aun si se considerara,
como se expresa hacia el final del testimonio, que la nocién de “correr”
es idéntica a la de “caballo”, entonces seria imposible explicar por qué
de hecho adjudicamos el correr a otro tipo de entidades, como leones y
perros.

La predicacién de la diferencia presenta entidades y atributos cuyo
ensamblaje en el plano lingiiistico no es expresion certera de un estado
de cosas en el orden ontoldgico. De esta critica se desprende que la
Unica predicacion legitima es la tautoldgica, segtin la cual cada enti-
dad se predica de si misma. Esto compromete a los megaricos con la
afirmacién de un monismo de tipo predicativo que sélo acepta la posi-
bilidad de predicar un tnico atributo que, en este caso, coincide con el
sujeto.*! La predicacién de la mismidad es coherente con la refutacién
de la alteridad que sostiene Estilpon en el FS 302 (SSR I1.0.26), pues
permite afirmar la identidad de cada cosa consigo misma, objetando,
por un lado, la posibilidad de distinguir, en el seno de cada una, partes,
diferencias o accidentes y, por otro lado, la posibilidad de establecer
relaciones entre entidades. De este modo, Estilpén extiende la unidad
e identidad que Euclides atribuye al bien como criterios que abarcan
al conjunto de las cosas existentes, lo cual confirma el enfoque del FS
84 (SSR II.A.31) que establecia que ambas eran requisitos necesarios
para considerar que una entidad es buena. Con este planteamiento los
megaricos se posicionan en contra de la perspectiva de Platon, quien
emprende en el Sofista la tarea de fundamentar la combinacién de nom-
bres y verbos en el plano del lenguaje, lo cual incluye a la predicaciéon
atributiva (251a-c), con base en la demostracion de la existencia de un
no ser relativo que justifica la participacion de las ideas entre si.

La negacion de la predicacion atributiva expresa una perspectiva
ontoldgica de acuerdo con la cual no hay, en el orden de lo real, ninguna
vinculacién posible entre entidades. Por este motivo, los megaricos han
sido especialmente criticos de la teoria de las Formas platénica que

41 S6lo puede sefialarse una influencia de Parménides en el grupo megarico si
se admite que tanto el eleata como los megéaricos sostienen un monismo de tipo
predicativo.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 17



20 MARIANA GARDELLA

entroniza la participaciéon como la relacién fundamental entre Ideas y
particulares sensibles:

Por otra parte, siendo muy temible en los razonamientos eristicos, [sc. Es-
tilpén] negaba también las Formas (anéirei kai eide). Y afirmaba que quien
dice “un hombre existe” no dice nada (kai élege ton légonta dnthropon etnai
[eipein] medéna). Pues [“un hombre”] no es ni éste ni aquél (oiite gar tonde
efnai otite ténde). ¢Por qué seria mas éste que aquél? Por lo tanto, tampoco
es este otro. Y asi otra vez: “la verdura” no es la que se nos muestra porque
“la verdura” existia hace diez mil afios (t0 ldkhanon ouk ésti to deikniime-
non ldkhanon mén gar én pro murion etén) Por lo tanto, no es esta verdura.
(Diégenes Laercio 11.119; SSR 11.0.27; FS 303) (trad. modificada)

Este testimonio presenta numerosas variantes textuales, especialmente
en lo que toca a la sentencia kai élege ton légonta dnthropon einai [ei-
pein] medéna. La frase original es kai élege ton légonta dnthropon einai
medéna (“y decia que no existe un hombre que habla” o “y decia que el
hombre que habla no es ninguno”). Sin ninguna correccién, la sentencia
invita a ser leida a la luz de las criticas que Estilpén desarrolla contra la
predicacién atributiva, en cuyo caso objetaria la posibilidad de predicar
la accion de hablar de la entidad “hombre”. Sin embargo, en este con-
texto esta propuesta carece de sentido, pues se opone al ejemplo de la
verdura que se presenta al final del testimonio, en el cual el problema
de la predicaciéon no se contempla. Por este motivo, he optado por la
correccion de Casaubonus, que agrega el infinitivo eipein manteniendo
el infinitivo efnai. A pesar de que algunos editores y traductores pre-
fieren excluir efnai,*? creo que es necesario mantener este infinitivo no
solo porque se trata de una variante que traen todos los cddices, sino
también porque es coherente con el ejemplo de la verdura, en el que no
se registra ningtn verbo de “decir”, sino que aparecen dos formas del
verbo eimi —ésti y én—. Por la misma razén, he optado por el infinitivo
einai en la sentencia otite gar tonde einai otte tonde, en detrimento de
légein, que se registra en un tinico cddice.

*2 Déring 1972, p. 60, fr. 199; Giannantoni 1990, vol. I, p. 462, ad 11.0.27 y Méar-
sico 2013b, pp. 24-25 adoptan dnthropon légein medéna (“quien dice ‘hombre’ no
dice nada” o “quien dice ‘hombre’ no nombra a nadie”). Montoneri 1984, pp. 218-
219 propone agregar no sélo un verbo de decir, sino también un segundo einai de
modo que el texto sea dnthropon einai medéna légein einai (“quien dice que el hom-
bre existe, no dice que existe ningtin hombre”). Aunque disiento con estos editores
y traductores en cuanto a la eleccién de las variantes textuales, la interpretaciéon
que presento a continuacién guarda numerosos puntos de contacto con la que ellos
proponen.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 18



LA METAFISICA MEGARICA 21

Ahora es menester desentrafiar el sentido del argumento de Estilpon.
El testimonio aclara que constituye una negacién de las Formas. Esto
parece sugerir que no se objetarad algin aspecto de la teoria platénica,
lo cual implicaria que Estilpon podria estar de acuerdo con algunos
puntos de la propuesta, sino la teoria en su totalidad. La estrategia ar-
gumentativa del megarico no consiste en impugnar la existencia de las
Formas, sino en mostrar su nulidad. Para ello parte de la consideracién
de la ambigiiedad de los nombres universales, tales como “hombre” o
“verdura”, que en la metafisica platénica poseen una doble referencia,
ya que de manera primaria se refieren a la Forma y, de manera derivada,
a las entidades sensibles, a causa de que éstas participan de la Forma.
El propio Platén suele caracterizar esta denominacién derivada como
“eponimia” u “homonimia”.*® El argumento de Estilpén apunta a obje-
tar la aplicacion derivada del nombre universal, lo cual trae aparejado
el cuestionamiento de la relacién de participaciéon que la justifica, al
consignar dos ejemplos en los que la nominacién compartida es fuen-
te de ambigiiedades.** Esto es obvio en el caso de la verdura, segtin
el cual la existencia de la verdura sensible, que es la que usualmente
percibimos, contrasta con la nocién universal de verdura —o en tér-
minos platénicos con la Forma de verdura— que posee una existencia
eterna, no sujeta a los avatares del devenir.*> Desde la perspectiva de
Estilpdn, esta diferencia ontoldgica no justifica el empleo de una deno-
minacién compartida, ya que podria llevarnos erréneamente a atribuir
a las entidades sensibles propiedades o predicados que corresponden
al universal, s6lo en virtud de la coincidencia nominal. Esto condu-
ce a Estilp6n a negar que la verdura particular sea, en rigor, verdura,

“3El concepto de eponimia aparece en Fedén 102b2, 102¢10, 103b7-8 y Parmé-
nides 130e5-131a2, mientras que el de “homonimia”, en Fedén 78e2, Parménides
133d3 y Timeo 52a5, 133c4-d5. Para un andlisis de estas nociones en el marco de
la obra platénica, cfr. Bestor 1978, pp. 189-207.

*4 La relacién de participacién entre particulares y Formas se niega explicitamen-
te en el argumento del tercer hombre que desarrolla Polixeno (Alejandro de Afrodi-
sia, Sobre la Metafisica de Aristdteles 84.16-21; FS 132), otro integrante del grupo
megérico, cuyo razonamiento puede interpretarse de manera integrada con el de
Estilpén, como sugiere Mdarsico 2013b, pp. 27-30. Cfr. Diégenes Laercio, I1.117-
119 (SSRI1.0.6, FS 273).

% La utilizacién de ejemplos como la Forma de verdura y la Forma de hombre
manifestarian una extension irrestricta del ambito eidético que incluiria formas
de sustancias, punto sobre el cual Platén no presenta una opinién unificada. Cfr.
Parménides 130b—d; Filebo 15a; Timeo 30a, 51b y Carta VII 342d.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 19



22 MARIANA GARDELLA

objetando la posibilidad de cualquier semejanza o vinculacién de tipo
ontolégica fundada en la participacién.*®

En el caso del ejemplo de hombre, al proferir la frase dnthropon etnai
(“un hombre existe”), el empleo del sustantivo sin articulo le otorga a
dnthropos un caracter indefinido que impide establecer a qué entidad
se refiere la sentencia, ya que cualquiera de los hombres particulares
podria ser un candidato. Se constata entonces que el nombre universal,
por su capacidad para referirse a todos los hombres, no se refiere a
ninguno de ellos en particular, pues todos detentan por igual la propie-
dad de ser hombres. Dicho sin ningtn tipo de especificacién como “este
hombre” o “este hombre que ahora veo”, no hay certeza alguna sobre su
referencia. Incluso para hacer referencia por medio de ese nombre a la
Forma de hombre, también se necesita algtin tipo de especificaciéon que
nos impida atribuirlo a los particulares cada vez que queremos hablar
de “el hombre”. Se podria aventurar que, llegado a este punto, Estilpén
podria indicar que, al desconocer a qué hombre se refiere la sentencia,
no se podria afirmar con seguridad que algtin hombre particular existe
y, lo que es atin mds importante, que la Forma de hombre existe.

Estilpén cuestiona con la ambigiiedad referencial de los nombres
universales la eficacia, e incluso la existencia, de la participacion, lla-
mada a salvar la separacién entre Formas y particulares, y a justificar
la aplicacién derivada de los términos universales. Esto hace que las
Formas sean incapaces de proveer un conocimiento y una explicacién
de las entidades sensibles, restandoles cualquier poder explicativo y de
causacion (Montoneri 1984, pp. 218-219). Las Formas se manifiestan
entonces como puros universales separados, incapaces de proveer un
conocimiento del mundo sensible, mientras que las entidades sensibles
permanecen indefinibles e ininteligibles a causa de su falta de vincu-
lacion con las Formas. Aunque el argumento de Estilpén impugna el
concepto de participaciéon platénico sin negar explicitamente la exis-
tencia de las Formas, la radicalidad de esta critica vuelve poco probable
la postulacién por parte de los megaricos de Formas separadas de la
realidad sensible, ya que, si asi fuera el caso, éstas no cumplirian fun-
cién alguna. En efecto, al probar la nulidad de las Formas en tanto
causas de la inteligibilidad y existencia de las cosas sensibles, Estilpon
las despoja de sus caracteristicas esenciales y reduce la teoria de las
Ideas a un constructo explicativo inutil que necesita reemplazarse con
una vision alternativa sobre lo real.

46 Es posible encontrar ciertas similitudes entre la critica de Estilpén y el rechazo
a la homonimia que Aristételes presenta en Categorias 1al-5. Sobre este asunto cfr-.
Marsico 2013b, pp. 26-27.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 20



LA METAFISICA MEGARICA 23

3. Conclusion

La reconstruccion de la metafisica megarica nos enfrenta no sélo a la
dificultad de desentrafiar los rasgos caracteristicos de su descripcién de
lo real, con base en una interpretacion que conecte los planteamientos
de diversa indole esbozados por distintos integrantes del grupo, sino
también a la necesidad de considerar las discusiones con las perspecti-
vas alternativas, como la teoria platénica de las Formas o la metafisica
aristotélica, que estan en la base del desarrollo de la ontologia mega-
rica. Teniendo en cuenta lo establecido en los apartados precedentes,
es posible concluir que el rasgo distintivo de la metafisica megarica es
la afirmacién de los conceptos de unidad e identidad. En el caso de la
agathologia de Euclides de Mégara, ambas nociones se presentan ya sea
como caracteristicas del bien, que expresa, segtin la interpretacién que
he esbozado, un modo de organizacién racional y necesario de lo real
(SSR 1I.A.30, FS 83), o ya sea como requisitos necesarios para consi-
derar que alguna cosa en particular es buena (SSR 11.A.31, FS 84). La
unidad del bien no excluye la posibilidad de la existencia de otras enti-
dades, de modo tal que los megaricos no son defensores de un monismo
de tipo numérico.

En el caso de Estilpén de Mégara, en el cual ya no se registra una
reflexién sobre el bien, la unidad e identidad se presentan como rasgos
que caracterizan a cada una de las cosas que son. Asimismo, hay un
rechazo de la diferencia que trae aparejado la negacién de cualquier
tipo de cambio (SSR I1.0.26, FS 302), lo cual es coherente con la rede-
finicién de la nocidén de “posibilidad” que se registra en Diodoro Crono.
Aunque el rechazo de la alteridad dificulta la justificacién de la exis-
tencia de entidades muiltiples, diferentes unas de otras, no las excluye
taxativamente, ya que unidad, identidad y alteridad son caracteristi-
cas internas, que afectan a cada cosa en relacién consigo misma. Este
punto se aclara a partir de las criticas a la predicacién atributiva que,
sin dejar de reconocer la existencia de entidades multiples, impugnan
la adjudicacién de diversos predicados a una misma cosa (SSR I11.0.29,
FS 305). En este asunto los megdaricos adoptan un monismo de tipo
predicativo que es coherente con la descripcion sobre el plano real, col-
mado de entidades que presentan una unidad interna y son idénticas a
si mismas. La multiplicidad de entidades que aceptan los megaricos no
tienen el estatus de Formas ya que, con el sefialamiento del uso equivo-
co de los nombres universales que corresponden en primera instancia
a las Formas, se muestra la dificultad para suponer algun tipo de re-
lacién ontoldgica entre éstas y las entidades sensibles, lo cual muestra

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 21



24 MARIANA GARDELLA

su nulidad qua principios explicativos (SSR I11.0.27, FS 303). En este
punto, los megéricos no estarian comprometidos con una perspectiva
dualista que postulara la existencia de dos planos separados, uno sen-
sible y otro inteligible. Por el contrario, en los testimonios de Euclides
no habria razones para suponer que el bien fuera trascendente, sino
que se trataria de un modo de organizacién inmanente de lo real. En
el caso de Estilpdn, el objeto de la critica es justamente la existencia
de un plano trascendente debido a las dificultades que presenta su re-
lacién con el plano sensible. Sin estar comprometidos con la existencia
de Formas, los megaricos conjugan una visién pluralista sobre lo real
que entroniza la unidad y la identidad como los rasgos principales de
cada una de las entidades existentes.*

BIBLIOGRAFIA

Barnes, J., 1979, “Parmenides and the Eleatic One”, Archiv fiir Geschichte der
Philosophie, vol. 61, no. 1, pp. 1-21.

Bestor, TW., 1978, “Common Properties and Eponymy in Plato”, The Philoso-
phical Quarterly, vol. 28, no. 112, pp. 189-207.

Bredlow, L.A., 2011, “Platén y la invencidn de la Escuela de Elea (Sof. 242d)”,
Convivium, vol. 24, pp. 25-42.

Brisson, L., 1997, “Les Socratiques”, en M. Canto-Sperber (comp.), Philosophie
Grecque, Presses Universitaires de France, Paris, vol. I, pp. 145-147 [versién
en castellano: “Los socrdticos”, en Filosofia griega, trad. A. Aguado, Docen-
cia, Buenos Aires, 2000, vol. I, pp. 161-198].

Bueno, A.A., 1988, “Aristotle, the Fallacy of Accident, and the Nature of Pre-
dication: A Historical Inquiry”, Journal of the History of Philosophy, vol. 26,
no. 1, pp. 5-24.

Cambiano, G., 1977, “Il problema dell’esistenza di una scuola megarica”, en G.
Giannantoni, Scuole socratiche minori e filosofia ellenistica, 11 Mulino, Bolo-
nia, pp. 25-53.

Cordero, N.L., 2005, Siendo, se es. La tesis de Parménides, Biblos, Buenos Aires.

, 1993, Platon. Le Sophiste, Flammarion, Paris.

——, 1991, “Tinvention de I'école éléatique (Platon, Sophiste 242d)”, en P
Aubenque (comp.), Etudes sur le Sophiste de Platon, Bibliopolis, Napoles.
Cornford, EM., 1935, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Soph-

ist, Butler and Tanner, Londres.

*Agradezco a la profesora Maria Angélica Fierro, cuyos valiosos comentarios me
ayudaron a mejorar la argumentacion y presentacion de este trabajo, y al profesor
Néstor Luis Cordero, por las sugerencias formuladas sobre el FS 83 (SSR I1.A.30)
que contribuyeron a ampliar mi interpretacion sobre el testimonio. También quiero
dar las gracias a los dos arbitros designados por la revista, ya que sus observaciones
enriquecieron ampliamente este escrito.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 22



LA METAFISICA MEGARICA 25

Curd, B, 1991, “Parmenidean Monism”, Phronesis, vol. 36, no. 3, pp. 241-264.

Diels, H.G. y W. Kranz, 1952, Die Fragmente der Vorsokratiker, Weidmann, Ber-
lin.

Dies, A., 1956, Platon. Le Sophiste, 3a. ed. , Les Belles Lettres, Paris (la. ed.
1923).

Doring, K., 1972, Die Megariker. Kommentierte Sammlung der Testimonien, Grii-
ner, Amsterdam.

Dorion, L.A., 1995, Aristote. Les Réfutations sophistiques, Vrin, Paris.

Drozdek, A., 2007, Greek Philosophers as Theologians: The Divine Arché, Ash-
gate, Burlington.

Field, G.C., 1948, Plato and his Contemporaries. A Study in Fourth Century Life
and Thought, Methuen, Londres (1a. ed. 1930).

Fronterotta, E, 2007, Platone. Sofista, BUR, Milan.

Gardella, M., 2014a, “Conflictos socraticos en el Eutidemo: la critica platénica a
la dialéctica megarica”, Argos. Revista de la Asociacion Argentina de Estudios
Cldsicos, vol. 36, no. 1, pp. 47-67.

Giannantoni, G., 1990, Socratis et socraticorum reliquiae, Bibliopolis, Napoles,
4 vols.

Gillespie, C.M., 1911, “On the Megarians”, Archiv fiir Geschichte der Philosophie,
vol. 24, no. 2, pp. 218-241.

Guthrie, WK.C., 1969, A History of Greek Philosophy III. The Fifth Century En-
lightenment, Cambridge University Press, Cambridge [version en castellano:
Historia de la filosofia griega III. Siglo V: Ilustracién, trad. J. Rodriguez Feo,
Gredos, Madrid, 1994].

Henne, D., 1843, LEcole de Mégare, Joubert, Paris.

Hintikka, J., 1964, “Aristotle and the Master Argument of Diodorus”, American
Philosophical Quarterly, vol. 1, no. 2, pp. 101-114.

Humbert, J., 1967, Socrate et les Petits Socratiques, Presses Universitaires de
France, Paris.

Mallet, M.C., 1845, Histoire de Uécole de Mégare et des écoles d’Elis et d’Erétrie,
Crapelet, Paris.

Marsico, C., 2013a, Los fildsofos socrdticos, Losada, Buenos Aires, 2 vols.

, 2013b, “Ni el hombre es blanco ni el caballo corre. Argumentos antipla-
ténicos en Estilpén de Mégara”, Méthexis, vol. 25, pp. 17-34.

Marsico, C. y H. Inverso, 2012, Platén. Eutidemo, Losada, Buenos Aires.

Montoneri, L., 1984, I Megarici. Studio storico-critico e traduzione delle testimo-
niange antiche, Universidad de Catania, Catania.

Mourelatos, A.PD., 2008, The Route of Parmenides, Parmenides Publishing,
Nueva York (1a. ed. 1970).

Muller, R., 1988, Introduction a la pensée des Mégariques, Vrin, Paris.

———, 1985, Les Mégariques. Fragments et témoignages, Vrin, Paris.

Rowe, C., 2007, “The Form of the Good and the Good in Plato’s Republic”,
en D. Cairns, E Herrmann y T. Penner (comps.), Pursuing the Good: Ethics
and Metaphysics in Plato’s Republic, Edinburgh University Press, Edimburgo,
pp. 124-153.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 23



26 MARIANA GARDELLA

Schleiermacher, E, 1824, Platons Werke, Reimer, Berlin, 2 vols.

Von Fritz, K., 1931, “Megariker”, en Pauly-Wissowa Realenzyklopddie der clas-
sischen Altertumswissenschaft, Metzler, Stuttgart, supl. V, coll. 707-724.

Weidemann, H., 2008, “Aristotle, the Megarics, and Diodorus Cronus on the
Notion of Possibility”, American Philosophical Quarterly, vol. 45, no. 2, pp.
131-148.

Zeller, E.G., 1844-1852, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen
Entwicklung, Reisland, Leipzig [version en inglés: Socrates and the Socratic
Schools, trad. O.J. Reichel, Longmans, Green and Co., Londres, 1877].

Recibido el 20 de febrero de 2014; aceptado el 14 de agosto de 2014.

Didnoia, vol. LIX, no. 73 (noviembre de 2014).

dianoia / O1metafisicamegarica / 24





