240 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Arturo Ponce Guadian, Ibn Jaldiin: la tradicién aristotélica en la “Ciencia
nueva”, El Colegio de México, México, 2011, 182 pp.

Ibn Jaldiin (Tdnez, 1332-El Cairo, 1406) es uno de los pensadores mas repre-
sentativos de la tradicion islamica y, al mismo tiempo, un personaje desatendi-
do lo mismo entre los historiadores de la filosofia que entre los especialistas en
filosofia isldmica. Su obra magna, al-Muqaddimah, traducida al castellano des-
de 1977 bajo el titulo Introduccién a la historia universal (trad. Elias Trabulse,
Fondo de Cultura Econémica, México), ha sido tratada como un documento de
interés histdrico y socioldgico, y los aspectos filoséficos que hay en ella prac-
ticamente se han ignorado. Ibn Jaldiin: la tradicién aristotélica en la “Ciencia
nueva” es una contribucién meritoria que se esfuerza por recuperar los elemen-
tos estrictamente filosoficos que subyacen tras la filosofia de la historia de Ibn

Didnoia, volumen LVIII, nimero 70 (mayo 2013): pp. 240-248.

dianoia / d70res / 26



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 241

Jaldun. Ademas, ofrece un panorama histdrico de gran utilidad para quienes
no estan familiarizados con el proceso de recepcién de la filosofia griega en el
entorno isldmico ni con los debates teoldgicos y filos6ficos que se suscitaron en
ese mismo contexto.

Si algo llama la atencién en Ibn Jaldiin es, como lo subraya Ponce Gua-
dian, el modo en que concibe la racionalidad del acontecer histérico (p. 13).
En efecto, tal parece que Ibn Jaldiin plante6 de manera precoz algo parecido
—aunque, como veremos, ciertamente distinto— a lo que filésofos como Vico
v Hegel sostendrian siglos después, a saber, la necesidad de una ciencia inde-
pendiente con un método propio cuyo objeto de estudio fueran las causas del
acontecer histérico y no los acontecimientos particulares del pasado. En este
sentido, Ibn Jaldin inaugura una “ciencia nueva” cuyos “aspectos nodales”,
seglin Ponce, son los siguientes: i) el deslinde entre dos facetas de la historia:
una exterior (la narracién de hechos pasados) y una interior (las causas que
explican el modo en que se suscita el acontecer histérico); ii) la distincién entre
los métodos utilizados en cada una de esas facetas (una utiliza un verdadero
método de investigacidn racional y la otra se reduce a un método imitativo);
iii) la distincién, ademas, entre dos actitudes frente al hecho histdrico, una
critica destinada a determinar desde el juicio propio la veracidad de los datos
histdricos y otra mas bien acritica que tinicamente recopila y transmite infor-
macidn, y iv) la integracion y articulacién de distintos elementos conceptuales
que, como veremos, daran lugar a una ciencia nueva (p. 14). Segin Ponce —y
ésta es la hipotesis central de su libro—, los elementos que condujeron a Ibn
Jaldun a la fundacién de esta ciencia nueva se fundamentan primordialmente
en la tradicion aristotélica (p. 14). Esta aseveracion es, a primera vista, bastan-
te obvia. El lector infiere de inmediato que, dado el consabido impacto de la
filosofia aristotélica en el contexto isldmico, es légico creer que Ibn Jaldun es
parte, como Avempace o Averroes, de la tradicién grecoislamica y, por lo tanto,
evidentemente incorpord elementos aristotélicos a su propio pensamiento. No
obstante, lo complejo es descifrar el modo en que el aristotelismo influye en
un pensador que, a diferencia de Avempace y Averroes, se vale de un conjunto
de presupuestos aristotélicos (y otros pseudoaristotélicos) con la finalidad de
dar lugar a una ciencia o disciplina filoséfica que no existe ni en Aristdteles, ni
en Avempace, ni en Averroes, a saber, la filosofia de la historia vinculada con
la comprensién de la sociedad, el Estado y la civilizacion. Por ello, el objetivo
primordial de este libro es detectar y determinar el papel que tiene la filo-
sofia aristotélica —y yo agregaria que filtrada por algunos de sus intérpretes
islamicos— en la fundamentacién de la “ciencia nueva” de Ibn Jaldin y, al
mismo tiempo, mostrar los presupuestos filoséficos de los que surge la critica
historiografica musulmana.

El libro esta compuesto por seis capitulos. Los tres primeros son histérico-
contextuales, en el cuarto se exponen de modo panoramico los aspectos princi-
pales del pensamiento de Ibn Jaldiin, en el quinto se habla de su concepcién de
la filosofia de la historia y, finalmente, el sexto se ocupa de las contribuciones
de la “ciencia nueva” y su vinculacion con la sociedad, el Estado y el desarro-

Dignoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 27



242 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

llo de la civilizacién. En lo que sigue hablaré a grandes rasgos del contenido de
los tres primeros capitulos y posteriormente discutiré algunos planteamientos
que aparecen en los capitulos cuarto, quinto y sexto y que, a mi juicio, son
relevantes para debatir sobre el modo en que la filosofia aristotélica contri-
buy6 al surgimiento y desarrollo de la filosofia de la historia en un contexto
musulman.

El capitulo primero estd dedicado a la formacién intelectual y la iniciaciéon
politica de Ibn Jaldiin. Su bagaje tanto cultural como politico, filoséfico y re-
ligioso es indispensable, como bien lo hace notar Ponce, para comprender a
fondo el enfoque de la Mugaddimah. Como es habitual entre los pensadores
islamicos, la formacién de Ibn Jaldiin es sorprendente: estudié lectura del Co-
ran, ciencia de las tradiciones o hadices, ciencia juridica de la escuela maliki,
teologia (kalam), mistica, exégesis coranica, gramatica arabe, retdrica, poe-
sia y literatura, légica y matematicas, fisica y metafisica. Entre algunos de los
pensadores isldmicos que habria estudiado se encuentran al-Razi, al-Gazali,
Averroes, Avicena y otros mds. El autor observa que muy probablemente Ibn
Jaldun conocié en su juventud los comentarios de Averroes a algunas obras 16-
gicas de Aristételes, a la Fisica y a la Metafisica. Sin embargo, tal parece que no
conocié tratados como el Fasl al-magqal (Tratado decisivo) o el Kashf ‘an manahiy
al-adilla (Métodos de las demostraciones), fundamentales para comprender el
modo en que Averroes concibid la relacidn entre filosofia y religion. Tal parece,
explica Ponce, que Ibn Jaldiin encontré mas atractiva la filosofia de Avicena
que la de Averroes (pp. 24-25). Sin embargo, como bien apunta, para com-
prender el pensamiento de Ibn Jaldin no basta con reconocer sus influencias
filoséficas, sino que también hay que estudiar su participacién politica en el es-
cenario norteafricano y, sobre todo, su posterior traslado a al-Andalus en 1362.
Fue alli donde Ibn Jaldiin concibid su critica en contra de los fildsofos por ser
sumamente especulativos y por lo tanto incapaces, segin €él, de comprender el
arte y los métodos de la politica.

La fractura entre el saber tedrico de los fil6sofos y el ejercicio de la politica
es esencial para comprender los primeros pasos hacia la configuracién de la
“ciencia nueva”. Se sabe que los drabes conocieron practicamente todo el cor-
pus aristotélico, pero no la Politica ni la Constitucion de Atenas. Sin embargo,
la Etica nicomdquea fue bien conocida y comentada tanto por Alfarabi como
por Averroes. Pues bien, tal parece que con la Nicomdquea bast6 para que Ibn
Jaldun —y a mi juicio también Alfarabi y Averroes— se percatara de que la
reflexién sobre los asuntos politicos y los hechos histéricos estan lejos de las
abstracciones tedricas y exigen un método empirico vinculado con la realidad
y la accion. Esto no quiere decir que Ibn Jaldiin empleara un método empirico
para la comprensién de los hechos histéricos. Lo atractivo es que su formacién
filoséfica, explica Ponce, “le permitié vislumbrar que los acontecimientos his-
téricos no son producto del azar y que los actos humanos no son gratuitos.
Por el contrario, si son examinados cuidadosamente se descubrira la existencia
de una estructura racional interna que hace posible su inteligibilidad” (p. 38).
A mi entender, Ibn Jaldiin se encontré con que el hecho histérico no podia

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 28



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 243

comprenderse ni con el método de las ciencias tedricas ni tinicamente con el
de las ciencias practicas y, por lo tanto, dedujo que la historia tenia una 16-
gica interna. Vale la pena, en mi opinién, discutir qué tan aristotélica es esta
visién.

En el capitulo segundo se narran los origenes del pensamiento teoldgico-
filoséfico en el Islam. Ponce presenta de manera sintética el proceso de trans-
misién de las ciencias griegas al entorno islamico, los primeros movimientos
de traductores y la fundacién de la Casa de la Sabiduria, en Bagdad, un centro
tanto de traduccién como de produccién cientifica. En este capitulo se incluyen
también algunos apartados sobre los origenes de la teologifa islamica y a las dos
escuelas teoldgicas mas representativas, a saber, la de los mu’tazilies y la de los
as’ariyya. La referencia a estas dos escuelas es relevante puesto que cada una
asimil6 la filosofia de un modo distinto. Los mu’tazilies suelen considerarse
partidarios de una visién mds racionalista de la religién y, por ello, fueron
opositores del determinismo religioso y partidarios, tal como lo explica Ponce,
del libre albedrio. Los as’ariyya sostuvieron una postura intermedia entre el
racionalismo de los mu’tazilies y el literalismo de los tradicionalistas (i.e., los
hanbalitas). La postura de los as’ariyya con respecto a la posibilidad del libre
albedrio es, a mi juicio, una de las mas interesantes. El autor se refiere a ella
brevemente. Se trata, en efecto, de la llamada doctrina kasb o de la adquisicién
que intenta postular, en palabras de Ponce, “una especie de sincronia entre el
Dios creador y el hombre adquiriente” (p. 63). Desafortunadamente, el espacio
que el autor dedica al andlisis de esta doctrina es muy limitado. Creo que el
modo en que AS’ari plantea esta doctrina y las discretas variantes que tiene
en la teologia de al-Gazali son clave para entender el modo en que el Islam
intenta conciliar la omnipotencia divina con la posibilidad del libre albedrio
y, a mi juicio, éste es un aspecto relevante para el tema discutido en el libro:
¢es Dios esa racionalidad que guia la historia o son las acciones de los agentes
humanos las que marcan su curso? Habra que esperar hasta el capitulo sexto
para conocer la respuesta de Ibn Jaldin.

El capitulo tercero aborda la historiografia musulmana antes de Ibn Jaldin.
Ponce explica que el desarrollo de las teorias relacionadas con la historia en
el contexto islamico se vio impedido por la serie de criticas que en el siglo 1x
tedlogos y fildsofos lanzaron contra los criterios cientificos de los historiadores
(p. 69). Tras un recorrido bastante esclarecedor sobre dichas criticas y el modo
en que los historiadores respondieron a ellas (pp. 69-74), Ponce concentra en
tres paginas una exposicion lo suficientemente ilustrativa sobre la historiogra-
fia musulmana en al-Andalus y el Magreb.

Con estos tres capitulos Ponce ofrece el contexto necesario para compren-
der el pensamiento filoséfico de Ibn Jaldin. El capitulo cuarto revisa el modo
en que el pensador tunecino enfrenta los siguientes problemas filos6ficos: la
relacién entre razon y fe, los limites de la razdn, el lugar del ser humano en el
universo, el alma humana y los fundamentos epistemolégicos del conocimien-
to histdrico. Como se ve, en este capitulo aparecen ya algunas de las nociones
filoséficas que influirdn en la construccion de la “ciencia nueva”. El conflicto

Dignoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 29



244 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

entre razén y fe fue un tema central en el Islam medieval. No existe ni un
filésofo ni un tedlogo que no lo haya tratado. Ponce sostiene que a este respec-
to dos pensadores as’aries influyeron de manera importante en Ibn Jaldin, a
saber, al-Razi (partidario de un racionalismo extremo que anula el valor de la
revelacion) y al-Gazali (un te6logo que tiende a interpretarse como un fideista,
aunque, a mi juicio, no lo sea). El modo en que cada uno de estos dos pensado-
res aborda el problema es distinto y con sus respectivas complejidades. El autor
no abunda lo suficiente en el modo en que ambos influyeron en Ibn Jaldiin. No
obstante, lo que veo claro es que éste no adoptd el punto de vista de ninguno de
los dos pues, de acuerdo con el andlisis de Ponce, su intencién era “resguardar
a la fe contra los embates de una razén desbordada” (p. 78). De modo que
“el problema central, desde la perspectiva de Ibn Jaldun, no era determinar si
el uso de la razén estaba permitido por la ley, sino deslindar los alcances de la
razén misma. Propdsito que preludia, en cierto modo, el proyecto kantiano de
establecer los limites de la razén pura” (p. 78).

Para establecer los limites de la razén, Ponce explica que Ibn Jaldin “some-
tié a critica los fundamentos del conocimiento filoséfico-metafisico basado en
el principio de causalidad” (p. 80). De este modo, Ibn Jaldiin sostuvo que si
bien es cierto que el orden natural se rige por multiples relaciones causales, és-
tas son inabarcables para la razén humana. En otras palabras —y esto se aleja,
seglin veo, de la visién aristotélica—, en una secuencia ascendente de causas
existe un punto en el que la razén debe detenerse y aceptar sus limitaciones
para acceder a la totalidad y a lo trascendente. Ponce sostiene que esta postura
concuerda con la aristotélica. Sin embargo, me parece que no es asi: la visién
de Ibn Jaldiin concuerda, mdas bien, con las criticas que Juan Filépono, un
tedlogo bizantino del siglo vI y autor de Contra aristotelem, esgrimié en contra
del Estagirita. Juan Filépono fue bien conocido entre los teélogos musulmanes,
principalmente entre los as’ariyya, quienes encontraron en su planteamiento fi-
loséfico una serie de argumentos que respaldaban la necesidad de un principio
creador del mundo.

Juan Filépono utiliz6 precisamente los argumentos aristotélicos para mos-
trar que éstos concluian con la necesidad de una causa primera y que, por lo
tanto, Aristételes era inconsistente al defender por una parte la eternidad del
mundo y, por otra, rechazar la posibilidad de una serie infinita de causas. Sin
duda, la interpretacion jalduniana de la causalidad es un tema que podria gene-
rar bastante discusién. En efecto, como observa el autor, es claro que la postura
de Ibn Jaldin se aleja de la de al-Razi (partidario de una lectura racionalista
en la que el ser humano es capaz por sus propias fuerzas de descifrar el orden
natural), y se aleja de la de al-Gazali (un critico implacable de la nocién de
causalidad). Ibn Jaldiin no pretende eliminar la nocién de causalidad natural,
sino mostrar mas bien nuestra incapacidad para abarcar todas las relaciones
causales. Sin embargo, ésta es una postura que, a mi juicio, no es precisamente
aristotélica.

La visién de Ibn Jaldiin sobre el ser humano también parece inspirada
en Aristoteles. Sin embargo, una vez mads, aparentemente no se trata de un

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 30



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 245

Aristételes puro, sino de uno filtrado por interpretaciones neoplaténicas muy
comunes, como lo sefiala Ponce desde los primeros capitulos, en el entorno
islamico. La concepcién jalduniana segun la cual el ser humano es un com-
puesto de cuerpo y alma, pero que lo propio del alma es trascender las limi-
taciones del cuerpo, no es tan aristotélica como parece. Me atreveria a sugerir
que su concepcién del ser humano estd mucho mas cerca de la visiéon dualista
de Avicena que de la aristotélica. De nuevo, creo que el aristotelismo de Ibn
Jaldun es discutible. Si nos cefiimos a la explicacién de Ponce, creo que po-
demos detectar distintos elementos interpretativos que provienen de la visién
neoplatonizante de los fildsofos islamicos y que en varios aspectos se separa
notoriamente del aristotelismo puro. Asi las cosas, es cierto, como afirma el
autor, que Ibn Jaldiin adoptd la distincién aristotélica entre los animales y los
seres humanos en funcién de las capacidades intelectivas de éstos. No obs-
tante, insisto en que hay elementos que provienen de los fildsofos islamicos:
por ejemplo, la intervencidn de la facultad cogitativa tal como la describe Ibn
Jaldiin no es aristotélica, sino que suena mas bien averroista. Es cierto que su
comprensién de los tipos de intelecto podria provenir, como sugiere Ponce, de
al-Gazali, pero no hay que olvidar que la comprensién de este tedlogo proviene
de la de Avicena quien, a su vez, se separa de Aristdteles al concebir, en vez
de dos, cuatro operaciones del intelecto. Ahora bien, llama la atencién que
Ibn Jaldiin utilice una terminologia distinta de la de Avicena y al-Gazali para
referirse a los tres intelectos que concibe. La descripcién que hace ademas de
los grados de conocimiento (el de las representaciones conceptuales, el cono-
cimiento experimental y el hipotético) es también original y, hasta donde sé,
no aparece en ningtn otro filésofo isldmico. Esa triparticion me parece una
aportacién muy interesante y poco explorada entre quienes hemos discutido
la tradicién interpretativa de De anima 3.5. Sospecho las razones por las que
Ibn Jaldun ha sido marginado: su visién del intelecto parece muy alejada del
planteamiento aristotélico, aunque ofrece a cambio una perspectiva distinta y
ciertamente muy original.

La concepcién jalduniana del alma también es de llamar la atencién. En
algunos aspectos es, en efecto, aristotélica, pero en otros es notoriamente dis-
tinta. Por ejemplo, mientras que Aristételes distingue entre el alma vegetativa,
la sensitiva y la racional, Ibn Jaldin concibe un alma inferior limitada a la
percepcién sensible y la imaginacidon, un alma que trasciende la percepcién
sensible y tiene por objeto la autorreflexion y, por dltimo, un alma superior ca-
paz de despojarse de la naturaleza humana para unirse al mundo de los angeles
(pp- 88-89). Esta triparticién se aleja sin duda de la visidn aristotélica. No obs-
tante, Ponce sostiene que “Ibn Jaldiin incorpord la teoria aristotélica del alma,
en la que se diferencian sus facultades, en tanto permanece ligada al cuerpo y
su actividad como alma en si o intelecto puro” (pp. 89-90). No concuerdo con
la asociacion que el autor establece entre la concepcién aristotélica del alma y
el intelecto (notis) y la visidn jalduninana. Es bien sabido que el tratamiento
del noiis en De anima 3.5 es por demas complejo y oscuro. Una vasta tradicién
de intérpretes desde la Antigiiedad tardia hasta filésofos medievales de las tres

Dignoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 31



246 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

tradiciones monoteistas, e incluso aristotelistas contempordneos, se han ocu-
pado de desentrafiar los pasajes que se refieren a la naturaleza del notis como
algo separable. Es imposible desarrollar y problematizar en pocas lineas las
distintas interpretaciones de De anima 3.5. Sin embargo, si es posible sefialar
que la postura de Ibn Jaldin tal y como la describe el autor esta lejos de ser
aristotélica. Escribe Ponce:

Ibn Jaldiin adopt6 la teoria aristotélica del alma, que los filésofos mu-
sulmanes habian aceptado. El alma humana —para él— es una esencia
espiritual que, mientras existe en el cuerpo y sujeta a sus condiciones,
pasa de la potencia al acto. [...] De manera que el alma existe primero
en potencia, con una disposiciéon para la percepciéon y recepcion de las
formas universales y particulares; posteriormente completa su desarrollo
y su existencia en acto con la cooperacién del cuerpo, que la acostumbra
a recibir las percepciones de los sentidos, y a través de la aprehension
continua de las nociones universales. (pp. 90-91)

Para Aristoteles el alma no es una “esencia espiritual”. Tampoco lo es para
ninguno de los filésofos musulmanes. Llama la atencién también que en este
pasaje se aluda a la preexistencia del alma, una vision inadmisible no sélo
para Aristételes, sino también para Avicena y Averroes. La asociacién entre Ibn
Jaldun y el aristotelismo en este punto requeriria un tratamiento mds preciso.
¢Sera que, como Ponce parece sugerir (p. 91), la verdadera influencia de Ibn
Jaldun proviene de los Hermanos de la Pureza? De ser asi, habria que discutir
la comprensién del alma en esta secta filoséfica cuyo enfoque tiende més bien
a cierto eclecticismo filoséfico.

Tras la presentacién panordmica del pensamiento de Ibn Jaldiin, Ponce de-
dica el capitulo quinto a la concepcién jalduniana de la filosofia de la historia.
El capitulo cuarto termina anunciando escuetamente el “fundamento episte-
molégico del conocimiento histérico” (pp. 93-94): de los tres mundos que
existen en el planteamiento de Ibn Jaldiin (el de la percepcién sensible, el
de los conocimientos adquiridos y existentes en nuestro interior, y el mundo de
los espiritus y los angeles que esta por encima de nosotros), el que mejor po-
demos comprender es el de los seres humanos (p. 94). Esta serfa la antesala
para entender las razones por las que Ibn Jaldin se dio a la tarea de culti-
var una ciencia destinada a la comprensién racional del acontecer histérico.
Ya enuncidbamos desde el comienzo los “aspectos nodales” de esta ciencia.
Ahora bien, la parte medular del capitulo quinto es la deteccidn, ahora si,
de los elementos propiamente aristotélicos que subyacen tras la concepcién
jalduniana de la historia. Veo, con toda claridad, la influencia de la Etica ni-
comdquea: Ibn Jaldin defiende la facultad deliberativa de los seres humanos
y la importancia que ésta tiene para definir el curso de las acciones; defiende
también la eleccién humana y nuestra capacidad para discernir entre lo bueno

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 32



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 247

y lo malo y concibe la necesidad de discernir entre la causalidad natural y la
convencional (p. 116). Estos elementos son indispensables en el pensamiento
de Ibn Jaldiin para comprender al ser humano como un agente histérico y
descartar, por lo tanto, el determinismo de algunos teélogos musulmanes. Es
claro también que, aunque Ibn Jaldiin postula, como Hegel y Vico, una cien-
cia que se ocupa de evidenciar el acontecer racional de la historia, por otro
lado, como afirma Ponce categdricamente, el tunecino descarta que el curso
histérico dependa de un plan divino o providencial (p. 117). Sin embargo, me
llama la atencién la asociacion que el autor sugiere entre la comprension de la
teoria de los actos humanos de Ibn Bayya (Avempace) y la de Ibn Jaldin. Me
pregunto si Ibn Jaldiin no habrfa conocido el comentario de Averroes a la Etica
nicomdquea donde lo mismo Alfarabi que Avempace aparecen mencionados en
muchas ocasiones. No descartaria que ésta fuese una ruta de investigacién que
podria ser bastante fructifera.

El sexto y ultimo capitulo es esclarecedor. Ponce explica que el objetivo de
la “ciencia nueva” es revelar la racionalidad interna de los hechos histéricos.
Para ello, es indispensable analizar la 1égica de la organizacién social a la que
los seres humanos tienden por naturaleza; pero, ademads, Ibn Jaldun plantea la
necesidad de atender cuestiones geogréficas, climaticas, ambientales y alimen-
tarias, factores que también influyen y determinan las formas de sociabilidad
y de supervivencia humanas. La ciencia nueva se interesa también en el ana-
lisis de las formas de gobierno y en el desarrollo de las civilizaciones. No es
necesario —y en ello Ponce tiene toda la razén— esperar a Vico o a Hegel
para percatarnos de que la filosofia no puede ignorar que el ser humano ha de
comprenderse inmerso en su contexto histérico-cultural. Ibn Jaldiin se percatd
tempranamente de esto.

En conclusion, sostiene Ponce, “los elementos tedricos que le permitieron
a Ibn Jaldiin concebir y fundamentar su gran obra son el resultado de un
proceso cultural y politico producido con el surgimiento del Islam a través
de la asimilacién de éste de buena parte de la cultura clasica griega” (p. 153).
El corpus aristotélico influyé notablemente, como se sabe, en los filésofos y
te6logos musulmanes. Ponce muestra a lo largo de estas paginas que, a su
manera, Ibn Jaldin también forma parte de lo que tal vez podria denominarse
la “tradicién aristotélica islamica”. Lo atractivo del planteamiento de Ponce
es que nos muestra cémo con elementos filosdéficos muy similares a los de
pensadores de la talla de Alfarabi, Avicena, al-Gazali, al-Razi, Avempace y
Averroes, Ibn Jaldiin fue capaz de conformar una “nueva ciencia”.

La bibliografia omite algunos titulos de reciente aparicién que hubiese sido
sumamente Util consultar. Pienso, por mencionar solamente un par, en el es-
tudio de Zaid Ahmad, The Epistemology of Ibn Khaldun (Routledge, Londres/
Nueva York, 2010), o en el volumen cuya edicién estuvo a cargo de Massimo
Campanini, Studies on Ibn Khaldun (Polimetrica, Monza, 2009). Por otra parte,
el 1éxico trilingiie (espafiol, griego, arabe) que se incluye al final del libro es de
gran ayuda.

Dignoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 33



248 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

El planteamiento de Ponce es interesante y, sin duda, abre varios frentes
de discusion. La literatura secundaria escrita en castellano y destinada a dar
a conocer el pensamiento de Ibn Jaldiin es escasa y, por ello, hacen falta es-
tudios que, como éste, contribuyan a la difusién de pensadores que han sido
marginados injustamente.

Luis XAVIER LOPEZ FARJEAT
Universidad Panamericana, México
Facultad de Filosofia y Ciencias Sociales
llopez@up.edu.mx

dianoia / d70res / 34



