RESENAS BIBLIOGRAFICAS 219

Juan Arnau, Cosmologias de India. Védica, samkhya y budista, Fondo de
Cultura Econémica, México, 2012, 172 pp.

Dada la atin precaria situacion, eternamente en ciernes, de los estudios sobre
filosoffa india en el mundo de habla hispana, no podemos sino congratular-
nos de que, tras un excursus igualmente prolifico y luminoso por temas como
la filosofia de la traduccién (Rendir el sentido, Valencia, 2008) y el didlogo
intercultural (Elogio del asombro, Valencia, 2010; Vasubandhu/Berkeley, Valen-
cia, 2011), Juan Arnau haya vuelto a escribir un libro sobre temas puramente

Didnoia, volumen LVIII, nimero 70 (mayo 2013): pp. 219-223.

dianoia / d70res / 5



220 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

indios y que ademads lo haya hecho ampliando de manera significativa el ho-
rizonte intelectual al que se entregd con rigor y pasidn en titulos anteriores,
consagrados, por un lado, al pensamiento budista (Antropologia del budismo,
Barcelona, 2007; Leyenda de Buda, Madrid, 2011), en especial en su vertiente
mahayana a través de la obra de Nagarjuna (Fundamentos de la via media, Ma-
drid, 2004; La palabra frente al vacio, México, 2005; Abandono de la discusion,
Madrid, 2006), v, por el otro, a la tradicidn légica (Arte de probar, Madrid,
2008). Cosmologias de India expande en efecto ese horizonte e incursiona en
el pensamiento védico y el de la escuela samkhya, de modo que, bien vista, la
contribucién de Arnau al estudio de la filosofia india —aunque, como veremos,
con profundas implicaciones més alld del horizonte estrictamente indio— tiene
de entrada la virtud de cubrir un terreno bastante amplio, lo que confirma una
asombrosa erudicion, asi como esa rara mezcla de rigor académico y versatili-
dad ensayistica.

El agradecimiento es, por supuesto, extensible al Fondo de Cultura Econémi-
ca, la editorial detras del libro, que con esta publicacién confirma su compromi-
so con la divulgacién de obras dedicadas al estudio del pensamiento filoséfico
y religioso de la India. Al respecto, ademas de los tres titulos que Arnau ha
publicado en la famosa editorial mexicana (La palabra frente al vacio, Arte de
probar y Cosmologias de India), pueden citarse la doxografia de TM.P Mahade-
van (Invitacién a la filosofia de la India, 1998), uno de mi autoria (Pensamiento
y experiencia mistica en la India, 2007) y los clasicos de Edward Conze (EIl bu-
dismo, 1978), Mircea Eliade (El yoga: inmortalidad y libertad, 1991) y Wilhelm
Halbfass (India y Europa, 2013).

En cuanto al propio contenido del libro, conviene sefialar de entrada que
el lector encontrard en sus paginas el mismo tipo de narrativa que Arnau des-
pliega en otros ensayos a fin de entrelazar dos lineas discursivas con ejemplar
maestria. De una parte, me refiero a la descripcién, sin grandes rodeos, de
los aspectos elementales de las tradiciones bajo escrutinio —de modo que el
libro puede dar la impresién de no ser mas que una breve introducciéon al
pensamiento cosmoldgico de la India antigua—, y, de la otra, una apropiacién
interpretativa de esos mismos materiales basicos, la cual pone en entredicho
esa primera impresién y, antes bien, arriesga algunos paralelos mas alla de
los confines indios, acufla varias categorias definitorias y abraza ciertas tesis.
Tal como sucede con otros libros suyos, lo que asombra es la capacidad para
atender ambas tareas con similar esmero y luego discurrir con autoridad a tra-
vés de los vasos comunicantes y dreas de mutua fertilizacién que provoca esta
convergencia. Por consiguiente, ni el recuento de datos bésicos se reduce a una
exposicion simplista o carente de espiritu critico ni el analisis interpretativo
avanza al margen de un sustento textual s6lido. De nuevo, aquél es indisocia-
ble de éste y viceversa.

Asi, en la introduccién Arnau resume las transformaciones que ha experi-
mentado la cosmologia desde sus origenes entre las grandes culturas tradicio-
nales hasta las vertientes puramente experimentales, centradas de manera casi
exclusiva en los datos empiricos y alejadas de las preocupaciones de indole so-

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 6



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 221

terioldgica y psicoldégica. Es en busca de una reivindicacién de tales preocupa-
ciones y su actualidad, por igual entre filésofos y cientificos, donde un estudio
de las cosmologias indias puede aportar muchos y ricos elementos. Mas alla de
los posibles paralelos con las antiguas tradiciones mediterrdneas y semiticas,
la pregunta sobre la naturaleza del cosmos se concebia en la India como una
busqueda de los fundamentos metaempiricos de un universo sometido a pro-
cesos ciclicos de creacion y extincién. Para Arnau esto ha de entenderse como
la precedencia de la idea de conciencia sobre la de materia, y tal precedencia
es extensible, por lo tanto, a las nociones de espacio y tiempo, origen y destino
del universo, etc. Esto supone una distancia radical respecto del pensamiento
occidental, atraido mas por el entorno fisico y los objetos percibidos que por
la propia actividad de la conciencia, que en la India se valora sobre todo en
sus dimensiones moral y espiritual. En suma, la conciencia es un fenémeno
cdsmico, el universo un fenémeno mental, o bien, expresado negativamente,
ni la conciencia se reduce a un fendmeno cerebral, ni el cosmos a uno fisico.
He aqui la implicacién principal del libro, tan sugerente y provocadora para la
filosofia como para las neurociencias. He aqui, por lo tanto, el hilo que conecta
los tres capitulos que, como anuncia el subtitulo, lo componen, cada uno de
similar extension.

En el primero, Arnau pasa lista a los conceptos obligados de la cosmolo-
gia védica, como rta y dharma. Al respecto, me parece muy atinado que haya
puesto el énfasis en las dimensiones oral y litdrgica de la antigua cultura de
la India, con lo que se aparta de la tendencia a mistificar el corpus védico a la
luz de premisas que le son ajenas. Si hay un aspecto de la visién védica que
enmarca la manera como se vive y comprende el universo, ése es sin duda la
primacia de la verdad revelada, revelacién que se concibe como sonido primor-
dial, como palabra sagrada (vac), no sélo “un principio de inteligibilidad sino
el proceso mediante el cual el mundo se hace inteligible” (p. 40). Ahora bien,
para el hombre védico, vac acontece e impone su designio no en abstracto sino
en medio del fuego y las oblaciones con las que se honra a los distintos dioses,
de tal suerte que el cosmos mismo depende de la recreacién ritual de la palabra
revelada. En ultima instancia, explica Arnau, para el hombre védico tiempo y
espacio —y con estas determinaciones la realidad fenoménica en su conjun-
to, plural y compleja como es— representan una limitacién al fundamento, e
“implicita a esa limitacién parece haber una exigencia de superaciéon” (p. 50),
lo que Arnau interpreta como esa nostalgia, tan arraigada en el brahmanismo,
por el origen, la cual alcanzaria su versién mas radical en el samkhya.

Ahora bien, aunque el capitulo echa mano de una amplia seleccién de fuen-
tes primarias, en particular y por razones obvias los himnos especulativos de los
libros primero y décimo del Rgveda, asi como diversos pasajes de las Upanisads,
me parece que hubiera sido posible hallar importantes paralelos y una ruta
evolutiva mejor definida en el otro gran corpus especulativo del periodo, los
Brahmanas, en especial en el Satapathabrahmana. Asimismo, con excepcién
de unas cuantas referencias a propdsito de un pasaje de la Mundaka Upanisad

Dignoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 7



222 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

(p- 49), se resiente un poco la ausencia de alusiones a fuentes secundarias a lo
largo del capitulo.

Esta posible deficiencia desaparece en los capitulos subsecuentes, los cuales
presuponen, tdcita o abiertamente, un didlogo con diversas autoridades. En el
caso de la antigua cosmologia samkhya, tema del segundo capitulo, la discu-
sion recoge la opinién de especialistas como Garbe, Frauwallner y Larson, entre
muchos otros, todo ello a la luz de lo proclamado por el texto fundacional,
si bien tardio, de esta escuela, la Samkhyakarika, junto con algunas exégesis
clasicas, notablemente la de Vacaspati Misra (siglo x).

La eleccion del samkhya no es caprichosa, antes bien refleja la solvencia
con la que Arnau se mueve en los a veces escabrosos terrenos de la filosofia
india. En efecto, un libro sobre cosmologia india resultaria casi impensable sin
detenerse en las doctrinas del samkhya, tradicién que ha padecido, me parece,
un injustificado menosprecio y aun repudio no tanto por su supuesta defensa
del dualismo como por la enorme atenciéon que dentro y fuera de la India
recibieron a lo largo del siglo pasado las tradiciones monistas (advaita). Casi
siempre a partir de criterios ajenos a la propia cultura de la India antigua, estas
tltimas han sido apreciadas como la forma maés elevada de la filosofia oriental
y, por lo tanto, como la Unica y gran aportaciéon de la India al pensamiento
universal. El medio centenar de paginas que Arnau dedica al samkhya, en
especial el apartado final dedicado a la idea misma de dualismo (pp. 102-104),
representa, entonces, un primer y muy necesario antidoto, y, mas todavia, un
ejemplo sobre cdmo debe estudiarse la filosofia india. Asi pues, el libro subraya
la centralidad del sistema para el desarrollo de la filosofia india en general. No
en vano especialistas como Madeleine Biardeau consideraron que esta escuela
constituye la gran filosofia germinal de la India, de donde brotaria, a través de
un sinfin de derivados y ramificaciones, todo lo demas, y en este sentido quiza
sea cuestionable la tendencia de Arnau, hasta cierto punto comprensible por
sus intereses previos, a “presentir” la influencia del budismo temprano sobre el
samkhya (pp. 56, 93y 99), sin detenerse, dada la antigiiedad de esta tradicidn,
en la posibilidad contraria.

Entonces, tras reparar en algunos principios basicos, en especial en su impe-
tu taxonémico, plasmado en tecnicismos como tattva y guna, Arnau se adentra
en los problemas de orden cosmolégico que supone la enigmatica coexistencia
de los dos grandes principios postulados por este sistema: materia y espiritu
(prakrti y purusa), aquella activa y multiforme pero inconsciente, éste eterno
y puro pero inactivo. La conclusién vuelve con renovados brios a lo anunciado
en la introduccién: el universo es indisociable de la vida consciente, de la que
depende su emergencia, evolucion y posible superacion, en este caso a través
de un acto de complacencia y seduccidn al que se entregan ambos, materia y
espiritu.

Para ahondar todavia més en todo ello, Arnau dedica un tercer capitulo al
budismo, con lo que vuelve a los textos, autores y problemas que ha investi-
gado desde hace ya casi una década. Al igual que en el capitulo anterior, aqui
también es rico el intercambio de ideas con insignes buddélogos. En cuanto a

Didnoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 8



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 223

las fuentes primarias, cabe resaltar que el capitulo se centra en el llamado
budismo temprano, en particular en una seleccién de pasajes extraidos de la li-
teratura de los “discursos” (nikaya), asi como en la apropiacién escolastica que
la escuela sarvastivada emprendié del canon del Abhidharma (por ejemplo, el
Abhidharmakosa del filésofo Vasubandhu). Esta seleccién de fuentes pone en
claro el alcance del libro, centrado en el periodo antiguo del pensamiento indio
con algunos asomos, aqui y alla, al periodo clasico.

Como es de esperar, el recorrido por la cosmologia budista hace escalas ne-
cesarias en nociones clave como el karma y el samsara, el surgimiento condi-
cionado (pratityasamutpada) y la ley de la causalidad, los estados meditativos
y la vacuidad de determinaciones como espacio y tiempo, para confirmar de
nueva cuenta el hilo conductor del libro: mas alld de cualquier diferencia doc-
trinal respecto de las tradiciones védica y sarmkhya, algunas de ellas de hecho
insalvables, también para el budismo el universo es un “mapa de la mente”
(p. 154).

En cuanto al estilo y otros aspectos formales del libro es poco lo que esta
resefia tiene que decir. La prolifica obra de Arnau nos tiene ya acostumbrados
a una prosa versatil y al mismo tiempo elegante, casi siempre fluida y amena,
pero también rigurosa y académica cuando la situacion lo amerita. Este libro
no es la excepcidn y las faltas de esta indole brillan por su ausencia. Casi todas
las erratas que noté tienen que ver con el uso de los diacriticos para transliterar
los vocablos sdnscritos, por ejemplo rsi en vez de rsi (p. 23), rupa en vez de
ripa (p. 56) o prana en vez de prana (p. 80), por citar algunos casos obvios.
Asimismo, el libro mantiene una impecable uniformidad en su aparato critico, y
remite al lector a las fuentes primarias citadas o aludidas sin verter los pasajes
en el original sanscrito, lo que confirma su intencién de llegar a un publico
amplio y no sélo a especialistas. La tinica excepcidn a esta norma editorial esta
en la pagina 94, donde se cita completa la Samkhyakarika 17.

La bibliografia, sin ser exhaustiva, cumple a la perfeccién el propdsito de
iluminar el camino de quienes deseen profundizar en el tema. Al respecto, qui-
za& no habria caido mal un poco de academicismo e incluir, idealmente en una
seccién por separado, la informacién que corresponde a las fuentes primarias
consultadas (sea en el original sanscrito o en traduccién).

Desde luego, ninguno de estos sefialamientos le resta mérito a este extraor-
dinario libro, el cual considero, como todo lo que ha escrito Juan Arnau, una
gran aportacién capaz de despertar el interés del ptblico en general y servir
como obra de referencia entre los especialistas.

OscAR FIGUEROA CASTRO

Universidad Nacional Auténoma de México

Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias
figueroa@correo.crim.unam.mx

Dignoia, vol. LVIII, no. 70 (mayo 2013).

dianoia / d70res / 9



