RESENAS BIBLIOGRAFICAS 203

Adela Cortina, Las fronteras de la persona. El valor de los animales, la
dignidad de los humanos, Taurus, Madrid, 2009, 240 pp.

En su libro sobre la ética de los animales, Las fronteras de la persona. El valor
de los animales, la dignidad de los humanos, Adela Cortina discurre con la clari-
dad de analisis y la perspicacia que sus aficionados esperan de costumbre. Su
tesis principal es la siguiente: aunque los animales tienen un valor interno y
tenemos obligaciones hacia ellos, no tienen dignidad (una caracteristica de la
autoconciencia y autoestima) y, por lo tanto, no tienen derechos.

Para Cortina hay tres posturas con respecto a la consideracion ética de los
animales: 1) aceptar a los animales no humanos en el nticleo de la ética “en pie
de igualdad con los seres humanos”; 2) incluir a los animales en la ética “pero
introduciendo una gradacién en la relevancia moral”, y 3) “Dejar las cosas
como estdn por entender que las nuevas propuestas carecen de argumentos
suficientes como para modificar nuestras creencias” (p. 19). Su propdsito es
sostener un didlogo con posiciones diferentes “que se oponen a la idea de que
los seres humanos son los tinicos que forman parte del nicleo duro de la ética”
(p. 20). De hecho, lleva a cabo un andlisis muy perspicaz, aunque dirige su
critica principal especificamente a los “animalistas” por su creencia de que no
existe ninguna diferencia de estatus moral entre seres humanos y animales
no humanos —una idea extrema, en mi opinion, y al margen del debate—. Al
final, como voy a explicar, Cortina no toca suficientemente la segunda postura,
sobre la teoria de una gradacidn entre seres con respecto a su estatus moral.

Didnoia, volumen LVII, nimero 68 (mayo 2012): pp. 203-213.



204 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

En capitulos sucesivos, Cortina analiza cinco perspectivas modernas sobre el
tema. Empieza con la teoria de los deberes indirectos, la cual es explicitamente
antropocéntrica al atribuir derechos morales tinicamente a los seres humanos
—miembros de la comunidad de sujetos morales—. Sin embargo, segtn esta
tradicidn,

quien se habitia a no ser compasivo, agradecido y responsable con los
animales acaba no siéndolo tampoco consigo mismo ni con los demaés
hombres. [...] La crueldad es un mal habito, es un vicio y no una virtud,
expresivo de un mal caracter. [...]. Para acostumbrarse a respetar a las
personas es preciso cultivar determinados habitos y virtudes de compasidn,
gratitud, cuidado. (p. 65)

Segun lo anterior, solamente tenemos deberes indirectos hacia los animales con
el propésito de desarrollar nuestro cardcter. Actuar de manera cruel implica
una falta de humanidad.

Sin estar en desacuerdo con este sentimiento, Adela Cortina dice que esta
tradicion “se resiste a reconocer en los animales algiin valor interno, por el que
las personas se vieran obligadas a tratarlos bien de un modo directo, y no sélo
indirecto” (p. 82). Insiste en que es posible tener obligaciones con seres que no
tienen derechos.

Luego, con respecto a los fildsofos que consideran la ética (y la politica)
como un contrato social, parece facil demostrar la exclusion de los animales.
Si la moral se sustenta en un contrato, solamente los seres con habilidad para
contratar pueden ser sujetos morales y formar parte de la comunidad moral.
Esto no implica que los seres humanos no puedan contratar con otros seres hu-
manos para reconocer obligaciones respecto de los animales, el mundo bidtico
o los sistemas ecoldgicos. Sin embargo, el contractualismo es explicitamente
antropocéntrico y, aunque puedan ser beneficiarios del contrato, los animales
no son firmantes, asi que cualquier deber que se atribuya a los animales es in-
directo. La conclusién de Cortina con respecto a la teoria contractualista es la
siguiente:

El nudcleo de la cuestion serfa hoy dia tratar de analizar si hay deberes
morales directos en relacién con los animales y con la naturaleza porque
tienen un valor interno y no sélo instrumental, aunque no se puedan re-
conocer derechos porque no tienen la capacidad de entender qué sea un
derecho y porque son miembros de comunidades en que ese discurso ca-
rece de sentido. (p. 100)

Sin embargo, Cortina afirma que “los animales forman comunidades que con-
viven ateniéndose a las normas de la naturaleza, pero no a normas construidas
por ellos mismos” (p. 99). No obstante, en mi opinién, puesto que el contrato
social nunca es algo escrito ni construido por los miembros de una sociedad,

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 205

sino algo implicito en la interaccién social, no hay razén obvia para excluir, por
ejemplo, a los animales domésticos o a los animales de produccién. Creo que
una familia puede tener un contrato implicito con su perro o su gato. El perro
tiene que comportarse bien a cambio de recibir alimentacién y alojamiento.
Ademas, parece que este acuerdo estd apoyado por un tipo de afecto mutuo.
Y, como reconoce la misma Cortina, normalmente creemos que un animal, tras
haber trabajado la mayor parte de su vida, merece la oportunidad de vivir
en paz hasta el fin de su vida natural (pp. 63-64). (A la autora no le gusta
usar la palabra “derecho” en este contexto, pero es algo normal usarla de esta
manera.)

En tercer lugar, Cortina se enfoca en los utilitaristas. La idea basica de los
utilitaristas es que, puesto que la funcién de la moral es maximizar los intereses
de todos en cuanto sea posible, es preciso incluir a los animales en el ambito
de la consideracién moral porque tienen intereses. Como seres sensibles tienen
un interés natural en no sufrir. La consideracién moral no depende de que se
pueda razonar moralmente, tampoco de que se pueda contratar socialmente,
sino de que se pueda sufrir. La moralidad es asunto de los intereses de seres
sensibles y por eso es injusto excluir a los animales no humanos. Cortina men-
ciona que, segun el utilitarista kantiano R.M. Hare, la regla de oro se aplica a
todos los seres sensibles en la medida de su propia naturaleza (p. 115).

Hay una diferencia conceptual entre Cortina y los utilitaristas (de hecho, esa
diferencia también esta presente en los mismos utilitaristas) sobre el uso de la
palabra “derecho”. Algunos utilitaristas (Bentham en particular) la reservan
para asuntos legales —legislados por gobiernos legitimos—. Otros, como Peter
Singer, dicen que la palabra comtinmente indica una demanda que puede ser
o legal o moral, y que se puede usar el concepto en ambos sentidos. Por el
contrario, Adela Cortina, junto con los teéricos fundacionistas, opina que este
concepto indica derechos naturales (pp. 119-120) como algo previo al pensa-
miento moral o anterior a la formacién de la comunidad moral. Este es el fondo
de su uso en relacién con el concepto de dignidad y de que reserve la palabra
“derechos” especificamente para seres humanos. En la opinién de Cortina, si
no contamos con un concepto de naturaleza humana anterior al pensamiento
moral, es imposible demandar a los legisladores que conformen las leyes a
una perspectiva moral. De hecho, este analisis de la naturaleza de la moral
es lo que marca la distincion crucial de Cortina entre el valor (sin dignidad)
de los animales y la dignidad especial de los seres humanos. En mi opinién,
la consecuencia de este punto bdasico es que limita la comunidad moral y la
idea de derechos inherentes a los seres humanos y, por lo tanto, imposibilita
la consideracién de una gradacion de derechos morales (regresaré a esto en un
momento).

Por supuesto, cada filésofo tiene la libertad de usar la palabra “derecho” en
su sentido preferido. Sin embargo, los utilitaristas tienen una respuesta clara a
la afirmacién de Cortina acerca de que si no insistimos en los derechos natura-
les o derechos humanos anteriores a los dados por la sociedad nos quedamos
“inermes ante la voluntad de los legisladores y no tenemos ninguna base firme

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



206 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

para exigir que se legisle en un sentido u otro, si no es por la pura presién
social, que nunca puede ser un criterio de legitimidad” (p. 119). Ademas de
reconocer que siempre estamos inermes ante los legisladores, la respuesta de
los utilitaristas es que ésta es precisamente la naturaleza de la moralidad so-
cial y que la Unica base firme para abogar por un mejor trato a los animales
es referirse al sufrimiento de seres sensibles. Si los legisladores toman en serio
su responsabilidad para mejorar la condicién de la vida, deben admitir que los
animales tienen el derecho a no verse sometidos a un sufrimiento indtil. Si les
puede convenir llamar a esto un “derecho natural” en el sentido moral y que
debe ser reconocido como “derecho legal”, no parece existir ningtin problema
mas grave de fondo.

De hecho, la opinién de Adela Cortina sobre esta perspectiva acerca de los
utilitaristas tiene mas que ver con una diferencia en el &mbito de la ética ted-
rica que en el tratamiento de los animales. Ni Cortina ni los utilitaristas estan
dispuestos a perdonar un tratamiento cruel ni a aprobar un sufrimiento inne-
cesario para cualquier animal. Asi que la diferencia de fondo es una cuestién
de la ética tedrica basica y del uso de las palabras “derecho” y “dignidad”. (Los
utilitaristas afirman que los animales gozan de su propia dignidad como seres
vivos.) Seria mejor, en mi opinidn, abordar el asunto del tratamiento ético de
los animales no humanos de manera casuistica en vez de una manera pura-
mente tedrica.

La perspectiva del florecimiento, el cuarto punto que Cortina aborda, me
parece una ampliacion del utilitarismo. En vez del énfasis en el sufrimiento,
el punto de vista del florecimiento se basa en el desarrollo de las capacidades
de los animales. Mas alla de evitar el sufrimiento, Martha Nussbaum explica
el concepto de florecimiento como el derecho moral de cada especie a lograr
su plenitud, a ejercer las funciones que correspondan a la naturaleza de la
especie. Aunque no forman parte de la comunidad de los que pueden negociar
las normas morales de la sociedad y no se trata de igualar a seres humanos y
animales, cada uno de éstos tiene el derecho de poder desarrollarse apropia-
damente segin su especie (p. 157). De acuerdo con esta perspectiva, la ética
animal es cosa de justicia, de los derechos y de la dignidad. Los seres humanos
tienen una obligacidn de justicia de respetar y empoderar las capacidades de
los animales no humanos. El concepto de normas de la especie de este enfoque
nos acerca mas a una gradacion de derechos basada en capacidades naturales
relacionadas con la norma de la especie.

Aunque el andlisis de las principales perspectivas en cuestién es el meollo
del libro, Cortina presenta otras consideraciones. Lo mas importante de éstas,
explicadas en relacidn con esta postura deontoldgica, es el problema de cémo
debemos tener en cuenta el hecho de que hay seres humanos que aparentemen-
te no tienen sentido moral, que no pueden razonar y no pueden contratar; seres
humanos con capacidades limitadas (personas con discapacidades mentales o
nifilos pequefios), que estarian fuera de la comunidad de los sujetos morales.
La respuesta mas razonable, en mi opinién, es decir que son miembros de la
especie humana y que por eso los tratamos como seres humanos, a pesar de sus

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 207

capacidades limitadas. Por ello es aceptable hacer una distincién por especie y
tratar a todos los miembros de la misma especie por igual tomando en cuenta
el funcionamiento normal de la especie. Asi que tratamos por igual incluso a las
personas que no gozan de las habilidades normales de su especie (pp. 154-58).
Con respecto a la teoria del florecimiento de las capacidades, Adela Cortina no
la critica mas, salvo para mencionar que las capacidades naturales no sirven
para fundar una perspectiva ética porque no son derechos fundamentales an-
teriores a la teoria ética.

Este defecto es el punto principal de la quinta categoria de las teorias que
Cortina considera. Clasifica como “deontologismo animalista” las que, como la
de Tom Regan, afirman que

los animales merecen consideracién moral y legal, no porque tengan in-
tereses, sino porque tienen derechos anteriores a la formacion de la comu-
nidad politica. [...] Y tienen derechos porque valen por si mismos, tienen
un valor interno y no solamente instrumental. De ese valor gozan todos
los seres capaces de experimentar una vida, de donde se sigue que ese
tipo de seres tienen derechos a los que corresponden deberes de justicia.
(p. 61)

Atribuir valores inherentes y derechos a los animales da un fuerte impulso a los
argumentos para protegerlos. Considerando esta perspectiva que da el derecho
a la vida a cada ser que puede experimentarla o disfrutarla, Cortina desarrolla
su propia teoria del valor inherente. No es necesario atribuir o impartir dere-
chos ni dignidad a seres para afirmar que tienen valor (p. 172). Parece que
Cortina de nuevo quisiera reservar los conceptos de derecho y dignidad para
el sujeto moral capaz de reconocer racionalmente el sentido trascendental del
imperativo moral. Pero fuera del proyecto de fundamentar la ética en algo tras-
cendental, no son necesarios tales conceptos de derecho y dignidad. Ademas,
no es necesario el concepto de derechos o valores inherentes como afirma el
“deontologismo animalista”.

La ultima perspectiva que Cortina considera tiene que ver con otro concepto
trascendental: la persona. Segun la profesora Cortina, las “personas tienen un
estatus moral diferente de los restantes seres” (p. 179). Pero debo de sefalar
que si el sufrimiento es el concepto central de la ética, entonces el concepto
de una persona es irrelevante: todos los seres capaces de experimentar dolor
merecen consideracion. Al contrario, afirmaria Cortina: “en este libro enten-
demos que la nocién de persona tiene relevancia moral, porque reconocemos
como persona a quien tiene las capacidades requeridas para la autoconciencia,
para el mutuo reconocimiento de la dignidad, para actuar desde la libertad
y para asumir su responsabilidad” (p. 185). A fin de cuentas, la postura de
nuestra autora es la siguiente: el concepto de la moral depende de la digni-
dad de un sujeto, de su autoconciencia y del reconocimiento de sus deberes.
Solamente tales personas tienen derechos, y por eso todos los derechos son

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



208 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

derechos humanos. Puesto que los animales no gozan de estas capacidades, no
tienen dignidad de personas ni derechos morales. Al inicio de su andlisis de
las perspectivas actuales, Cortina explica su propia posiciéon en relacién con las
teorias deontoldgicas de la manera siguiente:

Las teorias del reconocimiento reciproco [...] tienen por base el recono-
cimiento mutuo de seres dotados de competencia comunicativa humana,
de seres que reconocen su mutua dignidad en el medio comunicativo hu-
mano. Son teorias deontologistas que sdlo reconocen derechos a los seres
humanos, y precisamente por eso se ven enfrentadas al desafio de incluir o
no a los animales entre los deberes de justicia. Esta es nuestra propuesta, y
de ella daremos cuenta tras dialogar con los demds. Pero podemos antici-
par que también reconocen el valor interno de seres valiosos y vulnerables
hacia los que existen obligaciones morales de cuidado y responsabilidad.
(p. 62)

Asi que, a fin de cuentas, la autora no reconoce derechos a los animales no
humanos, sino que les atribuye un valor interno.

Paso ahora a algunos puntos criticos. Primero regreso a las tres posibles
perspectivas que mencioné Cortina al inicio: 1) aceptar a los animales no hu-
manos “en pie de igualdad con los seres humanos”, 2) incluir a los animales en
la ética “pero introduciendo una gradacion en la relevancia moral” y 3) “Dejar
las cosas como estan”. En este libro, nuestra filésofa enfoca su atencién critica
en la primera de sus opciones originales: la afirmacién de los animalistas de
incluir a los animales no humanos en el ambito de la moral igual a las per-
sonas —y dice poco sobre la segunda postura, la de una gradacién de seres,
deberes y derechos—. De hecho, aunque Cortina indica su acuerdo con esta
perspectiva, no expone su propio analisis de nuestras obligaciones para con
los animales. Al contrario, adopta esta segunda postura mds o menos por eli-
minacion de las otras, sin elaboracion ni explicacién. Asi que me parece justo
preguntar éen qué consistiria una gradacién de los seres con respecto a su
estatus o valor moral y nuestras obligaciones? ¢Cémo se pueden especificar
nuestros deberes para con los animales? ¢{De qué manera debemos respetar el
valor de los animales? No es exactamente justo criticar un libro por no tratar
asuntos fuera de su propoésito; sin embargo, puesto que la segunda opcion es
la perspectiva de la autora, el lector naturalmente querra una explicacién so-
bre ello.

Aunque Cortina reconoce que “los sujetos morales no tienen por qué coinci-
dir con los objetos de obligaciones morales” (p. 36) y que los animales tienen
un valor en si mismos, sus definiciones de dignidad, libertad, persona, autocon-
ciencia y reconocimiento mutuo delimitan el concepto de “derechos” solamente
para los seres humanos. Todos los derechos son derechos humanos. Esto tiene
que ver con la perspectiva fundacionista de la autora. En la tradicién kantiana
(adaptada de manera dialégica por Habermas y Apel), Cortina insiste en un

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 209

analisis de las condiciones racionales “anteriores” a la elaboracién dialdgica
de una perspectiva ética de las normas sociales. Estas condiciones incluyen el
concepto de sujeto como “fin en si mismo” con dignidad como valor absoluto,
y la autora limita el concepto de derechos a estas entidades (personas). Es
por eso que no estd dispuesta a reconocer otros derechos apropiados a otros
seres, especificamente a los animales no humanos. Asi que, finalmente, hay
una categoria de obligaciones o deberes morales apropiada para los seres hu-
manos y no para animales no humanos. Y, por lo tanto, hay derechos morales
que pertenecen Unicamente a los sujetos morales, a los que forman parte de la
comunidad moral. Segtn esta tradicion filoséfica, para fundar una perspectiva
ética es necesario apoyar el pensamiento en algo trascendental —fuera del
ambito del discurso moral social—, algo que solamente pertenece a los que
piensan en la moral como sujetos, pero no a los seres que no forman parte de
la comunidad moral.

Al contrario, desde una perspectiva no fundacionista, es decir, desde una
perspectiva social-constructivista, no son necesarias estas categorias trascen-
dentales de dignidad, persona, autoconciencia y derechos humanos absolutos
y no es necesario limitar el concepto de derechos a los derechos humanos —o
quiza seria mejor decir que no debemos limitar el uso de la palabra “dere-
cho” de tal manera—. Esto no quiere decir que los seres humanos no tengan
derechos que no pertenezcan a los animales en la gradacién de relevancia mo-
ral. Cada ser tiene derechos apropiados a su naturaleza y a sus capacidades.
La postura constructivista implica solamente que no es necesario un concepto
transcendental de los seres humanos, ni una separacion de calidad de la digni-
dad de los humanos y el valor de los animales. Sin embargo, y de acuerdo con
Cortina, los constructivistas pueden decir, al otro extremo del argumento, que
tampoco es necesario referirse a los animales como “personas” ni incluirlos en
la categoria de seres humanos.

El argumento principal de Adela Cortina es el siguiente:

1. Las personas poseen capacidades de competencia comunicativa necesa-
rias para deliberar y dialogar sobre las normas morales sociales.

2. Estas capacidades se basan en las caracteristicas naturales del ser hu-
mano: razdn, autoconciencia, dignidad, reconocimiento reciproco.

3. Estas capacidades son presupuestos o precondiciones de la competencia
comunicativa del discurso moral.

4. En el discurso moral (el foro publico de didlogo moral y el proceso le-
gislativo) se establecen las normas de la sociedad. Puesto que los seres
humanos son seres sociales por naturaleza, el proceso de establecer la
moral es esencialmente intersubjetivo.

5. Puesto que las capacidades de competencia comunicativa son presupues-
tos anteriores al didlogo social, y son absolutas, inalienables y no nego-

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



210 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

ciables, los derechos humanos igualmente son absolutos y no negociables
como prerrequisitos necesarios para el didlogo social sobre las normas
morales.

6. Puesto que los animales no humanos no poseen estas capacidades y no
forman parte de la comunidad de didlogo moral, los animales no tienen
derechos en el sentido de derechos humanos anteriores a toda conside-
racion moral.

7. Sin embargo, los animales tienen por naturaleza un valor inherente o
interno que es preciso tomar en cuenta en el didlogo moral social. Asi
que una sociedad debe promulgar normas para proteger el valor de los
animales.

Como ya mencioné, Cortina no explica mucho la naturaleza de este valor de los
animales, en qué consiste o de qué manera esta relacionado con los derechos
humanos. Sin embargo, puesto que los seres humanos tienen derechos ante-
riores al didlogo moral social, sus derechos siempre son superiores al valor de
los animales. Por lo tanto, el valor de los animales siempre es inferior y esta al
servicio de los humanos. Asi que es necesario que Cortina explique la manera
en que este valor de los animales figura en el didlogo moral social y, si éste es el
caso, como pone limites a las actividades de las personas: éste seria el meollo
de una ética de los animales. Por todo esto, por atribuir e insistir en derechos
anteriores, absolutos y exclusivos de los seres humanos, y por considerar que el
valor de los animales es negociable dentro del didlogo moral social, la postura
de Adela Cortina es antropocentrista y especista.

Pasemos ahora a la postura constructivista-casuista: si los seres humanos
tienen derechos correspondientes a sus capacidades, {por qué a otros seres no
se les reconocen derechos iguales segtin sus propias capacidades? El derecho de
vivir, entre otras consideraciones, es un derecho humano por nuestra natura-
leza como animales vivos (por supuesto, hasta este derecho tiene condiciones,
como la preservacion de la sociedad, la defensa propia, etc.). Igualmente se
puede atribuir a los animales un derecho de vivir debido a su naturaleza que
los capacita para disfrutar una vida (teorfa de Tom Regan) y para desarro-
llar a plenitud sus capacidades (sugerencia de Martha Nussbaum), poniendo
a un lado otras consideraciones como la proteccién de la sociedad humana
o la necesidad de alimentacién. Ademads, los animales, como seres sensibles,
pueden tener el derecho de evitar el dolor y el sufrimiento (teoria de Peter
Singer). Segtin una perspectiva no fundacionista, se necesitard un proposito de
peso bastante grave para interferir con la vida natural y las actividades de los
animales. De hecho, no es necesariamente inconsistente atribuir todos estos
derechos por los que han abogado Regan, Nussbaum y Singer a los animales
(disfrutar una vida, desarrollar sus capacidades y evitar el sufrimiento). Desde
un punto de vista constructivista-casuista, todos tienen lugar en la ética occi-
dental y merecen consideracién. Se puede decir que todos los seres —personas,
animales (de varias especies), el mundo bidtico e incluso ecosistemas— tienen

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 211

derechos correspondientes a sus capacidades naturales. Es necesario analizar
las capacidades (o la funcién dentro del orden natural en cuanto al mundo
bidtico y los ecosistemas) de cada ente por si mismo.

Asi que, al establecer la primacia de los derechos humanos sobre el valor
de los animales, Cortina termina ofreciendo mucho menos proteccién a los
animales no humanos. Segtn su opinién, para proteger a los animales seria
preciso demostrar que el valor de los animales no obstaculiza ninguna actividad
que involucre derechos humanos. Para una postura constructivista-social seria
necesario justificar cualquier interferencia con los derechos de los animales.
Se trata de una inversion de la carga de la prueba, y es la carga de la prueba
que cuenta. Es mucho mds dificil demostrar un argumento negativo (como
la no interferencia con derechos humanos) que probar uno positivo (como la
justificacién de la interferencia en la vida de los animales por alguna necesidad
humana).

Otro problema con el enfoque fundacionista es su tendencia conservadora.
Las capacidades esenciales y los derechos anteriores a la argumentacién mo-
ral, segtin Cortina, son interesantes por su amplitud: “libertad de conciencia,
libertad de expresién y de informacidén, libertad religiosa y de opinién, pero
también la libertad de asociacion y el derecho a participar en la deliberacién
sobre normas que me afectan”.

Pero —dice Cortina—, salen a la luz un conjunto de derechos, sin los que
no se cumpliria la meta del lenguaje, que es el entendimiento mutuo, y
que tienen que ir concretdandose a lo largo de la historia: el derecho a
unas condiciones materiales y también a unas condiciones culturales que
permitan a los afectados dialogar y decidir en pie de igualdad. Lo que
histéricamente se ha reconocido como derechos econémicos, sociales y
culturales. (p. 220)

Quiza no sea la intencién de la autora, pero con una lista de derechos ante-
riores tan amplia es posible insistir en casi cualquier actividad humana como
un derecho superior al valor de los animales. En nuestra sociedad, la carne
de res, de cerdo y de aves de corral es producida de una manera eficiente y
economicamente redituable —o al menos esto es lo que el sistema capitalista
sostiene—. Pero si la gente tiene un derecho a la alimentacién y a la sustentabi-
lidad econdémica, estaria justificada la manera actual de producciéon que inflige
mucho sufrimiento en los animales. La necesidad de los seres humanos seria
siempre superior al valor del bienestar animal. Esta es mas o menos la justifi-
cacion actual de la industria. Ademads, se pueden considerar esenciales varios
tipos de investigaciones farmacéuticas y es dificil argumentar en su contra.
También se puede defender el uso de animales para el desarrollo de productos
comerciales, incluidos los cosméticos. Esto es algo cultural como las corridas
de toros, el uso de animales en el circo y los parques zooldgicos.

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



212 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Lo que Cortina no admite directamente es que los derechos humanos ante-
riores den a los seres humanos un estatus especial como objetos de conside-
racién moral. Son derechos absolutos, irrenunciables y no negociables; y por
eso son intocables frente al valor de cualquier otro ser. Esto es una forma de
antropocentrismo —modificado solamente por el reconocimiento de un valor
interno aunque en un nivel inferior al de los derechos humanos—. A pesar de
todo, se trata de un tipo de antropocentrismo, no porque diga que toda la crea-
cién estd al servicio de los seres humanos, sino por sostener que los derechos
humanos pueden imponerse sobre cualquier otro valor. Ademads, es especista
por poner a los seres humanos en un nivel intocable frente a cualquier tipo de
consideraciones que se quiera tener con los animales no humanos. El efecto del
proyecto de fundamentacion racional o fundamentacién ontoldgica es dar una
primacia no merecida a los seres humanos en el orden de la naturaleza. Si hay
derechos tnicamente humanos o capacidades anteriores, éstos dan a los seres
humanos un triunfo absoluto de manera que no es posible negociar ni el valor
animal no humano ni sus derechos naturales (los que no existen, seglin esta
teoria) en relacion con las necesidades humanas.

Al contrario, de acuerdo con la perspectiva constructivista-casuistica, no es
especista tratar a cada ser de acuerdo con sus capacidades, incluso cuando las
capacidades de algunos superan a las de otros. Es posible que algunos dere-
chos de los animales no humanos tengan peso en relacién con las supuestas
necesidades humanas: cada ser de acuerdo con su naturaleza. Por supuesto,
si hay capacidades, y por ello derechos humanos, que son requisito para su
participacion de manera comunicativa competente en el discurso moral, éstas
van a tener una prioridad importante. Pero para otras supuestas necesidades
humanas seria necesario evaluarlas y probarlas en relaciéon con las capacida-
des de los animales no humanos. En la evaluacion de cada ser de acuerdo con
su naturaleza, la gradacion es importante, y por eso también lo es la carga de
la prueba. Es necesario justificar las necesidades humanas antes de afectar el
bienestar (sin dolor), la vida y el desarrollo pleno de los animales. Ademas, por
eso es requisito conocer las capacidades de los animales: son muy diferentes
las vacas, los puercos y los pollos.

Por supuesto, con respecto a la ética, hay perspectivas filosoficas fundacio-
nistas y no fundacionistas. No es lugar aqui para resolver todo esto; sin em-
bargo, si adoptdramos una metodologia casuistica en el nivel practico, podrian
estar mas de acuerdo nuestra autora y la mayoria de las perspectivas analiza-
das en este libro con respecto al tratamiento ético de los animales y del mundo
bidtico. Quizd no sea necesario disputar de nuevo si los animales tienen alma.!
Es necesario abogar por una postura comun en el foro ptiblico a pesar de las

! Es interesante anotar que, después de siglos de negar que los animales tie-
nen alma, el Papa Juan Pablo II reviso6 la postura de la Iglesia catdlica para sos-
tener ahora lo contrario. Véase Maria Forrestal, ‘Animals and Justice”, Catholiclre-
land.net, 2002-2010, disponible en <http:/www.catholicireland.net/pages/index.
php?art=129> (consultado el 5 de octubre de 2010).

Didnoia, vol. LVII, no. 68 (mayo 2012).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 213

diferencias filoséficas. El foro moral-social consiste en reglas y normas especi-
ficas para la proteccién de los animales, no en las diferencias filosdficas entre
kantianos, aristotélicos y utilitaristas.

ROBERT HALL

Facultad de Filosofia

Universidad Auténoma de Querétaro
University of West Virginia
bobwvsc@yahoo.com

Didnoia, volumen LVII, nimero 68 (mayo 2012): pp. 213-220.



