
Reseñas bibliográficas

Luis Xavier López-Farjeat (comp.), La mente animal. De Aristóteles y el
aristotelismo árabe y latino a la filosofía contemporánea, Los Libros de
Homero, México, 2009, 128 pp.

La posición que posee el ser humano como especie en el mundo ha sido una
de las cuestiones que la filosofía ha tratado de desentrañar a lo largo de su
historia. En buena medida, la conceptualización de tal posición puede encon-
trarse preponderantemente por vía negativa, es decir, por conocer aquello que
no somos. En este sentido, encontramos en los animales un primer referente de
semejanza y, a la vez, de cierta distancia respecto de lo que decimos ser los seres
humanos. La relación entre la mente humana y la mente animal se presenta,
entonces, como el candidato perfecto para colocarnos en vías de establecer esta
relación. En efecto, culturalmente parece haber sido la racionalidad humana la
que ha servido como frontera entre lo humano y lo animal; sin embargo, la
investigación contemporánea, en muchos de sus ámbitos, parece estar replan-
teando y cuestionando fuertemente este paradigma.

Es en esta tónica en la que se inserta el libro La mente animal. De Aristóteles
y el aristotelismo árabe y latino a la filosofía contemporánea, compilado por Luis
Xavier López-Farjeat y publicado por Los Libros de Homero. El libro, como su
propio compilador lo afirma, pretende hacer un análisis sobre el pensamiento
de distintos autores de la filosofía antigua, moderna y contemporánea sobre la
posibilidad de la mente animal. Esto —sostiene el compilador— no persigue un
afán meramente historiográfico: “El interés de nuestras investigaciones no es
exclusivamente histórico, sino establecer puntos de contacto entre las filosofías
aristotélicas y la filosofía moderna y contemporánea” (p. 13).

López-Farjeat, siguiendo el pensamiento de Hans-Johann Glock, sintetiza de
manera sencilla en la introducción del libro los términos en los que se plantea
el problema:

P1 La reacción de los animales complejos a su entorno solamente puede
explicarse por la capacidad para percibir p.

P2 Si A percibe p, entonces o A sabe que p o A (meramente) cree que p.

C Los animales complejos pueden saber o creer que p. (p. 12)

Así, desde diversas perspectivas y aprovechando el legado de distintas tradi-
ciones de pensamiento, cada autor intentará dar razones y argumentos para
proveer luz a la cuestión. Sin embargo, a pesar de las distintas perspectivas,
hay un criterio de unidad en el libro: “Los autores coincidimos en que, en cier-
to modo, los animales no-humanos pueden saber o creer que p” (p. 12), afirma
el compilador.

Diánoia, volumen LVI, número 66 (mayo 2011): pp. 195–200.



196 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

El primer capítulo, escrito por María Elena García Peláez, se titula “La ‘inteli-
gencia animal’ en Aristóteles”. En él, la autora comienza realizando un análisis
detallado de las posturas que consideran a Aristóteles como un antropocentris-
ta; primero en sentido metodológico, es decir, donde se coloca al hombre como
un ser rector (Pellegrin, Lloyd, Nussbaum); en segundo lugar, en sentido cos-
mológico, es decir, considerando la naturaleza en su conjunto (Sedley, Kosman,
Passmore, Singer, Olivares). Finalmente, concluye que estas interpretaciones
son poco adecuadas con respecto al pensamiento aristotélico y se decanta por
una visión no antropocentrista de su pensamiento (siguiendo a Yack, Cooper y
Kullmann, pero, principalmente, a Balme).

García Peláez prosigue haciendo una aclaración de lo que se entiende por
inteligencia en el contexto aristotélico y retoma, para ello, tres conceptos fun-
damentales: temperamento, virtud y la facultad correspondiente al intelecto.
En los tres análisis aporta una nutrida cantidad de citas y referencias (princi-
palmente de los tratados biológicos) donde demuestra que la alternativa entre
una distinción cuantitativa y una analógica entre los animales y el hombre no
puede resolverse del todo con los textos que poseemos del Estagirita. Con res-
pecto al temperamento, afirma que es evidente que Aristóteles reconoce carac-
terísticas temperamentales en los animales y parece llevarnos —opina García
Peláez— a que la diferencia con el temperamento humano es sólo gradual. En
el caso de la virtud tampoco queda clara la distinción, ya que Aristóteles men-
ciona en muchas ocasiones el término virtud referido a animales; de hecho,
parece reconocer una phronesis en ellos. Esto implica —apunta García Peláez—
que se reconoce cierta facultad intelectual, ya que la prudencia pertenece a las
virtudes de este género.

Por lo tanto, el problema radica, para la autora, en que sin una definición
clara de lo que Aristóteles entiende por inteligencia no se puede escoger entre
una continuidad de grado o analógica entre los animales y el hombre. La cues-
tión es que no poseemos esa definición. Es necesario reconocer, entonces, que
hay una “discontinuidad, no de incompatibilidad, sino de incompletud acerca
de un tema que, si bien pudo haber sido abordado en las obras biológicas, se
reservó a la psicología” (p. 30). No se encuentra —concluye la autora— una
argumentación satisfactoria al respecto en Aristóteles; sin embargo, es fun-
damental, con miras a estudiar este tema, notar la relación inseparable que
guardan para Aristóteles las condiciones animales (bipedismo e, incluso, la
posesión de pulmones) y la inteligencia humana.

El segundo capítulo está a cargo de Luis Xavier López-Farjeat, compilador
del libro, y se titula “Percepción, intencionalidad y pensamiento animal en
Aristóteles y Avicena”. López-Farjeat comienza haciendo una referencia breve
al estado de la cuestión en autores contemporáneos como Dennett, Davidson,
Bermúdez y McDowell. Destaca la posición de este último que, en oposición a
la tradición aristotélica, asume que los seres vivos son incapaces de entender
algo del mundo si no es por capacidades conceptuales.

Posteriormente, López-Farjeat se ocupa de mostrar las complicaciones que
el tema de la “mente animal” guarda en el corpus aristotelicum. Muestra textos

Diánoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 197

donde parece haber una clara división entre el hombre y los animales (princi-
palmente en De anima y algunos pasajes de la Ética nicomáquea), pero también
otros donde Aristóteles parece mostrar con cierta claridad que se puede hablar
de una inteligencia animal (sobre todo en los tratados biológicos). Esto deja
abierta la puerta a una consideración cognitiva de la percepción y no excluyen-
te de comportamientos inteligentes.

Avicena seguirá, precisamente, esa línea: sostendrá, según el autor, que el
nivel perceptivo en los animales no es conceptual, pero sí cognitivo. Para ello,
es necesario hacer un análisis de la noción aviceniana de estimativa que —como
indica López-Farjeat— se refiere a la imaginación sensitiva o compositiva (que
no está bajo el dominio de la razón), propia de los animales. La tesis defendida
en el capítulo consiste en que la estimativa es capaz, si bien no de producir
conceptos, sí de captar significados y que, por lo tanto, “todos nuestros actos
epistémicos están acompañados de intencionalidad” (p. 43).

Así, el autor concluye, con la ayuda de Avicena, que se puede abrir el con-
cepto de cognición al del pensamiento intencional que compartimos con los
animales. Esto nos puede ayudar en la exploración de la mente animal que la
ciencia y la filosofía contemporánea han retomado con entusiasmo.

“Percepción y lenguaje en Tomás de Aquino” es el tercer capítulo del vo-
lumen y corre a cargo de Jörg Alejandro Tellkamp. En él, el autor comienza
haciendo una distinción entre percepción e intención basándose, como López-
Farjeat en el capítulo anterior, en textos avicenianos. Para ello describe el papel
de la virtus estimativa, que es la facultad de la mente —localizada en el ven-
trículo central del cerebro— que permite la adscripción de intencionalidad a
los objetos percibidos.

El estudio prosigue con un análisis de la diferencia entre sensibles esenciales
y accidentales en la Suma teológica de Tomás de Aquino. Ahí se afirma que “los
sentidos internos —sobre todo la vis aestimativa y la vis cogitativa— juegan
[. . .] un papel causal propio para producir los sensibles accidentales” (p. 54).

El análisis finaliza con una revisión del verbo iudicare que, en opinión de
Tellkamp, no debe ser meramente entendido como “juzgar”, pues este término
castellano posee connotaciones conceptuales muy claras. Una vez analizada
la teoría de la intención en Avicena y los sensibles accidentales, se puede ver
que es posible adjudicar un sentido no conceptual de iudicare a la percepción
animal. La tesis del autor sostiene que es necesario entender este término como
“discernir” más que como “juzgar”, lo cual nos daría mejores herramientas
para aceptar una forma compleja de conocimiento y afrontar de mejor modo
el problema de la mente animal.

El cuarto capítulo introduce el análisis a la filosofía moderna; María Isabel
Gamboa Cervantes escribe “El mecanicismo animal en la filosofía cartesiana”.
La autora comienza explicando la reacción que han desatado en nuestros días
las concepciones mecanicistas de la vida animal que dieron inicio en la moder-
nidad; éstas han llegado incluso a acusar a autores como Aristóteles y Descartes
de dar razones para justificar el maltrato de animales.

Diánoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



198 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

Posteriormente, Gamboa Cervantes realiza una descripción de los principios
fundamentales que sostienen conceptualmente el mecanicismo cartesiano, a
saber, el dualismo y la hipótesis del hombre-máquina. Mención especial merece
en la explicación de Gamboa la controversia que sostuvo Descartes con William
Harvey en torno a la circulación de la sangre.

Además de las múltiples reflexiones con las que el autor de La Flèche intenta
explicar la fisiología de todos los procesos vitales (incluso los de algunos senti-
dos internos, como la memoria), Gamboa apunta textos clave donde Descartes
afirma tajantemente la imposibilidad de que cualquier animal no humano sea
capaz de pensar (principalmente en el Discurso del método).

En la parte final, la autora introduce dos matices fundamentales: el primero
es que, aun admitiendo la imposibilidad de un pensamiento animal, como sos-
tenía Descartes, no se sigue necesariamente la conclusión de que los animales
no poseen sentimientos y, por lo tanto, tampoco la posibilidad para torturarlos
sin implicaciones morales. El segundo matiz es de carácter exegético e indica la
posibilidad de que Descartes haya cambiado de parecer al final de su vida con
respecto a este tema; en efecto, en Las pasiones del alma se muestra dudoso en
torno a sostener la misma tesis del Discurso. El autor francés indica ahí que los
animales carecen de razón “y tal vez también de todo pensamiento” (p. 72).
Esta rectificación es plausible —nos dice Gamboa— si se considera la agudeza
intelectual de un autor como Descartes.

Mario Gensollen se ocupa del quinto capítulo del libro, titulado “¿Es posible
atribuir creencias a animales no humanos y a humanos prelingüísticos?” Lo
primero que hace Gensollen es reducir la pregunta a la siguiente formulación:
“¿Es posible atribuir creencias a animales que carecen de un lenguaje como el
nuestro?” Es importante —dice el autor— distinguir entre la posible literalidad
de tal atribución y su utilidad.

Así, comienza ocupándose de la utilidad de atribuir las creencias a este
tipo de vivientes; Gensollen argumenta, principalmente contra Lowe, que el
reconocimiento prelingüístico (en términos de MacIntyre) que hay con otros
animales presupone esta atribución de creencias y, por lo tanto, su utilidad.
Siguiendo a Dennett, afirma que “es útil —a veces, incluso, necesario— atribuir
creencias y otros verbos y contenidos psicológicos a animales no humanos,
pues al tratarlos como ‘agentes racionales’ somos capaces de predecir, explicar
y manipular su conducta” (p. 80).

Dejada de lado la utilidad, el autor pasa al análisis de la justificación de
la atribución literal de creencias a animales no humanos. Ahí, de la mano de
Glock, Gensollen se ocupa de realizar una crítica a los argumentos del lin-
güismo (Davidson, Stich, McDowell y Lowe) contra esta atribución literal de
creencias. El autor se ocupa de desactivar los que él considera los cuatro argu-
mentos principales de Davidson, a saber: a) el argumento sobre la naturaleza
intencional del pensamiento; b) el argumento de que los pensamientos invo-
lucran conceptos; c) el argumento de la naturaleza holista del pensamiento; y
d) el argumento de que las creencias requieren el concepto de creencia. Gen-
sollen objeta los tres primeros y se ayuda de ellos para matizar la atribución

Diánoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 199

de creencias a animales que hace el mentalismo ingenuo; el último argumento
lo refuta para echar abajo completamente la teoría lingüística de Davidson.
Se concluye en este punto que la conducta no verbal no es cualitativamente
distinta de la verbal para efectos de la atribución de creencias.

Finalmente, Gensollen hace un análisis de la expresividad como medio a
través del cual nos comunicamos siguiendo a Cavell. Dado que el nivel percep-
tivo se encuentra principalmente en esta expresividad, es necesario asumir que
puede entablarse este tipo de comunicación con los animales.

La conclusión es clara para Gensollen: “una posición intermedia es mucho
más efectiva que el lingüismo para dar cuenta de la vida mental de otros
animales” (p. 100), pues no implica incoherencias conceptuales y abre paso a la
investigación etológica para analizar qué contenidos y qué verbos psicológicos
es posible atribuir a los animales.

El sexto y último capítulo del volumen lleva el título “Racionalidad animal”
y corre a cargo de Jorge Morales. Lo primero que se observa en esta sección
es el establecimiento de las creencias y los deseos como estados mentales cuya
combinación permite explicar la racionalidad en un individuo. Por una parte,
el autor muestra las intuiciones por las cuales resulta fácil adjudicar deseos a
los animales y, por otra, las no tan obvias razones por las que probablemente
haya que atribuirles creencias; en concreto, el hecho de que éstas se relacionan
habitualmente con contenidos proposicionales y éstos a conceptos.

Posteriormente, Morales retoma y expone los principios que la corriente
conceptualista (Sellars, Davidson, McDowell y Brewer) asume para admitir la
existencia de un concepto y, por lo tanto, de una creencia, a saber, a) que ten-
gan condiciones de verdad, b) que impliquen una justificación y c) que puedan
generar inferencias. El autor admite estos principios, pero argumenta a favor
de que los animales cumplen, de hecho, con tales criterios.

Morales admite la necesidad de que las creencias tengan condiciones de
verdad para garantizar su sentido, pero defiende un criterio pragmático por el
cual los conceptos pueden comprenderse al margen de estructuras lingüísticas
(para ello sigue las reflexiones de Schwitzgebel, Millikan y Allen). Posterior-
mente, el autor se vale de dos conceptos clave para la reinterpretación del
segundo criterio normativista de los conceptualistas desde una perspectiva no
verbal; éstos son los de función propia de Millikan y el de la perspectiva del
agente de Susan Hurley. Finalmente, Morales apela a la capacidad, demostrada
científicamente, que tienen los animales de hacer inferencias transitivas para
cumplir con el último requisito que imponen los conceptualistas.

El argumento parece, entonces, completo y Morales apunta su conclusión:
“si el criterio para hablar de racionalidad es la posesión de creencias y deseos
y el uso de éstas para controlar las acciones del sujeto e inferir nueva informa-
ción, una criatura no-lingüística puede ser considerada racional” (p. 118).

El libro posee, además, un apéndice que contiene la traducción elaborada
por José Molina de la cuarta parte del libro sexto del Liber de Anima seu Sextus
de Naturalibus. La traducción partió del texto latino de la edición crítica de
S. Van Riet. El texto aviceniano versa sobre los sentidos internos y resulta de

Diánoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



200 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

amplia utilidad para la comprensión del segundo y tercer capítulos del libro
aquí reseñado.

Del libro se pueden extraer, desde mi punto de vista, distintas conclusiones:
a) que el antropocentrismo que nos ha llevado a suponer que el pensamiento y
la racionalidad pertenecen de un modo tajante al ser humano es insostenible;
b) que la atribución de elementos racionales a los animales no humanos no
puede hacerse sin realizar un trabajo cauteloso para evitar caer en contradic-
ciones; c) que la mente animal nos tiene reservada una nueva perspectiva de
lo que somos y lo que es la naturaleza y que, por ello, nuestros esfuerzos por
entenderla deben ser constantes y decididos; d) finalmente, que la ciencia y la
filosofía deben trabajar de la mano poniendo atención tanto en los nuevos tra-
bajos de investigación como en la tradición de pensamiento que nos antecede.

Cada uno de los capítulos de La mente animal posee, sin duda, un perfil
muy particular. El libro guarda el sabor de un esfuerzo colectivo por afrontar
de manera seria y ordenada un problema al margen de las diferentes tradicio-
nes filosóficas o estilos que puedan seguir los autores. Con trabajos eruditos,
por una parte, pero también meditativos y comprometidos, el libro demuestra
que la tradición no tiene por qué ser un lastre para el pensamiento, sino un
propulsor con el que se puede ver “a hombros de gigantes”. Sin duda, se abor-
da un tema complicado e interesante en estas páginas con la mayor seriedad y
con el profesionalismo que una disciplina tan profunda como la filosofía de la
mente exige.

LEONARDO RUIZ GÓMEZ

Departamento de Filosofía
Facultad de Filosofía y Letras

Universidad de Navarra
leonardo_rugo@hotmail.com

Ricardo Salles (comp.), God and Cosmos in Stoicism, Oxford University
Press, Oxford, 2009, 288 pp.

La reconstrucción de la filosofía estoica es un reto que exige el máximo cuidado
y rigor. Interpretar los argumentos y teorías es siempre arriesgado, polémico
y complicado. Los ensayos que reúne Ricardo Salles son de especial interés
porque conjuntan la excelencia académica y la claridad expositiva. El volumen
es el resultado de varios años de trabajo, iniciado con el coloquio “Dios y el
Cosmos en la Filosofía Estoica”, realizado en la UNAM en julio de 2006, en el
que se presentaron versiones preliminares de algunos capítulos.

Los trabajos exploran a fondo la relación entre teología y cosmología estoica,
así como sus repercusiones en el ámbito ético y religioso. Aunque cada capítulo
responde a cuestiones específicas, el volumen gira en torno a dos polémicas

Diánoia, volumen LVI, número 66 (mayo 2011): pp. 200–210.


