Resenas bibliograficas

Luis Xavier Lopez-Farjeat (comp.), La mente animal. De Aristételes y el
aristotelismo drabe y latino a la filosofia contempordnea, Los Libros de
Homero, México, 2009, 128 pp.

La posiciéon que posee el ser humano como especie en el mundo ha sido una
de las cuestiones que la filosoffa ha tratado de desentrafiar a lo largo de su
historia. En buena medida, la conceptualizacién de tal posiciéon puede encon-
trarse preponderantemente por via negativa, es decir, por conocer aquello que
no somos. En este sentido, encontramos en los animales un primer referente de
semejanzay, a la vez, de cierta distancia respecto de lo que decimos ser los seres
humanos. La relacidn entre la mente humana y la mente animal se presenta,
entonces, como el candidato perfecto para colocarnos en vias de establecer esta
relacion. En efecto, culturalmente parece haber sido la racionalidad humana la
que ha servido como frontera entre lo humano y lo animal; sin embargo, la
investigacion contemporanea, en muchos de sus ambitos, parece estar replan-
teando y cuestionando fuertemente este paradigma.

Es en esta ténica en la que se inserta el libro La mente animal. De Aristdteles
y el aristotelismo drabe y latino a la filosofia contempordnea, compilado por Luis
Xavier Lopez-Farjeat y publicado por Los Libros de Homero. El libro, como su
propio compilador lo afirma, pretende hacer un analisis sobre el pensamiento
de distintos autores de la filosofia antigua, moderna y contemporanea sobre la
posibilidad de la mente animal. Esto —sostiene el compilador— no persigue un
afan meramente historiogréfico: “El interés de nuestras investigaciones no es
exclusivamente histdrico, sino establecer puntos de contacto entre las filosofias
aristotélicas y la filosofia moderna y contemporanea” (p. 13).

Lépez-Farjeat, siguiendo el pensamiento de Hans-Johann Glock, sintetiza de
manera sencilla en la introduccién del libro los términos en los que se plantea
el problema:

P1 La reaccién de los animales complejos a su entorno solamente puede
explicarse por la capacidad para percibir p.

P2 Si A percibe p, entonces o A sabe que p o A (meramente) cree que p.
C Los animales complejos pueden saber o creer que p. (p. 12)

Asi, desde diversas perspectivas y aprovechando el legado de distintas tradi-
ciones de pensamiento, cada autor intentara dar razones y argumentos para
proveer luz a la cuestion. Sin embargo, a pesar de las distintas perspectivas,
hay un criterio de unidad en el libro: “Los autores coincidimos en que, en cier-
to modo, los animales no-humanos pueden saber o creer que p” (p. 12), afirma
el compilador.

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 195-200.



196 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

El primer capitulo, escrito por Maria Elena Garcia Peléez, se titula “La ‘inteli-
gencia animal’ en Aristételes”. En él, la autora comienza realizando un andlisis
detallado de las posturas que consideran a Aristételes como un antropocentris-
ta; primero en sentido metodolégico, es decir, donde se coloca al hombre como
un ser rector (Pellegrin, Lloyd, Nussbaum); en segundo lugar, en sentido cos-
moldgico, es decir, considerando la naturaleza en su conjunto (Sedley, Kosman,
Passmore, Singer, Olivares). Finalmente, concluye que estas interpretaciones
son poco adecuadas con respecto al pensamiento aristotélico y se decanta por
una vision no antropocentrista de su pensamiento (siguiendo a Yack, Cooper y
Kullmann, pero, principalmente, a Balme).

Garcia Peldez prosigue haciendo una aclaracién de lo que se entiende por
inteligencia en el contexto aristotélico y retoma, para ello, tres conceptos fun-
damentales: temperamento, virtud y la facultad correspondiente al intelecto.
En los tres andlisis aporta una nutrida cantidad de citas y referencias (princi-
palmente de los tratados biolégicos) donde demuestra que la alternativa entre
una distincién cuantitativa y una analdgica entre los animales y el hombre no
puede resolverse del todo con los textos que poseemos del Estagirita. Con res-
pecto al temperamento, afirma que es evidente que Aristételes reconoce carac-
teristicas temperamentales en los animales y parece llevarnos —opina Garcia
Peldez— a que la diferencia con el temperamento humano es sélo gradual. En
el caso de la virtud tampoco queda clara la distincién, ya que Aristételes men-
ciona en muchas ocasiones el término virtud referido a animales; de hecho,
parece reconocer una phronesis en ellos. Esto implica —apunta Garcia Peldez—
que se reconoce cierta facultad intelectual, ya que la prudencia pertenece a las
virtudes de este género.

Por lo tanto, el problema radica, para la autora, en que sin una definicién
clara de lo que Aristdteles entiende por inteligencia no se puede escoger entre
una continuidad de grado o analdgica entre los animales y el hombre. La cues-
tién es que no poseemos esa definicion. Es necesario reconocer, entonces, que
hay una “discontinuidad, no de incompatibilidad, sino de incompletud acerca
de un tema que, si bien pudo haber sido abordado en las obras biolégicas, se
reservé a la psicologia” (p. 30). No se encuentra —concluye la autora— una
argumentacion satisfactoria al respecto en Aristételes; sin embargo, es fun-
damental, con miras a estudiar este tema, notar la relacién inseparable que
guardan para Aristdteles las condiciones animales (bipedismo e, incluso, la
posesién de pulmones) y la inteligencia humana.

El segundo capitulo estd a cargo de Luis Xavier Lopez-Farjeat, compilador
del libro, y se titula “Percepcién, intencionalidad y pensamiento animal en
Aristételes y Avicena”. Lopez-Farjeat comienza haciendo una referencia breve
al estado de la cuestién en autores contemporaneos como Dennett, Davidson,
Bermudez y McDowell. Destaca la posicién de este tltimo que, en oposicién a
la tradicién aristotélica, asume que los seres vivos son incapaces de entender
algo del mundo si no es por capacidades conceptuales.

Posteriormente, Lopez-Farjeat se ocupa de mostrar las complicaciones que
el tema de la “mente animal” guarda en el corpus aristotelicum. Muestra textos

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 197

donde parece haber una clara divisién entre el hombre y los animales (princi-
palmente en De anima y algunos pasajes de la Etica nicomdquea), pero también
otros donde Aristételes parece mostrar con cierta claridad que se puede hablar
de una inteligencia animal (sobre todo en los tratados bioldgicos). Esto deja
abierta la puerta a una consideracion cognitiva de la percepcién y no excluyen-
te de comportamientos inteligentes.

Avicena seguird, precisamente, esa linea: sostendra, segun el autor, que el
nivel perceptivo en los animales no es conceptual, pero si cognitivo. Para ello,
es necesario hacer un analisis de la nocidn aviceniana de estimativa que —como
indica Lopez-Farjeat— se refiere a la imaginacién sensitiva o compositiva (que
no esta bajo el dominio de la razén), propia de los animales. La tesis defendida
en el capitulo consiste en que la estimativa es capaz, si bien no de producir
conceptos, si de captar significados y que, por lo tanto, “todos nuestros actos
epistémicos estdn acompafiados de intencionalidad” (p. 43).

Asi, el autor concluye, con la ayuda de Avicena, que se puede abrir el con-
cepto de cognicion al del pensamiento intencional que compartimos con los
animales. Esto nos puede ayudar en la exploracién de la mente animal que la
ciencia y la filosofia contemporanea han retomado con entusiasmo.

“Percepcioén y lenguaje en Tomds de Aquino” es el tercer capitulo del vo-
lumen y corre a cargo de Jorg Alejandro Tellkamp. En él, el autor comienza
haciendo una distincién entre percepcién e intencién basandose, como Lopez-
Farjeat en el capitulo anterior, en textos avicenianos. Para ello describe el papel
de la virtus estimativa, que es la facultad de la mente —localizada en el ven-
triculo central del cerebro— que permite la adscripcién de intencionalidad a
los objetos percibidos.

El estudio prosigue con un analisis de la diferencia entre sensibles esenciales
y accidentales en la Suma teoldgica de Tomds de Aquino. Ahi se afirma que “los
sentidos internos —sobre todo la vis aestimativa y la vis cogitativa— juegan
[...] un papel causal propio para producir los sensibles accidentales” (p. 54).

El analisis finaliza con una revision del verbo iudicare que, en opinién de
Tellkamp, no debe ser meramente entendido como “juzgar”, pues este término
castellano posee connotaciones conceptuales muy claras. Una vez analizada
la teorfa de la intencién en Avicena y los sensibles accidentales, se puede ver
que es posible adjudicar un sentido no conceptual de iudicare a la percepcién
animal. La tesis del autor sostiene que es necesario entender este término como
“discernir” mas que como “juzgar”, lo cual nos daria mejores herramientas
para aceptar una forma compleja de conocimiento y afrontar de mejor modo
el problema de la mente animal.

El cuarto capitulo introduce el andlisis a la filosofia moderna; Maria Isabel
Gamboa Cervantes escribe “El mecanicismo animal en la filosofia cartesiana”.
La autora comienza explicando la reaccién que han desatado en nuestros dias
las concepciones mecanicistas de la vida animal que dieron inicio en la moder-
nidad; éstas han llegado incluso a acusar a autores como Aristoteles y Descartes
de dar razones para justificar el maltrato de animales.

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



198 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Posteriormente, Gamboa Cervantes realiza una descripcidn de los principios
fundamentales que sostienen conceptualmente el mecanicismo cartesiano, a
saber, el dualismo y la hipdtesis del hombre-maquina. Mencién especial merece
en la explicacion de Gamboa la controversia que sostuvo Descartes con William
Harvey en torno a la circulacién de la sangre.

Ademas de las multiples reflexiones con las que el autor de La Fléche intenta
explicar la fisiologia de todos los procesos vitales (incluso los de algunos senti-
dos internos, como la memoria), Gamboa apunta textos clave donde Descartes
afirma tajantemente la imposibilidad de que cualquier animal no humano sea
capaz de pensar (principalmente en el Discurso del método).

En la parte final, la autora introduce dos matices fundamentales: el primero
es que, aun admitiendo la imposibilidad de un pensamiento animal, como sos-
tenia Descartes, no se sigue necesariamente la conclusién de que los animales
no poseen sentimientos y, por lo tanto, tampoco la posibilidad para torturarlos
sin implicaciones morales. El segundo matiz es de caracter exegético e indica la
posibilidad de que Descartes haya cambiado de parecer al final de su vida con
respecto a este tema; en efecto, en Las pasiones del alma se muestra dudoso en
torno a sostener la misma tesis del Discurso. El autor francés indica ahi que los
animales carecen de razén “y tal vez también de todo pensamiento” (p. 72).
Esta rectificacién es plausible —nos dice Gamboa— si se considera la agudeza
intelectual de un autor como Descartes.

Mario Gensollen se ocupa del quinto capitulo del libro, titulado “¢Es posible
atribuir creencias a animales no humanos y a humanos prelingiiisticos?” Lo
primero que hace Gensollen es reducir la pregunta a la siguiente formulacién:
“{Es posible atribuir creencias a animales que carecen de un lenguaje como el
nuestro?” Es importante —dice el autor— distinguir entre la posible literalidad
de tal atribucién y su utilidad.

Asi, comienza ocupandose de la utilidad de atribuir las creencias a este
tipo de vivientes; Gensollen argumenta, principalmente contra Lowe, que el
reconocimiento prelingiiistico (en términos de MacIntyre) que hay con otros
animales presupone esta atribucidon de creencias y, por lo tanto, su utilidad.
Siguiendo a Dennett, afirma que “es 1til —a veces, incluso, necesario— atribuir
creencias y otros verbos y contenidos psicoldgicos a animales no humanos,
pues al tratarlos como ‘agentes racionales’ somos capaces de predecir, explicar
y manipular su conducta” (p. 80).

Dejada de lado la utilidad, el autor pasa al andlisis de la justificacién de
la atribucidn literal de creencias a animales no humanos. Ahi, de la mano de
Glock, Gensollen se ocupa de realizar una critica a los argumentos del lin-
giiismo (Davidson, Stich, McDowell y Lowe) contra esta atribucién literal de
creencias. El autor se ocupa de desactivar los que €l considera los cuatro argu-
mentos principales de Davidson, a saber: a) el argumento sobre la naturaleza
intencional del pensamiento; b) el argumento de que los pensamientos invo-
lucran conceptos; ¢) el argumento de la naturaleza holista del pensamiento; y
d) el argumento de que las creencias requieren el concepto de creencia. Gen-
sollen objeta los tres primeros y se ayuda de ellos para matizar la atribucién

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 199

de creencias a animales que hace el mentalismo ingenuo; el ltimo argumento
lo refuta para echar abajo completamente la teoria lingiiistica de Davidson.
Se concluye en este punto que la conducta no verbal no es cualitativamente
distinta de la verbal para efectos de la atribucién de creencias.

Finalmente, Gensollen hace un andlisis de la expresividad como medio a
través del cual nos comunicamos siguiendo a Cavell. Dado que el nivel percep-
tivo se encuentra principalmente en esta expresividad, es necesario asumir que
puede entablarse este tipo de comunicacién con los animales.

La conclusién es clara para Gensollen: “una posicién intermedia es mucho
mas efectiva que el lingliismo para dar cuenta de la vida mental de otros
animales” (p. 100), pues no implica incoherencias conceptuales y abre paso a la
investigacidn etoldgica para analizar qué contenidos y qué verbos psicoldgicos
es posible atribuir a los animales.

El sexto y ultimo capitulo del volumen lleva el titulo “Racionalidad animal”
y corre a cargo de Jorge Morales. Lo primero que se observa en esta seccién
es el establecimiento de las creencias y los deseos como estados mentales cuya
combinacién permite explicar la racionalidad en un individuo. Por una parte,
el autor muestra las intuiciones por las cuales resulta facil adjudicar deseos a
los animales y, por otra, las no tan obvias razones por las que probablemente
haya que atribuirles creencias; en concreto, el hecho de que éstas se relacionan
habitualmente con contenidos proposicionales y éstos a conceptos.

Posteriormente, Morales retoma y expone los principios que la corriente
conceptualista (Sellars, Davidson, McDowell y Brewer) asume para admitir la
existencia de un concepto y, por lo tanto, de una creencia, a saber, a) que ten-
gan condiciones de verdad, b) que impliquen una justificacién y ¢) que puedan
generar inferencias. El autor admite estos principios, pero argumenta a favor
de que los animales cumplen, de hecho, con tales criterios.

Morales admite la necesidad de que las creencias tengan condiciones de
verdad para garantizar su sentido, pero defiende un criterio pragmaético por el
cual los conceptos pueden comprenderse al margen de estructuras lingiiisticas
(para ello sigue las reflexiones de Schwitzgebel, Millikan y Allen). Posterior-
mente, el autor se vale de dos conceptos clave para la reinterpretacién del
segundo criterio normativista de los conceptualistas desde una perspectiva no
verbal; éstos son los de funcion propia de Millikan y el de la perspectiva del
agente de Susan Hurley. Finalmente, Morales apela a la capacidad, demostrada
cientificamente, que tienen los animales de hacer inferencias transitivas para
cumplir con el tltimo requisito que imponen los conceptualistas.

El argumento parece, entonces, completo y Morales apunta su conclusién:
“si el criterio para hablar de racionalidad es la posesion de creencias y deseos
y el uso de éstas para controlar las acciones del sujeto e inferir nueva informa-
cién, una criatura no-lingiiistica puede ser considerada racional” (p. 118).

El libro posee, ademas, un apéndice que contiene la traduccién elaborada
por José Molina de la cuarta parte del libro sexto del Liber de Anima seu Sextus
de Naturalibus. La traduccién partié del texto latino de la edicidn critica de
S. Van Riet. El texto aviceniano versa sobre los sentidos internos y resulta de

Didnoia, vol. LVI, no. 66 (mayo 2011).



200 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

amplia utilidad para la comprensién del segundo y tercer capitulos del libro
aqui resefiado.

Del libro se pueden extraer, desde mi punto de vista, distintas conclusiones:
a) que el antropocentrismo que nos ha llevado a suponer que el pensamiento y
la racionalidad pertenecen de un modo tajante al ser humano es insostenible;
b) que la atribucién de elementos racionales a los animales no humanos no
puede hacerse sin realizar un trabajo cauteloso para evitar caer en contradic-
ciones; c¢) que la mente animal nos tiene reservada una nueva perspectiva de
lo que somos y lo que es la naturaleza y que, por ello, nuestros esfuerzos por
entenderla deben ser constantes y decididos; d) finalmente, que la ciencia y la
filosofia deben trabajar de la mano poniendo atencién tanto en los nuevos tra-
bajos de investigacién como en la tradicion de pensamiento que nos antecede.

Cada uno de los capitulos de La mente animal posee, sin duda, un perfil
muy particular. El libro guarda el sabor de un esfuerzo colectivo por afrontar
de manera seria y ordenada un problema al margen de las diferentes tradicio-
nes filosdficas o estilos que puedan seguir los autores. Con trabajos eruditos,
por una parte, pero también meditativos y comprometidos, el libro demuestra
que la tradicién no tiene por qué ser un lastre para el pensamiento, sino un
propulsor con el que se puede ver “a hombros de gigantes”. Sin duda, se abor-
da un tema complicado e interesante en estas paginas con la mayor seriedad y
con el profesionalismo que una disciplina tan profunda como la filosofia de la
mente exige.

LEONARDO RUIZ GOMEZ
Departamento de Filosofia
Facultad de Filosofia y Letras
Universidad de Navarra

leonardo_rugo@hotmail.com

Didnoia, volumen LVI, nimero 66 (mayo 2011): pp. 200-210.



