
Teúrgia: camino de Jámblico a lo inefable

JOSÉ MOLINA AYALA

Centro de Estudios Clásicos
Instituto de Investigaciones Filológicas
Universidad Nacional Autónoma de México
josemolina@correo.unam.mx

Resumen: Jámblico de Calcis postuló, por razones metafísicas, la teúrgia
como vía única para alcanzar la unión con el principio supremo de todo lo
que existe. Estableció este principio como una realidad totalmente trascen-
dente, no alcanzable mediante la razón, hizo de la materia instrumento para
el ascenso del alma hacia dicho principio. Al mismo tiempo propuso explí-
citamente una mística de “comunión” con el cosmos y con las otras almas,
a diferencia de Plotino, quien postulaba el abandono de todas las cosas y
concebía la unión con el Uno como una huida de un solo hacia el Solo.
Palabras clave: neoplatonismo, misticismo, inefable, divinización

Abstract: Iamblichus of Chalcis postulated theurgy on metaphysical grounds
as the only way of communion with the supreme principle of everything
that exists. Iamblichus set out this principle as a completely trascendent
reality, ungraspable by reason, conceived matter as an instrument for the
soul’s ascent to that principle. Iamblichus proposed explicitly a mystic of
communion with the cosmos and with the other souls, unlike Plotinus, who
postulated the absolute withdrawal from everything and conceived the union
with the One as an escape in solitude to the Solitary.
Key words: neoplatonism, mysticism, ineffable, deification

En el presente artículo intentaré exponer, desde una perspectiva ya libre
de prejuicios y actualizada, una oposición —acaso aparente, pero moti-
vada por diferentes concepciones metafísicas— entre la vía elegida por
Plotino para ascender al Uno y la de Jámblico: a diferencia de Plotino,
que postulaba el abandono de todas las cosas y concebía la unión con el
Uno como una huida de un solo al Solo, Jámblico, al optar por la teúrgia
como camino de ascenso hacia lo absolutamente trascendente, propone
explícitamente una mística que podría denominarse de “comunión”, no
sólo con el cosmos, sino también con las otras almas. Si al hablar de
Jámblico parezco imitar a Sócrates, que hablaba siempre las mismas
cosas, incluso acerca de los mismos asuntos,1 válgaseme como disculpa

1 Pl., Gorg., 490e9–11: KAL. <W
 �eÈ taÎt� lègei
, >̃w S¸krate
. SW. OÎ mìnonge, >̃w Kall�klei
, �ll� kaÈ perÈ tw̃n autw̃n.

Diánoia, volumen LV, número 65 (Noviembre 2010): pp. 125–149.

dianoia / d65amol / 1



126 JOSÉ MOLINA AYALA

la sentencia platónica de acuerdo con la cual es bueno decir y analizar
dos o tres veces lo que es bello.2

En La ciudad de Dios, San Agustín afirma: “los filósofos famosísimos
más recientes, a quienes pareció bien que Platón debía de ser seguido,
no quisieron llamarse peripatéticos o académicos, sino platónicos. En-
tre éstos, por su gran fama, se encuentran los griegos Plotino, Jámblico,
Porfirio.”3 Estas líneas ponen de manifiesto el prestigio que rodeaba a
esos filósofos, aun cuando ya hacía tiempo que habían muerto.4 Dado
que se llamaban “platónicos”, resalta el hecho de que se concebían a sí
mismos como un renacimiento de doctrinas, según ellos, legítimas de
Platón o incluso más antiguas,5 y no hay en la expresión agustiniana na-
da que sugiera que ese movimiento filosófico deba tenerse como el can-
to del cisne de la filosofía griega; por el contrario, se percibe renovada
vitalidad. Hay que notar el orden en que San Agustín los menciona, un
tanto sorprendente, porque pone a Jámblico detrás de Plotino, aunque
Porfirio haya sido discípulo de Plotino y supuesto maestro de Jámblico.
Tanto si el orden es ascendente o descendente en la intención del obis-
po, Jámblico ocupa un lugar destacado, y, a juzgar por las noticias de
la época, Jámblico, saludado usualmente como el “divino” o con otros
títulos no menos elogiosos, fue, en esa tradición filosófica, de mayor
importancia que Plotino, aunque esto parece inusitado, ya que Plotino
tiene mayor reconocimiento en la tradición occidental. Tratándose de
Jámblico, nos enfrentamos, según San Agustín, a una figura de gran
importancia dentro del platonismo inaugurado por Plotino.6

2 Pl., Gorg., 498e11–499a1: kaÈ dÈ
 g�r toi ka� tr�
 fasin kalìn ẽ>inai t� kal�lègein te kaÈ âpiskopẽisjai, “Pues también ciertamente se dice que es bello dos y
tres veces decir y analizar las cosas bellas”. Véase también id., Philb., 60a: ẽ>u d> �paroim�a dokẽi êqein, tä kaÈ dÈ
 kaÈ trÈ
 tì ge kalw̃
 êqon âpanapolẽin tw̃| lìgúdẽin: “el proverbio parece ser correcto: es preciso repetir con la razón dos y tres
veces lo que es bello”.

3 Aug., C.D., VIII, 12: “recentiores tamen philosophi nobilissimi, quibus Plato
sectandus placuit, noluerint se dici Peripateticos aut Academicos, sed Platonicos.
Ex quibus sunt valde nobilitati Graeci Plotinus, Iamblichus, Porphyrius.”

4 San Agustín terminó La ciudad de Dios hacia el año 426 (todas las fechas
son después de Cristo). Plotino nació en Licópolis, Egipto, hacia el 204, y murió
en Roma hacia el 270. Porfirio nació en Tiro hacia el 232 y murió hacia el 305.
Jámblico nació en Calcis de Celesiria hacia el 242 y murió en Apamea, Siria, hacia
el 326.

5 Plot. V, 1, 8–9. Según Jámblico (Myst., I, 1–2), la filosofía griega tiene sus
fuentes en el antiguo Egipto.

6 La obra de Nasemann (1991) ha regresado definitivamente a Jámblico a la
línea filosófica inaugurada por Plotino, poniendo de relieve incluso los vínculos lin-

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 2



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 127

Ahora bien, uno de los rasgos característicos de este renacimiento
platónico es la lectura que hace del diálogo Parménides: en esa lectu-
ra, el filósofo de Elea se ve obligado a dar un ejemplo de su método
dialéctico; para ello, tiene que exponer las consecuencias alternativas
para el Uno y para la multitud, suponiendo que el Uno es y que no
es. El diálogo se desarrolla mediante un grupo de hipótesis que, según
Porfirio y Jámblico, son nueve, de las cuales las tres primeras fueron in-
terpretadas por Plotino en clave ontológica; es decir, según Plotino, las
primeras hipótesis del diálogo se refieren a los principios más altos de
todo cuanto existe. La primera hipótesis se refiere al Uno; la segunda,
al Intelecto, y la tercera, al Alma del mundo.7

Leer a Platón e interpretarlo a la manera de Plotino fue derrotero
de la filosofía subsiguiente; con la ascesis plotiniana parecía que la asi-
milación con dios (åmo�wsi
 jeú̃) propugnada por Platón en el Teete-
to,8 había encontrado un método. Para unirse al Uno, había que entrar
en un proceso de conversión y elevación del alma: tomar conciencia
sobre la propia dignidad y liberarse del mundo material; el alma de-
bía recordar su propio linaje y tener presente la vileza de las cosas a
las cuales está apegada y a las cuales considera, dada su enajenación,
como algo honorable.9 Una manera sumaria de enunciar el objetivo del
alma es “abandona todo” (�fele p�nta); Plotino lo expresa así literal-
mente:

éste es el verdadero fin del alma: tocar aquella luz y, con la misma, con-
templarla; no con luz de otro, sino contemplar la misma luz por la cual
también ve. En efecto, es preciso que el alma contemple esta luz a través
de la cual fue iluminada; pues ni siquiera ve al sol a través de la luz de
otro. ¿Cómo, entonces, podría darse esto? Abandona todo.10

Visto de otra manera, pero equivalente, desde el punto de vista del
sujeto que asciende, desde el alma, el camino de ascenso hacia el Uno
debía hacerse de tal forma que, desprendida de todo, conseguida la

güísticos entre ambos pensadores y señalando las innovaciones de parte de Jámbli-
co. Por otra parte, Shaw (1995) ha ubicado correctamente las doctrinas de Jámblico
sobre la teúrgia como desarrollos auténticamente platónicos.

7 Plot., V, 1.
8 Pl., Tht., 176b1.
9 Plot. V, 1, 1. Véase también I, 3, 1.

10 Plot. V, 3, 17, 34–39: kaÈ toũto tä tèlo
 t�lhjinän yuq|̃h, âf�yasjai fwtä
âke�nou kaÈ aÎtw̃| aÎtä je�sasjai, oÎk �llou fwt�, �ll> aÎtì, di> õ>u kaÈ årø̃. di>õ>u g�r âfwt�sjh, toũtì âstin, í dẽi je�sasjai; oÎdà g�r ¡lion di� fwtä
 �llou.pw̃
 �n õ>un toũto gènoito? �fele p�nta.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 3



128 JOSÉ MOLINA AYALA

soledad, el alma llegara a la presencia del Uno, que también está solo;
era, precisamente en la expresión plotínica, una “fuga de un solo hacia
el Solo”, fug� mìnou prä
 mìnon.11 Se estableció, entonces, un camino
ascendente de purificación y de búsqueda de las virtudes: primero las
naturales, después las éticas, posteriormente las políticas y las catárti-
cas, y finalmente, las teoréticas o contemplativas. Pero el objetivo final
de ese ascenso cada vez más solitario no era llanamente la pureza y la
virtud por sí mismas, sino que el objetivo, hay que recordarlo, radicaba
en la propia “deificación”. Aunque uno se esfuerce por ser puro y vir-
tuoso, “sin embargo”, dice Plotino, “el afán no es estar sin error, sino
ser dios”.12 A las virtudes plotínicas, Porfirio añadirá las llamadas vir-
tudes paradigmáticas, porque le interesa poner el énfasis en el carácter
intelectual del ascenso hacia el Uno; en cambio, Jámblico añadirá las
virtudes teúrgicas.13

Porfirio, refiriéndose a Plotino, nos cuenta:

así, sobre todo a este divino mortal, muchas veces, mientras se impulsaba a
sí mismo hacia el dios primero y que está más allá, mediante sus nociones y
de acuerdo con las vías indicadas por Platón en el Banquete, se le apareció
aquel Dios que no tiene ni forma ni aspecto y que está asentado sobre el
intelecto y sobre todo lo inteligible. A éste, entonces, también yo, Porfirio,
una sola vez digo haberme acercado y haber sido unido, cuando vivía mi
año sexagésimo octavo. Así pues, se apareció a Plotino, hallándose cerca el
objetivo. En efecto, tenía él como fin y objetivo el ser unido y acercarse al
dios que está sobre todas las cosas. Y alcanzó cuatro veces quizá, mientras
conviví con él, este objetivo, por una actividad inefable y no por potencia.14

11 Plot., VI, 9, 11. Véase también una expresión semejante, pero referida a la
plegaria, en V, 1, 6.

12 Plot., I, 2, 6, 3: >All> � spoud� oÎk êxw �mart�a
 ẽ>inai, �ll� jeän ẽ>inai.
13 Plot., I, 2; Porph., Sent., 32; es posible ver descrito el itinerario aretológico

en la Vida de Proclo, que escribió Marino de Neápolis. Sobre la ética neoplatónica,
cfr. Gregor Staab, Pythagoras in der Spätantike, Studien zu De Vita Pythagorica des
Iamblichos von Chalkis (2002), pp. 155–182.

14 Porph., Plot., 23: OÕtw
 dà m�lista toÔtú tú̃ daimon�ú fwtÈ poll�ki
 ân�gontiáautän eÊ
 tän prw̃ton kaÈ âpèkeina jeän tãi
 ânno�a
 kaÈ kat� t�
 ân tú̃ �Sumpos�ú�Ífhghmèna
 ådoÌ
 tú̃ Pl�twni âf�nh âkẽino
 å jeä
 å m te morf�n m te tin� Êdèanêqwn, Ípàr dà noũn kaÈ pãn tä nohtän Édrumèno
. <̃Wi d� kaÈ âg° PorfÔrio
 �paxlègw plhsi�sai kaÈ ánwjh̃nai êto
 �gwn áxhkostìn te kaÈ îgdoon. >Ef�nh goũntú̃ Plwt�nú skopä
 âggÔji na�wn. Tèlo
 g�r aÎtú̃ kaÈ skopä
 >̃hn tä ánwjh̃naikaÈ pel�sai tú̃ âpÈ pãsi jeú̃. ^Etuqe dà tetr�ki
 pou, íte aÎtú̃ sun mhn, toũ sko-poũ toÔtou ânèrge�ø �rr tú kaÈ oÎ dun�mei. Algo semejante es lo experimentado
por San Pablo cuando dice refiriéndose a sí mismo: “sé de un hombre en Cristo, el
cual hace catorce años —si en el cuerpo o fuera del cuerpo no lo sé, Dios lo sabe—

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 4



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 129

Así pues, la unión con el Uno, aun para Plotino, parecía sobrevenir
después de un itinerario intelectual que recorría las etapas trazadas por
Platón en el Banquete.

Damascio, el último diádoco del platonismo, a propósito del desa-
rrollo de la escuela afirma: “unos prefieren la filosofía, como Porfirio,
Plotino y otros muchos filósofos; otros, la hierática, como Jámblico, Si-
riano, Proclo y todos los hieráticos”.15 Nótese que entre los platónicos
mencionados que prefieren la filosofía no hay nadie posterior a Porfirio,
y que aun éste es mencionado antes de Plotino; en cambio, entre los
hieráticos, el orden cronológico es progresivo y se menciona a Jámblico
en primer lugar. Pero ésta no es una división tajante entre los plató-
nicos: los hieráticos también hacían filosofía, y los filósofos también
practicaban ritos, como se ve en la Vida de Plotino de Porfirio; pero el
pasaje citado de Damascio señala cierto cambio de vía para unirse con
el Uno, la cual muestra que, a partir de Jámblico, la teúrgia y la mántica
aparecen como método, no sólo privilegiado sino único y consistente,
para unirse con el principio Uno de todo lo que existe, porque dicho
principio está por encima de lo racional y es fundamento de lo racional.
No hay que olvidar que, después de todo, fue Plotino quien puso al Uno
más allá del Intelecto, de modo que, dado el caso, a él y no a Jámblico
debe reprochársele la supuesta fuga hacia lo irracional.16 Dicho de otra
manera, como Jámblico merece las alabanzas que a veces se le procu-
ran a Plotino, éste merece también las censuras que a veces se le han
prodigado a Jámblico. A la distancia, ambos parecen más cercanos de lo
que se pensaba, e incluso no ha faltado algún estudioso que considera
la postura de Plotino derivada de las prácticas rituales contemporáneas
y compatible con el modelo de teúrgo ofrecido por Jámblico.17

Cabía preguntarse, empero, sobre la causa del supuesto cambio ha-
cia el ritual introducido por Jámblico en el neoplatonismo, y se habían
propuesto varias soluciones. Para algunos, como Eduard Zeller, Jám-
blico representaba la antítesis irracional del racionalismo plotiniano,

fue arrebatado hasta el tercer cielo. Y sé que este hombre —en el cuerpo o fuera del
cuerpo no lo sé, Dios lo sabe— fue arrebatado al paraíso y oyó palabras inefables
que el hombre no puede pronunciar” (2 Co, 12, 2–4; trad. Biblia de Jerusalén).

15 Iambl., fr. 165 (Dalsgaard 1972): íti oÉ màn t�n filosof�an protimw̃sin, ±
PorfÔrio
 kaÈ Plwt̃ino
 kaÈ �lloi polloÈ filìsofoi; oÉ dà Éeratik n, ±
 >I�mbliqo
kaÈ Surianä
 kaÈ Prìklo
 kaÈ oÉ ÉeratikoÈ p�nte
. La frase, según Anne Sheppard
(1982, p. 212, n. 4), atribuida durante mucho tiempo a Olimpiodoro, debe atribuir-
se a Damascio.

16 Stäcker 1995, p. 278.
17 Mazur 2003 y 2004. La discusión con Beierwaltes sobre este asunto y el origen

gnóstico en el pensamiento plotiniano pueden verse en Mazur 2008.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 5



130 JOSÉ MOLINA AYALA

pues había puesto a la filosofía al servicio de la religión.18 Para Dodds,
el célebre autor de Los griegos y lo irracional, los filósofos platónicos,
como si fueran hombres en crisis, sucumbieron ante la magia;19 se ha
hablado también de Jámblico como alguien que provocó la depravación
de la filosofía;20 se ha explicado la vuelta hacia el ritual como afán pro-
selitista frente al auge del cristianismo; la explicación más socorrida fue
el eclecticismo filosófico y el sincretismo religioso de la época: Jámblico
sería el resultado de la irrupción de fuertes tendencias orientalizantes
que habrían desvirtuado la racionalidad griega. Esta explicación pare-
cía confirmada por el hecho de que la única obra de Jámblico que se
conserva completa era más conocida por el título que le dio Marsilio
Ficino en su traducción latina: Acerca de los misterios de los egipcios, de
los caldeos y de los asirios.

El verdadero título de la obra es Respuesta del maestro Abamón a
la “Epístola a Anebón” de Porfirio, y soluciones de las dificultades que
se encuentran en ella. Se trata de la parte resolutiva de una investi-
gación emprendida por Porfirio mediante la formulación de preguntas
y el planteamiento de dificultades. La mencionada Epístola a Anebón
de Porfirio, hoy perdida, no sólo cuestionaba sino que, más bien, iro-
nizaba a quienes hacían de los ritos la vía de acceso para unirse con
el Uno. Por ejemplo, Porfirio cuestiona que los dioses pidan que quien
hace un sacrificio esté libre de contactos sexuales, mientras los dioses
mismos no vacilan en llevar a cualquiera a concúbitos deshonestos. O
igualmente cuestiona que los dioses pidan abstinencia de carne cuan-
do el sacrificio mismo se hace precisamente mediante la inmolación
de víctimas animales. San Agustín, en La ciudad de Dios, ofrece un re-
sumen de esa Epístola de Porfirio y hace ver cómo el erudito filósofo
finge investigar para no herir las susceptibilidades de cierto sacerdote
egipcio de nombre Anebón.21 Jámblico, al parecer, tocado por la ironía
de Porfirio, se asume como el maestro del destinatario original y toma
como pseudónimo el nombre de Abamón para contestar a Porfirio sus
planteamientos con respecto a la teúrgia.

Leyendo sin prejuicios a Jámblico es posible percatarse de que su
postura respecto de la unión con el Uno mediante la teúrgia obedece a

18 Zeller 1968, pp. 3–11, 44–46.
19 Dodds 1984, p. 288.
20 Zintzen 1965; más tarde, el mismo Zintzen (1983) matiza su postura y consi-

dera la posición de Jámblico como un intento de poner en consonancia la teúrgia
con la ontología plotínica y la consiguiente espiritualización de la teúrgia.

21 Aug., C.D., X, 11.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 6



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 131

razones metafísicas.22 Mientras Porfirio ponía al intelecto en contacto
inmediato con el Uno, e incluso consideraba al Uno meramente como la
parte superior del intelecto, Jámblico tiene interés en recuperar la abso-
luta trascendencia del primer principio. Esto queda claro en el siguiente
fragmento, cuando Damascio se ocupa de examinar precisamente los
primeros principios:

examinemos —dice Damascio— lo siguiente: si son dos los primeros prin-
cipios antes de la primera tríada inteligible, el absolutamente inefable y el
no coordinado con la tríada, como pensó el gran Jámblico en el libro 28
de su perfectísima Teología caldaica, o si, como opinó la mayoría posterior
a él, después de la causa inefable y única está la primera tríada de los
inteligibles, o también descenderemos de esta hipótesis y diremos, según
Porfirio, que el único principio de todo es el padre de la tríada inteligible.23

Frente a la postura de Plotino, Porfirio pierde el carácter trascendente
de la unión con el Uno; para él, esa unión era en el fondo unión del in-
telecto consigo mismo; Jámblico se esfuerza por recuperar ese carácter
trascendente y totalmente inefable del primer principio, aunque para
ello y para atajar completamente la posición de Porfirio, a la que con-
sideraba soberbia, limitó el papel del intelecto en la consecución de la
unión con el primer principio.

Por otro lado, según Jámblico, Plotino se equivocaba porque había
postulado que una parte del alma nunca desciende al cuerpo y per-
manece unida a las realidades inteligibles.24 Para Jámblico, el alma
entera, incluso antes de encarnarse en un cuerpo, es responsable de
sus errores, y aun habiendo descendido a un cuerpo, el alma mantiene
su capacidad de elección, y aunque el mundo al que desciende no es
del todo un ámbito determinista, hay que pensar que, cuando un alma

22 Stäcker 1995.
23 Dam., Pr. 43 (Damascio 2002b, II, p. 1): Met� dà taũta âkẽino proball¸mejaeÊ
 âp�skeyin, pìteron dÔo eÊsÈn aÉ prw̃tai �rqaÈ prä th̃
 nohth̃
 pr¸th
 tri�do
,¡te p�nth �rrhto
 kaÈ � �sÔntakto
 prä
 t�n tri�da, kaj�per �x�wsen å mèga
>I�mbliqo
 ân tú̃ kh> bibl�ú th̃
 Qaldaikh̃
 teleiot�th
 jeolog�a
, « ±
 oÉ plẽistoitw̃n met> aÎtän âdok�masan, met� t�n �rrhton aÊt�an kaÈ m�an ẽ>inai t�n pr¸thntri�da tw̃n nohtw̃n; « kaÈ taÔth
 Ípobhsìmeja th̃
 Ípojèsew
, kat� dà tänPorfÔrion âroũmen t�n m�an tw̃n p�ntwn �rq�n ẽ>inai tän patèra th̃
 nohth̃
 tri�do
.
24 Plot., IV, 8, 8, 2–4: oÎ pãsa oÎd> � �metèra yuq� êdu, �ll> êsti ti aÎth̃
 ântú̃ nohtú̃ �e�, “ni siquiera toda nuestra alma se sumergió, sino existe algo de ella

siempre en lo inteligible”. El libro de consulta obligado para el tema de la posición
de Plotino sobre la parte del alma que no se encarna del todo, y, sobre todo, para
el criticismo iniciado por Jámblico, es, por supuesto, The Changing Self de Steel
(1978).

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 7



132 JOSÉ MOLINA AYALA

desciende a un cuerpo, lo hace toda ella.25 Es más, para Jámblico, si el
alma se encarna en un cuerpo no se debe solamente a que deba expiar
alguna de sus culpas pasadas, ni, como dice Plotino, a una osadía por
la cual, volcada hacia la materia, se olvida de su dios y padre;26 para
Jámblico, existen almas mandadas para instruir a las otras como las
de Pitágoras o Platón, almas de una categoría superior que descienden
para “salvación, purificación y perfección”27 de este mundo; pero todas
las otras almas, aun las comunes, al menos en su primer nacimiento,
fueron enviadas a propósito por dios, con la consigna de volver a él:
“dios envió abajo a las almas para esto, para que de nuevo regresaran
hacia él”.28 Así pues, el descenso de las almas no obedece siempre a
una transgresión en el orden del universo, como es el caso en el gnosti-
cismo, sino que, en conformidad con el Timeo de Platón, el universo es
uno, los dioses lo gobiernan mediante un orden armonioso donde las
almas, al encarnarse, también cumplen una función específica dentro
de ese orden. Estar en un cuerpo y estar en el mundo, piensa Jám-
blico, no es necesariamente un mal, antes bien, tiene un propósito en
la administración del universo. Es probable que esta visión que pone
énfasis en la total encarnación del alma en un cuerpo, así como la pos-
tulación de la teúrgia como modo de unirse a dios, se deba más a la
influencia de Aristóteles en el pensamiento de Jámblico que a cierto
pesimismo del que se le ha acusado, o a influencias de las religiones
orientales a que vagamente se alude para explicar el giro de Jámblico
hacia la teúrgia.29

25 Iambl., In Tim. fr. 87 (Dillon 1973).
26 Plot., V, 1, 1.
27 Iambl., De Anima, 29 (Finamore-Dillon): � màn g�r âpÈ swthr�ø kaÈ kaj�rseikaÈ teleiìthti tw̃n tù̃de katioũsa �qranton poiẽitai kaÈ t�n kajìdou, “la que des-

ciende (sc., el alma) para salvación y purificación y perfección de las cosas de aquí
emprende también sin mancha el descenso”. Probablemente Plotino pensaba en
estas almas cuando decía que una parte de las almas se mantenía en permanen-
te unión con el orden inteligible. Sobre el tema del descendimiento del alma en
Jámblico, cfr. Dillon 1980.

28 Iambl., Myst., VIII, 8: kaÈ oÎ par� tän âx �rqh̃
 ti jesmän âpitelẽitai ân tú̃toiú̃de, Ñna metastrafw̃sin oÉ jeoÈ kat� t�n eÊ
 Õsteron gignomènhn Éerourg�an,�ll> �pä th̃
 pr¸th
 kajìdou âpÈ toÔtú katèpemyen å jeä
 t�
 yuq�
, Ñna p�lineÊ
 aÎtän âpanèljwsin, “y nada se lleva a cabo contra la institución del principio en
tal situación, para que los dioses cambien de acuerdo con la obra sagrada posterior,
sino desde el primer descenso, dios envió abajo a las almas para esto, para que de
nuevo regresaran hacia él”.

29 Shaw 1995, p. 95: “sugeriría que la diferencia entre Jámblico y Plotino con res-
pecto a las prácticas rituales podría haber sido determinada, no por los supuestos

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 8



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 133

Por otra parte, a propósito de la relación del alma con el intelecto,
también hay que distinguir entre el orden superior del intelecto y el
orden inferior del alma, lo que al parecer solía confundirse entre los
platónicos:

Jámblico —afirma Proclo— entiende que este intelecto es más importante
que el alma, porque desde arriba la contiene y la perfecciona, y contiende
o bien contra quienes ponen en contacto inmediatamente al alma con el
intelecto total (pues es preciso que la transición no se dé toda a la vez
desde los trascendentes hacia los participantes, sino que haya esencias
intermedias que se coordinen con los participantes) o bien contra quienes
suponen que el intelecto es una disposición del alma (pues es preciso que
lo que es en sí mismo sea antes de lo que es en otro).30

Así pues, existe en Jámblico, por un lado, un principio de todas las
cosas totalmente trascendente, tan distinto de todo lo que existe que
no hay posibilidad alguna de que el intelecto pueda confundirse con él,
y, por el otro, un alma humana, claramente diferenciada del intelecto,
encarnada toda en un cuerpo. Es más, de acuerdo con Jámblico, hay
que distinguir absolutamente la hipóstasis del Alma de la del Intelecto,
pues ésa es la verdadera doctrina sostenida por los más grandes maes-
tros de la antigüedad. En un fragmento de su tratado Sobre el alma,
Jámblico afirma:

Ahora bien, la doctrina contrapuesta [a la que considera unida el alma al
intelecto] separa al alma, como generada en segundo lugar, a partir del
intelecto, en otra hipóstasis, y en cuanto a lo que de ella está con intelecto,
explica que, aunque dependiente del intelecto, subsiste de manera autó-
noma junto con lo que está en su propia hipóstasis, y la separa también de
todos los géneros superiores, y le distribuye un límite propio de su esencia,

antecedentes orientales de Jámblico, ni por su atracción hacia las prácticas reli-
giosas exóticas de su tiempo, sino por la influencia más profunda de la psicología
de Aristóteles sobre Jámblico que sobre Plotino”. El mismo Shaw afirma en otra
parte (1993, p. 117): “Jámblico implicó al alma en el cuerpo y en la vida corporal
mucho más extensamente que Plotino, y esto, creo, se debió a que la psicología de
Aristóteles tuvo mayor influencia sobre Jámblico que sobre Plotino.”

30 Iambl., in Tim., fr. 60 (Dillon 1973): >I�mbliqo
 dà tän noũn toÔtonpresbÔteron �koÔei th̃
 yuqh̃
, �nwjen aÎt�n sunèqonta kaÈ teleioũnta, kaÈdiagwn�zetai prä
 toÌ
 « aÎtìji tú̃ pantelẽi nú̃ sun�ptonta
 t�n yuq�n (dẽing�r m� �jrìan g�nesjai t�n met�basin �pä tw̃n âxùrhmènwn âpÈ t� metèqonta,�ll� mèsa
 ẽ>inai t�
 suntetagmèna
 tõi
 metèqousin oÎs�a
) « tän noũn éxinÍpotijemènou
 th̃
 yuqh̃
 (dẽin g�r ẽ>inai tä ân aÎtú̃ ïn prä toũ ân �llú înto
).
Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 9



134 JOSÉ MOLINA AYALA

o bien el término medio entre los géneros divisibles y los indivisibles, y en-
tre los corpóreos y los incorpóreos, o la plenitud de las razones universales,
o el servicio, después de las ideas, de la creación, la vida que de sí misma
tiene el vivir, que procede desde lo inteligible, o a su vez la procesión de los
géneros de todo el ser verdadero hacia la esencia inferior. En torno a estas
doctrinas se vuelven perfectamente Platón mismo y Pitágoras, y Aristóteles
y los antiguos todos, cuyos grandes nombres se alaban por su sabiduría, si
alguno siguiera con ciencia las huellas de sus doctrinas.31

En Jámblico, pues, a diferencia de Porfirio, ocurren dos cosas: por una
parte, recupera el carácter trascendente del primer principio, por la
otra, considera el alma humana enteramente encarnada en un cuerpo;
estos dos factores implican, primero, perder al intelecto como instru-
mento de unión con el Uno, aunque cabe recordar que ya para Plotino
la unión con el Uno tenía un carácter que sobrepasaba al intelecto; y,
segundo, buscar un medio adecuado a la situación del alma mientras
está en el cuerpo, un medio que le permita emprender el ascenso hacia
el Uno. La solución no puede ser el intelecto, porque incluso la unión
con la más venerable y unificada de las hipóstasis inteligibles no puede
realizarse mediante procedimientos gnoseológicos propios del alma o
del intelecto; de acuerdo con el testimonio de Damascio, según Jámbli-
co eso es imposible:

Así pues, que aquel [principio] no es comprensible ni por opinión, ni
por pensamiento discursivo, ni por el intelecto anímico ni por intelección
acompañada de razonamiento, y que ni siquiera es alcanzable por la vigi-
lancia perfecta del intelecto ni por la flor del intelecto, ni es conocible en
absoluto por intuición ni según un determinado apoyo ni según compren-

31 Iambl., De Anima, 7 (Jámblico 2002, Finamore-Dillon): >All� m�n ¡ ge prä
taÔthn �njistamènh dìxa qwr�zei màn t�n yuq n, ±
 �pä noũ genomènhn deutèrankaj> átèran Ípìstasin, tä dà met� noũ aÎth̃
 âxegẽitai ±
 âxhrthmènon �pätoũ noũ, met� toũ kat> Êd�an Ífesthkènai aÎtotelw̃
, qwr�zei dà aÎt�n kaÈ �pä tw̃nkreittìnwn genw̃n ílwn, Òdion dà aÎtù̃ th̃
 oÎs�a
 íron �ponèmei ¢toi tä mèson tw̃nmeristw̃n kaÈ �mer�stwn 〈tw̃n te swmatikw̃n kaÈ �〉swm�twn genw̃n, « tä pl romatw̃n kajìlou lìgwn, « t�n met� t�
 Êdèa
 Íphres�an th̃
 demiourg�a
, « zw�n par>áauth̃
 êqousan tä zh̃n t�n �pä toũ nohtoũ proeljoũsan, « t�n ã>u tw̃n genw̃nílou toũ întw
 înto
 prìodon eÊ
 Ípodeestèran oÎs�an. PerÈ d� taÔta
 t�
 dìxa
í te Pl�twn aÎtä
 kaÈ å Pujagìra
, í te >Aristotèlh
 kaÈ �rqãioi p�nte
, <̃wnænìmata mègala âpÈ sof�a Ímnẽitai, telèw
 âpistrèfontai, eÒ ti
 aÎtw̃n t�
 dìxa
�niqneÔoi met> âpist mh
; �mẽi
 te perÈ aÎt�
 t�n met> �lhje�a
 pragmate�an pãsanpeirasìmeja ânst sasjai.
Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 10



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 135

sión ni de algún modo semejante, debe ser concedido al gran Jámblico,
que sostenía estas cosas.32

La solución, entonces, fue la teúrgia, pues en ella los géneros superiores
al alma la ayudan a emprender su camino de regreso hacia el Uno, y la
unión teúrgica no depende del intelecto:

la unión teúrgica con los dioses —dice Jámblico— se basa en la eficacia de
las obras —inefables y realizadas como conviene a lo divino, por encima
de toda comprensión—, y en la potencia de los símbolos, inexpresables,
comprensibles sólo por los dioses. Por eso no realizamos esas cosas porque
las entendemos, pues en tal caso su actividad sería intelectual y producida
por nosotros; mas ni una ni otra cosa son verdaderas. En efecto, incluso no
comprendiéndolas nosotros, las contraseñas mismas realizan por sí mismas
su obra propia, y la potencia inefable de los dioses, hacia los cuales se
elevan estas contraseñas, reconoce por sí misma sus propias imágenes,
mas no porque se despierten por nuestra intelección.33

La lectura que Jámblico hace del Parménides de Platón, de acuerdo con
el testimonio de Proclo, confirma que la postulación jambliqueana de
la teúrgia obedece a razones metafísicas:

Después de éstos, los que introducen los seres, de acuerdo con otro modo,
son los que dicen que la primera hipótesis es sobre dios y dioses; pues
dicen que ella hace el discurso no sólo acerca del uno, sino también acerca

32 Dam., Pr. 70 (Damascio 2002b, II, p. 100, 6–12): VOti màn to�nun oÖte dìxùoÖte diano�ø oÖte nú̃ tú̃ yuqikú̃ oÖte no sei met� lìgou perilhptìn, �ll> oÎdà tù̃toũ noũ pantelẽi periwpù̃ oÖte tú̃ �njẽi toũ noũ aÉretìn, oÖte âpibolù̃ ílw
 oÖtekat� âpèreisin ±rismènhn oÖte kat� per�lhyin oÖte tin� toioũton trìpon âkẽinognwstìn, sugqwrhtèon taũta �xioũnti tú̃ meg�lú >Iambl�qú. Ya Damascio había
señalado anteriormente que, “según Jámblico, tampoco mediante las contempla-
ciones del intelecto se piensa el punto más alto de lo inteligible” (Damascio 2002b,
II, p. 37, 9–10: oÎdà g�r tãi
 toũ noũ periwpãi
 noẽitai tä �kron toũ nohtoũ kat�>I�mbliqon).

33 Iambl., Myst., II, 11: � tw̃n êrgwn tw̃n �rr twn kaÈ Ípàr pãsan nìhsinjeoprepw̃
 ânergoumènwn telesiourg�a ¡ te tw̃n nooumènwn tõi
 jeõi
 mìnonsumbìlwn �fjègktwn dÔnami
 ânt�jhsi t�n jeourgik�n énwsin. Diìper oÎdà tú̃noẽin aÎt� ânergoũmen; êstai g�r oÕtw noer� aÎtw̃n � ânèrgeia kaÈ �f> �mw̃nândidomènh; tä d> oÎdèterìn âstin �lhjè
. KaÈ g�r m� nooÔntwn �mw̃n aÎt� t�sunj mata �f> áautw̃n drø̃ tä oÊkẽion êrgon, kaÈ � tw̃n jew̃n, prä
 oÏ
 �n keitaũta, �rrhto
 dÔnami
 aÎt� �f> áauth̃
 âpigign¸skei t�
 oÊke�a
 eÊkìna
, �ll>oÎ tú̃ diege�resjai Ípä th̃
 �metèra
 no sew
. Los otros casos relevantes son los
símbolos, en Iambl., Myst., VII, 1, y los nombres ininteligibles que se usan en el
culto, en Iambl., Myst., VII, 4–5.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 11



136 JOSÉ MOLINA AYALA

de todas las divinas hénadas; la segunda, acerca de la extensión inteligible
y de los dioses inteligibles; la tercera, todavía no lo hace acerca del alma,
como los anteriores, sino acerca de los géneros superiores a nosotros: án-
geles, demonios, héroes (pues dicen que estos géneros dependen inme-
diatamente de los dioses y son superiores incluso a las almas universales
mismas; esto afirman, como lo más extraordinario, y por esto comprenden
el orden en las hipótesis antes de las almas); la cuarta, acerca de las almas
racionales; la quinta, acerca de las almas segundas que se entretejen con
las almas racionales; la sexta, acerca de las formas implicadas en la mate-
ria y de todas las razones seminales; la séptima, finalmente, acerca de la
materia misma; la octava, acerca del cuerpo celeste; la novena, acerca del
cuerpo generado y sublunar.34

Jámblico pone, pues, en la primera hipótesis, no sólo al Uno inefable,
sino a dios y los dioses; después, en la segunda, coloca el ámbito inte-
ligible, pero en la tercera hipótesis, Jámblico coloca no al alma, sino a
los géneros superiores: ángeles, héroes, demonios, y sólo hasta la cuarta
hipótesis pone a las almas. Es decir, para Jámblico, desde el punto de
vista de la procesión, el primer principio queda por encima de todo, y

34 Iambl., in Prm., fr. 2 (Dillon 1973): oÉ dà met� toÔtou
 kat> �llon trìponeÊs�gonte
 t� înta, t�n màn pr¸thn lègonte
 ẽ>inai perÈ jeoũ kaÈ jew̃n; oÎ g�rmìnon perÈ toũ ánä
, �ll� kaÈ perÈ pa
w̃n tw̃n je�wn án�dwn aÎt�n poẽisjai tänlìgon 〈; t�n dà deutèran perÈ toũ nohtoũ pl�tou
 kaÈ tw̃n jew̃n?〉 nohtw̃n; t�n dàtr�thn oÎk êti perÈ yuqh̃
, ±
 oÉ prä aÎtw̃n, �ll� perÈ tw̃n kreittìnwn �mw̃n genw̃n,�ggèllwn, daimìnwn, �r¸wn (taũta g�r t� gènh proseqw̃
 âxhrth̃sjai tw̃n jew̃nkaÈ ẽ>inai kaÈ aÎtw̃n kre�ttona tw̃n ílwn yuqw̃n; toũto d� tä paradoxìtatìn fasi,kaÈ di� toũto t�n prä tw̃n yuqw̃n ân tãi
 Ípojèsesi t�xin labẽin); t�n dà tet�rthnperÈ yuqw̃n tw̃n logikw̃n, t�n dà pèmpthn perÈ tw̃n prosufainomènwn tãi
 logikãi
yuqãi
 deutèrwn yuqw̃n, t�n dà ékthn perÈ tw̃n ânÔlwn eÊdw̃n kaÈ p�ntwn tw̃nspermatikw̃n lìgwn, t�n dà ábdìmhn perÈ aÎth̃
 loipän th̃
 Õlh
, t�n dà ægdìhnperÈ toũ oÎran�ou s¸mato
, t�n dà ânn�thn perÈ toũ gennhtoũ kaÈ Ípä sel nhns¸mato
.
Para la comparación entre Porfirio y Jámblico con respecto a su interpretación

del Parménides, cfr. Dillon 1973, pp. 387–389; Saffrey y Westerink, en Proclo 1978,
pp. XXVIII–XXIX; Dillon 1988, y Steel 1997. Proclo criticó las interpretaciones de
Porfirio y Jámblico, porque en ellas no todas las hipóstasis fungen como principios:
en el caso de Porfirio, las últimas repiten sus elementos, y, en el caso de Jámblico,
la inclusión de ángeles, demonios y héroes en la tercera hipóstasis no es adecuada
según él, porque no es claro si pertenecen al orden intelectivo o al anímico (Proclo
1968, pp. LXXXI–LXXXII). A propósito de las interpretaciones de Amelio, anterior
a Porfirio, y de otros neoplatónicos posteriores a Jámblico (Teodoro de Asina, Plu-
tarco de Atenas, Siriano, los cuales consideraron el grupo de las hipótesis no como
una procesión continua, sino como dos grupos alternativos de hipóstasis, positivas
y negativas), cfr. Proclo 1968, pp. LXXX–LXXXIX; y J. Combès, en Damascio 2002a,
pp. XII–XIV.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 12



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 137

los dioses fungen como una mediación entre ese principio y el ámbito
inteligible; además, entre las almas y el ámbito inteligible, Jámblico in-
troduce, desde el punto de vista de la regresión, los géneros superiores
como paso intermedio: los héroes, los demonios, las almas racionales.
Dicho de otro modo, para unirse con el Uno, el intelecto no puede ser
una vía inmediata, y tampoco es inmediato el acceso del alma de los
seres humanos con el intelecto; debe pasarse antes por esos géneros
superiores, y, finalmente, para llegar al primer principio, después de
unirse al intelecto, el alma debe unirse a los dioses que la ayudarán en
el cumplimiento final de su ascenso.

Cabe hacer notar que, para Jámblico, en las últimas tres hipótesis,
de la séptima a la novena, se hallan la materia, el cuerpo celeste y el
cuerpo generado y sublunar. El asunto es importante si se considera el
contexto en que Jámblico aparece; a su lado están los gnósticos, el ma-
niqueísmo, corrientes de pensamiento que consideraban una realidad
escindida, donde la materia era vista como principio del mal, de la que
había que apartarse; doctrinas a cuyo influjo el mismo Plotino, aunque
combatiéndolas, no pudo escapar del todo, pues él mismo llegó a hablar
de la materia como del “mal en sí mismo”.35 Sin embargo, atendiendo

35 Plot., I, 8, 3: kaj�Ítä kakìn. Según Jonas (2000, pp. 187 s.), el texto de Jám-
blico de Myst., VIII, 6 —donde señala que el ser humano tiene dos almas, una per-
teneciente al mundo inteligible y otra originada con la revolución de los cielos—, es
un rasgo gnóstico y muestra claramente la base que sustenta la fantasía mitológica
de esta doctrina del alma “planetaria”: la escisión entre el hombre y la naturaleza,
que implica el rechazo del universo físico a la luz del pesimismo; en lo más profun-
do, el hombre no pertenece a este mundo. Sin embargo, para Jámblico la naturaleza
no está escindida del ser humano, sino que el alma humana es doble por naturaleza
(Steel 1978) y el mundo puede ser también receptáculo apto de la acción de los
seres superiores, e incluso hay una materia “pura y divina” (Iambl., Myst., V, 23);
además, el alma puede encarnarse en un cuerpo no sólo para expiar sus faltas
cometidas en vidas anteriores, sino también para cumplir con un designio divino,
pues los dioses pueden enviarla para que regrese a ellos (Iambl., Myst., VIII, 8). Las
coincidencias con los gnósticos pueden verificarse, pero no en el sentido que señala
Jonas: Edwards (1997, p. 203) muestra algunas semejanzas con Jámblico, porque
fueron los gnósticos quienes hablaron de la materia como una “sustancia bendita”,
y quienes, junto con los pitagóricos, construían el mundo con base en la nume-
rología; sin embargo, dice el mismo Edwards, esas similitudes pueden explicarse
no por influencia histórica directa, sino por el hecho de que quienes comparten la
misma época y la misma sociedad pueden tener las mismas creencias, y porque
pensadores movidos por distintos intereses y con métodos distintos pueden llegar a
veces a los mismos resultados. Por otro lado, Pearson muestra cómo algunas de las
prácticas rituales de los gnósticos podían entenderse en los términos en que Jámbli-
co explica la teúrgia, dejando claro que los ritos gnósticos y los de la teúrgia no son

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 13



138 JOSÉ MOLINA AYALA

a su interpretación del Parménides, para Jámblico la realidad es una
sola; es decir, su visión es monista pero jerárquica, y en ella la materia
recupera una bondad primordial que ya estaba presente, por cierto, en
el Timeo de Platón.

Así pues, la solución que Jámblico encontró frente a la postura de
Porfirio, la cual él encontraba desbordada en sus pretenciones intelec-
tuales, fue el ritual, la teúrgia; en ésta ocurren varias cosas: el Uno
mantiene su trascendencia; la divinidad conserva su supremacía abso-
luta sobre lo intelectual, pues el intelecto mismo se subordina frente
a lo divino; el ser humano, conservando su lugar en la jerarquía, sin
soberbia intelectual, puede encontrar un camino de ascenso hacia el
Uno, incluso mediante la materia, la cual los dioses y los demás géne-
ros superiores utilizan voluntariamente para manifestar su poder y para
ayudar al ser humano. Dice Jámblico:

Que nadie se admire, pues, si decimos que también ciertas materias son
puras y divinas; en efecto, habiendo sido creadas por el padre y demiurgo
del todo, poseen esa perfección que es adecuada para recibir a los dioses.
Y además, no hay ningún impedimento para que los superiores puedan
iluminar a sus inferiores, y, por consiguiente, nada separa a la materia de
la participación de los bienes mejores, de modo que cualquier materia
que sea perfecta y pura y poseedora de la forma del bien es apta para el
recibimiento de los dioses; así pues, ya que las cosas terrestres de ninguna
manera debían estar privadas de la comunión divina, también la tierra
recibió cierta porción divina de ella, una que es capaz de dar lugar a los
dioses.36

los mismos ni por su contenido ni por su fondo mitológico. Pearson también hace
ver que algunos textos gnósticos, tales como Estelas de Seth o Marsanes, presentan
rasgos en su cosmovisión compatibles con el optimismo platónico, y por ende, son
cercanos a Jámblico y a su visión del mundo y de la materia; asimismo, Jámblico,
dice Pearson, no debe ser tenido como un gnóstico, pero, aunque debió de disentir
de las visiones gnósticas referentes a la desviación del alma, consideró esas visio-
nes dignas de ser mencionadas; además, Jámblico podría no haber compartido el
criticismo de Plotino respecto de la actividad ritual de los gnósticos.

36 Iambl., Myst., V, 23: M� d  ti
 jaumazètw â�n kaÈ Õlhn tin� kajar�n kaÈ je�anẽ>inai lègwmen; �pä g�r toũ paträ
 kaÈ dhmiourgoũ tw̃n ílwn kaÈ aÕth genomènh,t�n teleiìthta áauth̃
 âpithde�an kèkthtai prä
 jew̃n Ípodoq n. KaÈ �ma oÎdàndie�rgei t� kre�ttona prä
 tä dÔnasjai t� katadeèstera áautw̃n âll�mpein, oÎdàt�n Õlhn õ>un �f�sthsin oÎdàn th̃
 tw̃n beltiìnwn metous�a
, ¹ste ísh tele�a kaÈkajar� kaÈ �gajoeid�
 Íp�rqei prä
 jew̃n Ípodoq n âstin oÎk �n�rmosto
; âpeÈg�r êdei kaÈ t� ân gù̃ mhdamw̃
 ẽ>inai �moira th̃
 je�a
 koinwn�a
, âdèxatì tina �p>aÎth̃
 je�an mõiran kaÈ � gh̃, Ékan�n õ>usan qwrh̃sai toÌ
 jeoÔ
.
Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 14



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 139

Ahora bien, para Jámblico, la teúrgia consigue tres resultados funda-
mentales, ordenados progresivamente: purificación, liberación del des-
tino y unión con los dioses.37 Estos objetivos los realizan los dioses en
los hombres mediante los ritos que los dioses mismos han prescrito, con
las palabras y objetos que ellos mismos han señalado. De manera que
los objetivos del culto tienen más que ver con los efectos en los seres hu-
manos mediante la acción divina, siempre presente en el universo, que
con los pretendidos efectos que los hombres mediante el culto quisieran
tener sobre los dioses, como pensaba Porfirio. La teúrgia, a diferencia
de la magia, no busca la manipulación de la divinidad. La teúrgia debe
tener un orden que depende de la situación concreta del ser humano,
de su grado de apego a (o desapego de) lo material, y también de la
divinidad a la que se ofrece el culto, de manera que el culto es progre-
sivo en correspondencia con la aptitud que el hombre va ganando para,
por decirlo de una manera, sintonizarse con la acción benéfica de los
dioses.38 Un ejemplo concreto de ello es la plegaria, de la que existen
tres clases correspondientes al estado que guarda el alma en su proceso
de unificación con la divinidad:

la primera clase de plegaria es una de recogimiento y que precede a la
conexión con lo divino y a su conocimiento. La siguiente es una que logra
la comunión armónica en el intelecto y provoca, antes que nuestra razón,
los dones que descienden de los dioses y que cumplen todas las obras
antes de que uno lo piense; y la más perfecta clase de plegaria concluye
con un sello la unión inefable del alma con la divinidad, en cuanto que

37 Estos tres resultados se formulan de maneras distintas; en Iambl., Myst., I, 12
se dice: k�jarsin pajw̃n kaÈ �pallag�n genèsew
 énws�n te prä
 t�n je�an �rq�n� di� tw̃n kl sewn �nodo
 parèqei tõi
 Éereũsi, “la ascensión efectuada mediante
invocaciones proporciona a los sacerdotes purificación de sus pasiones, liberación
del lastre de la generación, y unión con el principio divino”; en Iambl., Myst., V, 26,
refiriéndose a la plegaria se afirma: t�n prä
 jeoÌ
 �mw̃n fil�an sunarmìsasa kaÈtä �pä tw̃n jew̃n Éeratikän îfelo
 triploũn ând�dwsi, tä màn eÊ
 âp�lamyin tẽinon,tä dà eÊ
 koin�n �pergas�an, tä dà eÊ
 t�n tele�an �popl rwsin �pä toũ purì
,
“[sc., la plegaria] al armonizar nuestra amistad con los dioses, también nos entre-
ga triplemente la sagrada utilidad de parte de los dioses: una, la que tiende a la
iluminación; otra, a la eficacia general, y otra, a la perfecta plenitud del alma por
el fuego”; en Iambl., Myst., X, 7 la expresión es la siguiente: oÎdà perÈ smikrw̃noÉ jeourgoÈ tän jẽion noũn ânoqloũsin, �ll� perÈ tw̃n eÊ
 yuqh̃
 k�jarsin kaÈ�pìlusin kaÈ swthr�an �nhkìntwn, “los teúrgos tampoco molestan al intelecto di-
vino en cosas pequeñas, sino en las que se refieren a la purificación, liberación y
salvación del alma”.

38 Iambl., Myst., V, 14–20.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 15



140 JOSÉ MOLINA AYALA

dicha unión fundamenta en los dioses toda su validez y hace que nuestra
alma descanse perfectamente en ellos.39

Poco a poco, después de un camino largo, la unión con el Uno pue-
de consumarse mediante un ascenso cuyos pasos previos, todos, deben
cumplirse, y eso lleva su tiempo. La unión con el Uno no exime de
la unión con todos los órdenes superiores previos, y más bien la exi-
ge.40 Para decirlo coloquialmente, Jámblico no suscribiría el dicho de
“estando yo bien con dios, me río de sus angelitos”. Para él, antes de
llegar a la unión con el Uno, debe seguirse un proceso y método que
gradualmente consigue la unión con todos los órdenes subalternos:

¿Pues qué? —pregunta Jámblico—. ¿Lo más alto de la hierática no se re-
monta hacia el Uno mismo, que es más soberano que la multitud entera,
y en él al mismo tiempo sirve juntamente a las muchas esencias y princi-
pios? Yo lo afirmaría, y totalmente; sin embargo, esta aspiración se logra
muy tardíamente y sólo en muy pocos, y hay que contentarse con que se
consiga en el ocaso de la vida, y sólo en alguna ocasión.41

Así pues, frente al “abandona todo”, �fele p�nta, y a la “fuga de un
solo hacia el Solo”, fug� mìnou prä
 mìnon, de Plotino, Jámblico, aún
antes de unirse con el principio supremo, convierte el universo en ins-
trumento para su regreso hacia el Uno. La superioridad de los dioses no
les impide actuar en los niveles inferiores de la realidad ni en los luga-
res terrenales,42 y el ser humano no sólo puede, sino que debe valerse
de esos niveles inferiores para ascender hacia los superiores, pues “de
acuerdo con el arte de los sacerdotes es necesario comenzar las obras
sagradas a partir de los materiales, pues de otra manera no se daría el
ascenso hacia los dioses inmateriales”.43

39 Iambl., Myst., V, 26: tä màn prw̃ton th̃
 eÎqh̃
 ẽ>idì
 âsti sunagwgìn, sunafh̃
te th̃
 prä
 tä jẽion kaÈ gnwr�sew
 âxhgoÔmenon; tä d> âpÈ toÔtú koinwn�a
 åmo-nohtikh̃
 sundetikìn, dìsei
 te prokaloÔmenon t�
 âk jew̃n katapempomèna
 prätoũ lìgou, kaÈ prä toũ noh̃sai t� íla êrga âpiteloÔsa
; tä dà tele¸taton aÎth̃
� �rrhto
 énwsi
 âpisfrag�zetai, tä pãn kũro
 ânidrÔousa tõi
 jeõi
, kaÈ telèw
ân aÎtõi
 kẽisjai t�n yuq�n �mw̃n parèqousa.
40 Iambl., Myst., V, 15; V, 21.
41 Iambl., Myst., V, 22: T� dè? oÎqÈ tä �krìtaton th̃
 Éeratikh̃
 âp> aÎtä tä ku-ri¸taton toũ ílou pl jou
 ãn �natrèqei, kaÈ ân aÎtú̃ �ma t�
 poll�
 oÎs�a
 kaÈ�rq�
 sunjerapeÔei? kaÈ p�nu ge, f saim> �n; �ll� toũto åyia�tata parag�gnetaikaÈ tõi
 sfìdra æligistõi
, kaÈ �gaphtän eÊ kaÈ ân dusmãi
 toũ b�ou potà Íp�rxeien.
42 Iambl., Myst., I, 8.
43 Iambl., Myst., V, 14: Kat� dà t�n tw̃n Éerèwn tèqnhn �rqesjai qr� tw̃n Éerour-giw̃n �pä tw̃n Íla�wn; oÎ g�r �n �llw
 âpÈ toÌ
 �Ôlou
 jeoÌ
 gènoito � �n�basi
.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 16



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 141

Es cierto que la posición de Plotino puede recibir muchas precisiones
y matices; también es cierto que Jámblico, como en otros casos, sim-
plifica y exagera acaso la posición de Plotino para poner énfasis en su
propia tesis, una donde el ascenso de cada alma presupone la unión con
las demás, pues en el camino hacia el Uno debe haber reconciliación
con el cosmos, con todas las entidades que el alma va encontrando en
su camino,44 y también con las otras almas, lo cual, me parece, abre la
posibilidad de una “religiosidad” (si se puede llamarla así) que rechaza
toda enajenación, que puede, incluso, tener consecuencias sociales o
políticas, y que acaso tenga su principal motivación en la raigambre
pitagórica de su pensamiento.45 De hecho, en el tratado Acerca de la
vida pitagórica, Pitágoras suponía que el gobierno de los dioses es lo
más eficaz para establecer la justicia, y desde dicho gobierno disponía
la forma de gobierno, las leyes, la justicia y las cosas justas.46

Un ejemplo del aspecto comunitario de la teúrgia, aunque en cierto
sentido negativo, porque no se trata del ascenso hacia dios, aparece
en la Respuesta a Abamón, cuando se afirma que una culpa demasiado
grande no puede ser expiada por la sola alma que la comete. Dice
Jámblico:

¿Qué impide, pues, que lo justo para cada hombre, en particular y en
consideración a todo el parentesco de las almas, sea juzgado por los dioses
muy diferentemente? En efecto, si la comunión de su misma naturaleza
efectúa en las almas —en las almas que están en los cuerpos y en las
que están sin cuerpos— un mismo enlace en la vida del cosmos y un
orden común, entonces también es necesario que la multa de la pena
sea reclamada al todo, y máxime cuando la magnitud de las injusticias
cometidas antes por una sola supera la satisfacción que una sola puede
hacer del castigo correspondiente a sus delitos.47

44 Véanse los artículos de G. Shaw, “Theurgy as Demiurgy: Iamblichus’ Solution
to the Problem of Embodiment” (1988), y “Theurgy: Rituals of Unification in the
Neoplatonism of Iamblichus” (1985).

45 Véase, por ejemplo, O’Meara 1993.
46 Iambl., VP, 174: êti to�nun �nusim¸taton prä
 t�n th̃
 dikaiosÔnhw kat�stasinÍpel�mbanen ẽ>inai t�n tw̃n jew̃n �rq�n, �nwjèn te ép> âke�nh
 polite�an kaÈ nìmou
,dikaiosÔnhn te kaÈ t� d�kaia dièjhken.
47 Iambl., Myst., IV, 5: T� dà kwlÔei kaj> áautän ák�stú kaÈ met� th̃
 ílh
 sug-gene�a
 tw̃n yuqw̃n par� tõi
 jeõi
 polÌ diaferìntw
 dokim�zesjai tä d�kaion?eÒper g�r � koinwn�a th̃
 aÎth̃
 fÔsevw
 ên te s¸masi kaÈ �neu swm�twn oÖsai
tãi
 yuqãi
 sumplok n tina t�n aÎt�n prä
 t�n toũ kìsmou zw�n kaÈ t�xin âna-perg�zetai koin n, kaÈ t�n êktisin th̃
 d�kh
 �nagkãion �paitẽisjai �f> ílwn, kaÈm�lista �n�ka �n tä mègejo
 tw̃n miø̃ proüphrgmènwn �dikhm�twn Ípera�rù t�n �pämiã
 th̃
 �koloÔjou tõi
 plhmmel masi timwr�a
 �popl rwsin.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 17



142 JOSÉ MOLINA AYALA

Así pues, la comunión de naturaleza provoca “un mismo enlace en la
vida del cosmos y un orden común”, y por eso un alma que haya infrin-
gido el orden provoca que no sólo ella pague la pena correspondiente;
como se ve, y para decirlo coloquialmente, todos estamos en el mismo
barco. Existe otro texto donde esta unidad proclamada por Jámblico
aparece también en cierta manera negativa, pero no tan claramente. Se
trata del capítulo veinte de su Protréptico, cuando cita al sofista anóni-
mo del siglo V a.C. Allí se habla de cómo sólo aparentemente la tiranía
se impone, pues la verdadera causa de la tiranía, amén de la falta de
leyes y de la ambición del que gobierna, es la inclinación de todos a la
maldad. Dice el anónimo:

creen algunos hombres —los cuales no conjeturan correctamente, porque
no reflexionan sobre estas cosas correctamente— que el tirano se esta-
blece por una causa distinta [de la falta de leyes] y que los hombres son
despojados de su libertad, sin ser ellos culpables, sino violentados por el
tirano que se ha establecido. En efecto, cualquiera que considera que un
rey o un tirano surge por alguna razón distinta de la falta de leyes y de
la ambición es un insensato. Pues cuando todos se inclinan a la maldad,
entonces nace esto.48

Se colige del texto que los hombres también son culpables de perder su
libertad y que el tirano surge cuando todos se inclinan a la maldad. La
tiranía es, pues, otra cara de la anarquía, y todas las demás personas,
por su común inclinación a la maldad, están unidas como causa del
surgimiento del tirano. El tema concreto de la relación entre tiranía
y anarquía, por supuesto, también está tratado en los diálogos plató-
nicos;49 pero lo que aquí se sugiere en términos políticos —aunque,
como dije, por vía negativa— es la unión que también debe darse en
otros planos; debe darse, diríamos, como en el primer ejemplo, en el
plano escatológico de la salvación de las almas; plano que, a su vez,
involucra conjuntamente a la ética, a la cosmología y a la ontología. En
otras palabras, el camino del ascenso trazado por Jámblico no puede
ser caracterizado como una mística escapista, sino como una mística

48 Iambl., Protr., XX: oÒontai dè tine
 tw̃n �njr¸pwn, ísoi m� ærjw̃
sumb�llontai, tÔrannon âx �llou tinä
 kaj�stasjai kaÈ toÌ
 �njr¸pou
ster�skesjai th̃
 âleujer�a
 oÎk aÎtoÌ
 aÊt�ou
 înta
, �ll� biasjènta
 Ípätoũ katastajènto
 tur�nnou, oÎk ærjw̃
 taũta logizìmenoi; ísti
 g�r �gẽitaibasilèa « tÔrannon âx �llou tinä
 g�gnesjai « âx �nom�a
 te kaÈ pleonex�a
,mwrì
 âstin. âpeid�n g�r �pante
 âpÈ kak�an tr�pwntai, tìte toũto g�gnetai.
49 Pl., R., VIII, 555b–570e. La constitución mixta de las Leyes pretende, precisa-

mente, acotar al mismo tiempo los vicios de la monarquía y la democracia.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 18



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 143

que no puede cumplirse a menos que se construyan o se reconstruyan
adecuadamente los vínculos con el cosmos y con las demás almas, y
esto va más allá de una simple revaloración de la materia. A ello apun-
ta, me parece, lo que Jámblico, en clara oposición con las declaracio-
nes plotinianas, señaló en otras partes, de acuerdo con el importante
y claro testimonio de Damascio: “Jámblico afirma que el ascenso hacia
el Uno no es alcanzable para nadie, si no se coordina a sí mismo con
todos, y junto con todos regresa hacia el principio común de todos.”50

En ese mismo sentido, en la Respuesta de Abamón, IV, 3, al distinguir las
acciones humanas de las divinas, Jámblico menciona una unión, pro-
vista por los dioses, de implicaciones ontológicas, la cual es necesaria
para que la acción realizada en el rito sea considerada divina. Afirma
Jámblico: “si la comunión de una amistad armónica en el intelecto y
cierto enlace indisoluble contienen la producción sagrada, para que sea
verdaderamente divina y sea superior a toda acción cognoscente común
a los hombres, nada dicho de las obras humanas se ajusta a ella”; en
el rito, continúa Jámblico, la actividad del fuego divino “actúa a través
de todos los que la comunican y de los que al mismo tiempo pueden
tomar parte de ella”.51 Esa misma “amistad armónica en el intelecto”,
esa filía homonoética, significativamente vuelve a aparecer al final de
la Respuesta a Abamón, cuando Jámblico se despide de Porfirio. Dice
a la letra:

Ruego, entonces, a los dioses, por lo demás al final de los discursos, que
nos procuren a ti y a mí la vigilia inmutable de las verdaderas intelecciones,
nos instalen la verdad para el eterno siglo y nos den la participación de las
más perfectas intelecciones acerca de los dioses, en las cuales también se
nos propone el fin más dichoso de los bienes, y la confirmación misma de
la amistad armónica en el intelecto de unos con otros.52

50 Dam., Pr., 38 (Damascio 2002b, I, pp. 119, 18–22): t�n prä
 âkẽino �nagwg�nák�stú oÎk âfikt�n ẽ>ina� fasin (å >I�mbliqo
), eÊ m� sunt�xeien áautä tõi
 pãsi,kaÈ met� p�ntwn �n�dramoi prä
 t�n koin�n p�ntwn �rq n.
51 Iambl., Myst., IV, 3: EÊ g�r � fil�a
 åmonohtikh̃
 koinwn�a ka� ti
 �di�luto
sumplok� th̃
 án¸sew
 sunèqei t�n Éeratik�n �pergas�an, Ñn> întw
 >̃ù je�a kaÈÍperèqousa pãsan t�n gignwskomènhn koin�n �njr¸poi
 di�praxin, oÎdàn tw̃n�njrwp�nwn êrgwn âp> aÎth̃
 �rmìzei legìmenon. . . � aÎt� dè ti
 ânèrgeia toũ je�oupurä
. . . di> ílwn. . . ânergẽi tw̃n metadidìntwn åmoũ kaÈ tw̃n metalamb�nein aÎth̃
dunamènwn.
52 Iambl., Myst., X, 8: EÖqomai d� õ>un tä loipän tõi
 jeõi
 âpÈ tú̃ tèlei tw̃nlìgwn, tw̃n �lhjw̃n nohm�twn âmo� te kaÈ soÈ parèqein t�n fulak�n �met�ptwton,eÒ
 te tän ��dion aÊw̃na tw̃n aÊwn�wn �l jeian ântijènai, kaÈ teleiotèrwn no sewnperÈ jew̃n qorhgẽin metous�an, ân ã<i
 d� kaÈ tä makaristän tèlo
 tw̃n �gajw̃n �m̃inprìkeitai kaÈ aÎtä tä kũro
 th̃
 åmonohtikh̃
 fil�a
 th̃
 prä
 �ll lou
.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 19



144 JOSÉ MOLINA AYALA

En una particular relación con este pasaje, Damascio nos conserva otro
texto que parece definitivo en mi interés de señalar la vía de comunión
o solidaridad que Jámblico traza rumbo al Uno:

¿Por qué la causa se entrega a sí misma a lo mezclado? Porque se supone
que ella, por su capacidad de abarcar todo, es todas las cosas. En efecto, lo
simple no es capaz de alojar su potencia, que inefablemente, más allá del
uno, reúne todas las cosas. Es imposible, afirma el divino Jámblico, que
éstas, de manera individual, participen de los órdenes comunes, a menos
que lo hagan junto con el divino coro de los que se elevan de manera
intelectualmente armónica. También los atenienses ofrecían plegarias, sólo
por su ciudad, a Atenea Guardiana de la ciudad, para que supervisara lo
común, no de verdad en privado por cada uno.53

Aquí aparece claro que, en el pensamiento de Jámblico, la teúrgia im-
plica también que el ascenso hacia el Uno no puede ser individual, sino
que debe ser colectivo; se muestra también la idea del “coro” que se
eleva de manera intelectualmente armónica (åmonohtikw̃
) y una refe-
rencia política, la ciudad que reza por el bien común, que va más allá
de una simple metáfora.

Es verdad que ese divino coro,54 estrictamente hablando, se refiere
a los seres superiores y no a seres humanos; sin embargo, no creo
que sea casualidad que tanto Proclo como Libanio se refieran a los
maestros de filosofía como a un “coro divino” entre los que sin duda
está Jámblico.55

53 Dam., In Philebum, 227 (cfr. Iambl. In Phlb., fr. 6, Dillon): Di� t� tú̃ miktú̃âpid�dwsin áaut�n � aÊt�a? « ±
 pantelẽi p�nta õ>usa. tä g�r �ploũn oÎq õ>iìn tèâsti qwrh̃sai t�n �rr tw
 Ípàr tä ãn �panta sullaboũsan aÎtoũ dÔnamin. taũt� toifhsÈn å jẽio
 >I�mbliqo
 �dÔnaton ẽ>inai tw̃n koinw̃n t�xewn kaj> éna metalabẽin,eÊ m� sÌn tú̃ jespes�ú qorú̃ tw̃n åmonohtikw̃
 �nagomènwn. kaÈ tù̃ Poli�di oÉ>Ajhnãioi Ípàr mình
 th̃
 pìlew
 proshÔqonto ±
 tä koinän âfor¸sù, oÎ m�nÊd�ø Ípàr ák�stou. Agradezco a Adrien Lecerf haber llamado mi atención sobre
este pasaje; en su correo electrónico del 16 de marzo de 2009 escribía al respecto:
“Aquí tiene usted todo: la idea de que el ascenso hacia el Uno debe ser de manera
colectiva; la imagen del coro, y la metáfora política enunciada con claridad, lo cual
es señal suficiente para mí de que Jámblico pensaba que de hecho la teúrgia tenía
un valor político (la teúrgia unifica las ciudades o a la humanidad en las plegarias,
una teoría que evidentemente tiene algo que ver con el deseo de Jámblico de tener
en cuenta las vidas de la ‘gente común’. . . aun cuando algunas veces la llame ‘el
rebaño’)”.

54 Otra referencia a ese coro aparece en Iambl., In Timaeum, fr. 79 (Dillon).
55 Procl., Theol. Plat., I, 1 (Proclo 1968, pp. 6–7, Saffrey-Westerink): ToÔtou
 d�toÌ
 th̃
 Platwnikh̃
 âpopte�a
 âxhght�
. . . ẽ>inai je�hn �n êgwge. . . >I�mbliqìn te

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 20



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 145

En todo caso, Jámblico se concibe como parte de un gremio que
también se encuentra ordenado jerárquicamente; afirma, primero, que
Porfirio hace bien en dirigirse a los sacerdotes para aclarar sus dudas
y que Porfirio puede pensar, o bien, que quien le responde es Anebón,
a quien se dirigió la carta, o bien Abamón, maestro de Anebón, o cual-
quier otro de los sacerdotes.56 Abamón responde como miembro de
un grupo, diciendo “nosotros” y se refiere a las doctrinas con las que
contestará como “las nuestras”;57 y también, más adelante, Abamón-
Jámblico se refiere al colegio sacerdotal como una entidad que no sólo
está unida, sino que se distingue de los demás mortales, cuando dice:
“Por tanto, ni nosotros los sacerdotes hemos aprendido de parte de los
dioses nada de acuerdo con este argumento, ni tú nos interrogas correc-
tamente como si supiéramos algo más, si en nada nos distinguimos de
los demás hombres.”58 Así pues, hay un aspecto colegiado de quienes
enseñan correctamente los asuntos sobre los que Porfirio inquiere. Me
parece, pues, que la teúrgia tiene, no un carácter popular o populista,
sino comunitario para quienes la practican. En todo caso, la diferencia
a la que apuntan los escasos testimonios entre el misticismo, que ha si-
do llamado “solitario”, de Plotino,59 y la vía comunitaria, teúrgica, para
unirse al Uno, pueden verse, si atendiendo a este aspecto se leen la Vida
de Plotino de Porfirio y la Vida pitagórica de Jámblico, por no mencionar
el pasaje de la controvertida Vida de los sofistas de Eunapio (Filóstrato
y Eunapio 1968), donde Jámblico aparece junto con sus discípulos tras
haber cumplido con los sacrificios de una festividad solar,60 mientras
que Porfirio nos retrata a un Plotino que no quiere unirse a Amelio
para hacer una visita a los templos.61 Tal vez, como en otros casos, la
diferencia entre Plotino y Jámblico sea sólo aparente, y también para
Plotino estar unido al Uno, simultáneamente sea abrazar todo y a todos.kaÈ Jeìdwron, kaÈ eÊ d  tine
 �lloi met� toÔtou
 ápìmenoi tú̃ je�ú toÔtú qìrúperÈ tw̃n toũ Pl�twno
 t�n áautw̃n di�noian �neb�kqeusan. . . Lib., Or., LII, 21:ù̂ei dè pote kaÈ å tw̃n filosìfwn âx >Apame�a
 qorì
, <̃wn å korufãio
 jeõi
 â¼keikaÈ mikr� suggenìmeno
 �nèstrefen.

56 Iambl., Myst., I, 1.
57 Iambl., Myst., I, 2: <Hmẽi
 õ>un t� màn �ssur�wn p�tria dìgmata parad¸somènsoi met> �lhje�a
 t�n gn¸mhn, t� dà �metèra. . .
58 Iambl., Myst., I, 8: oÎd> �mẽi
 õ>un oÉ Éerẽi
 oÎdàn par� tw̃n jew̃n memaj kamenkat� toũton tän lìgon, oÎdà sÌ ærjw̃
 �mã
 ârwtø̃
 ±
 eÊdìta
 ti perittìteron,eÒper mhdàn tw̃n �llwn �njr¸pwn diafèromen.
59 Corrigan 1996.
60 Eun., VS., 459.
61 Porph., Plot., 10.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 21



146 JOSÉ MOLINA AYALA

Termino diciendo que, de alguna manera, esa misma idea, a propó-
sito de un misticismo que implica la unión de la comunidad, me pare-
ce, late en una frase no de Jámblico, sino de San Juan, cuando decía:
“quien no ama a su hermano, a quien ve, no puede amar a Dios a quien
no ve”.62 ∗

BIBLIOGRAFÍA

I. FUENTES

I . 1 . Jámblico

A) Comentarios

Jámblico 1973 Iamblichi Chalcidensis, In Platonis Dialogos Commentario-
rum Fragmenta, trad., ed. y comentarios de J.M. Dillon,
E.J. Brill, Leiden (Philosophia Antiqua, XXIII).

B) Colección de las Doctrinas Pitagóricas

Dalsgaard 1972 Dalsgaard Larsen, B., 1972, Jamblique de Chalcis: Éxégète
et philosophe (Appendice: Testimonia et fragmenta exegeti-
ca), Universitetsforlaget, Aarhus.

Protréptico:
Jámblico 1989 Jamblique, Protreptique, texto establecido y trad. É. Des

Places, Les Belles Lettres, París.

C) Acerca del alma

Jámblico 2002 Iamblichus, De Anima, trad. y comentarios de F. Finamore,
y J.M. Dillon, Brill, Leiden.

D) Acerca de los misterios egipcios

Jámblico 1996 Jamblique, Les mystères d’Égipte, texto establecido y trad.
É. Des Places, Les Belles Lettres, París; 1a. ed.: 1966.

62 1 Jn, 4, 20.
∗Una versión en inglés de este artículo fue presentada en el Seminario “Iambli-

chos. His Sources and Influences”, organizado por el Center for Ancient Philosophy
and the Classical Tradition of the University of Novosibirsk, Rusia; el Olympic Cen-
tre for Philosophy and Culture, Grecia, y el Irish Institute of Hellenic Studies at
Athens, que se llevó a cabo los días 8, 9 y 10 de marzo de 2009, en Atenas, Grecia.
Agradezco a los dictaminadores de Diánoia todas y cada una de las sugerencias
y correcciones que hicieron a la versión castellana previa de este artículo. Señalo
que las versiones del griego y del latín al castellano son mías, dado que uno de los
dictaminadores lo considera aconsejable: “los textos de Jámblico son muy difíciles
y la traducción propuesta por el autor es fruto de un conocimiento profundo del
griego. Por esta razón, creo que el autor debería señalar que la traducción es suya”.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 22



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 147

2 . Otros autores antiguos

Agustín, Santo, obispo de Hipona, 1981, De civitate Dei Libri XXII, 5a. ed., rec.
B. Dombart y A. Kalb, B.G. Teubner, Stuttgart, 2 vols. (Bibliotheca Scripto-
rum Graecorum et Romanorum Teubneriana)

Biblia de Jerusalén, 1998, Desclée de Brouwer, Bilbao.
Damascio, 2002a, Commentaire du Parménide de Platon, I, texto establecido por

L.G. Westerink, trad., introd. y notas de Joseph Combès, Les Belles Lettres,
París.

—–—, 2002b, Traité des premiers principes, texto establecido por L.G. Weste-
rink; trad. Joseph Combès, Les Belles Lettres, París, 3 vols.

—–—, 1959, Lectures on the Philebus Wrongly Attributed to Olympiodorus, ed.
L.G. Westerink, North Holland, Amsterdam.

Eunapio, vid. Filóstrato.
Filóstrato y Eunapio, 1968, The Lives of the Sophists, trad. Wilmer Cave Wright,

William Heinemann, Londres (Loeb Classical Library, 134).
Libanio, 1908, Libanius opera, vol. IV, Orationes LIV–LXIV, recensuit Richardus

Foerster, Lipsiae, In aedibus B.G. Teubneri (Bibliotheca Scriptorum Graeco-
rum et Romanorum Teubneriana).

Marino de Neápolis, 1999, Proclo o de la felicidad, trad. Jesús María Álvarez
Hoz y José Miguel García Ruiz, Iralka, Bilbao.

Numenio de Apamea, 1991, Oráculos caldeos. Fragmentos y testimonios. Con
una selección de testimonios de Proclo, Pselo y M. Itálico, trad., introd. y notas
de Francisco García Bazán, Gredos, Madrid (Biblioteca Clásica Gredos, 153).

Platón, 1988, Platonis opera, recognovit brevique adnotatione critica inxtruxit
Ioannes Burnet, E typographeo Clarendoniano = Clarendon Press, Oxonii =
Oxford (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis).

Plotino, 1966–1988, Enneads, trad. A.H. Armstrong, W. William Heinemann/
Harvard University Press, Londres/Cambridge, Mass., 7 vols. (Loeb Classical
Library).

Proclo, 1968, Théologie platonicienne I, texto establecido y trad. H.D. Saffrey y
L.G. Westerink, Les Belles Lettres, París.

—–—, 1978, Théologie platonicienne III, texto establecido y trad. H.D. Saffrey y
L.G. Westerink, Les Belles Lettres, París.

II. BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Blumenthal, H.J. y E.G. Clark (comps.), 1993, The Divine Iamblichus. Philoso-
pher and Man of Gods, Bristol Classical Press, Londres.

Clarke, E.C., 2001, Iamblichus’ De Mysteriis. A Manifesto of the Miraculous, Ash-
gate, Burlington.

Corrigan, K., 1996, “ ‘Solitary’ Mysticism in Plotinus, Proclus, Gregory of Nyssa,
and Pseudo-Dionysius”, The Journal of Religion, vol. 76, no. 1, pp. 28–42.

Dillon, J., 1988, “Porphyry and Iamblichus in Proclus’ Commentary on the Par-
menides”, en John Duffy y John Perodotto (comps.), Gonimos. Neoplatonic

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 23



148 JOSÉ MOLINA AYALA

and Byzantine Studies presented to Leendert G. Westerink at 75, Arethusa,
Buffalo/Nueva York, pp. 21–48.

Dillon, J., 1978, “The Descent of the Soul in Middle Platonic and Gnostic The-
ory”, en B. Layton (comp.), The Rediscovery of Gnosticism, Proceedings of
the International Conference on Gnosticism at Yale New Haven, Connecticut,
March 28–31, vol. I: The School of Valentinus, E.J. Brill, Leiden 1980 (=
1978), pp. 357–364.

Dodds, E.R., 1984, The Greeks and the Irrational, University of California Press,
Berkeley, Los Ángeles/Londres; 1a. ed.: 1951.

Edwards, M.J., 1997, “Being, Life and Mind”, Syllecta Classica, vol. 8, Iambli-
chus: The Philosopher, ed. Henry J. Blumenthal y John F. Finamore, pp. 191–
205.

Jonas, H., 2000, La religión gnóstica, trad. Menchu Gutiérrez, Siruela, Madrid.
Mazur, Z., 2008, “Unio Intellectualis? A Response to Beierwaltes on Unio Magi-

ca”, Dionysius, vol. 26, pp. 193–200.
—–—, 2004, “Unio Magica: Part II: Plotinus, Theurgy, and the Question of

Ritual”, Dionysius, vol. 22, pp. 29–56.
—–—, 2003, “Unio Magica: Part I: On the Magical Origins of Plotinus’ Mysti-

cism”, Dionysius, vol. 21, pp. 23–52.
Nasemann, B., 1991, Theurgie und Philosophie in Jamblichs’ De Mysteriis, B.G.

Teubner, Stuttgart.
O’Meara, Dominic J., 1993, “Aspects of Political Philosophy in Iamblichus”, en

Blumenthal y Clark 1993, pp. 65–72.
Pearson, B.A., 1992, “Theurgic Tendencies in Gnosticism and Iamblichus’s Con-

ception of Theurgy”, en R.T. Wallis y J. Bregman, Neoplatonism and Gnosti-
cism, Albany, State University of New York Press, pp. 253–275.

Shaw, G., 1995, Theurgy and the Soul. The Neoplatonism of Iamblichus, The
Pennsylvania State University Press, University Park, 1995.

—–—, 1993, “The Geometry of Grace: A Pythagorean Approach to Theurgy”,
en Blumenthal y Clark 1993, pp. 116–137.

—–—, 1988, “Theurgy as Demiurgy: Iamblichus’ Solution to the Problem of
Embodiment”, Dyonisius, vol. 12, 1988, pp. 37–59.

—–—, 1985, “Theurgy: Rituals of Unification in the Neoplatonism of Iambli-
chus”, Traditio, vol. 41, pp. 1–28.

Sheppard, A., 1982, “Proclus’ Attitude to Theurgy”, Classical Quarterly, vol. 32,
no. 1, pp. 212–214.

Staab, G., 2002, Pythagoras in der Spätantike, Studien zu De Vita Pythagorica
des Iamblichos von Chalkis, K.G. Saur, Leipzig.

Stäcker, Th., 1995, Die Stellung der Theurgie in der Lehre Jamblichs, Peter Lang,
Fráncfort del Meno (Studien zur klassischen Philologie, 92).

Steel, C.G., 1997, “Iamblichus and the Theological Interpretation of the Par-
menides”, Syllecta Classica, vol. 8, Iamblichus: The Philosopher, ed. H.J. Blu-
menthal y J.F. Finamore, pp. 15–30.

—–—, 1978, The Changing Self. A Study on the Soul in Later Neoplatonism:
Iamblichus, Damascius and Priscianus, Paleis der Academiën, Bruselas.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 24



TEÚRGIA: CAMINO DE JÁMBLICO A LO INEFABLE 149

Zeller, E., 1968, La filosofia dei greci nel suo sviluppo storico. Parte III. La filosofia
post-aristotelica, trad. y actualización R. Mondolfo, vol. VI, Giamblico e la
scuola di Atene, ed. Giuseppe Martano, La Nuova Italia, Florencia.

Zintzen, C., 1983, “Bemerkungen zum Aufstiegsweg der Seele in Jamblichs De
Mysteriis”, en Horst-Dieter Blume y Friedhelm Mann (comps.), Platonismus
und Christentum. Festschrift für Heinrich Dörrie, Aschendorffsche, Münster
(Jahrbuch für Antike und Christentum, Ergänzungsband 10), pp. 312–328.

—–—, 1965, “Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen Phi-
losophie”, Rheinisches Museum für Philologie, vol. 108, no. 1, pp. 71–100;
también incluido en id. (comp.), Die Philosophie des Neuplatonismus, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1977, pp. 391–426.

Recibido el 1 de diciembre de 2008; aceptado el 10 de marzo de 2010.

Diánoia, vol. LV, no. 65 (Noviembre 2010).

dianoia / d65amol / 25


