Discusiones y notas

Comentario a “Estética apofatica
y hermenéutica del misterio” de A. Vega

ISABEL CABRERA

Instituto de Investigaciones Filosdficas
Universidad Nacional Auténoma de México
isabelcabrera@yahoo.com

Resumen: En este comentario se plantean al autor cuatro preguntas; la pri-
mera es ¢cudl es la diferencia entre la estética apofatica y la hermenéutica
del misterio?; la segunda es respecto del tipo de emociones que suscita la
estética apofatica; la tercera, si la estética apofética podria aplicarse al arte
figurativo y, por tltimo, la cuarta versa sobre el papel del ritual y 1a repeticién
dentro del proyecto de la estética apofatica.

Palabras clave: emociones, arte figurativo, ritual, repeticion

Abstract: In this commentary four questions are put to Amador Vega; the first
is about the difference between Apophatic Aesthetics and hermeneutics of
mystery; the second concerns the kind of emotions involved in his Apophatic
Aesthetics; the third is whether this kind of approach can be adequate for
figurative art; and the last is about the role played by ritual (and repetition)
in his religious aesthetics.

Key words: emotions, figurative art, ritual, repetition

En su trabajo,’ Amador Vega nos propone mirar algunas obras de arte
contemporaneas a través del prisma de conceptos centrales de la mis-
tica: la negacidn, el misterio, la ascética, el vacio, para mejor captar su
valor y significado. Su propuesta es atractiva y sumamente sugerente
y representa un paso adicional en una busqueda iniciada por él afios
antes, en sus libros Zen, mistica y abstraccién (2002) y Arte y santidad
(2005).

Me parece, sin duda, un acierto considerar el arte contemporaneo
como un medio idoneo para manifestar una religiosidad que, como
tantas veces se ha sefialado, carece de palabras para expresarse. Lo
inefable de la mistica, aunado a la muerte del dios de la razén y de
la teologia, convierten a las expresiones artisticas en un campo fértil y
no cabe duda de que buena parte de los testimonios mas interesantes

L A. Vega, “Estética apofatica y hermenéutica del misterio: elementos para una
critica de la visibilidad”, incluido en este nimero, pp. 3-25.

Didnoia, volumen LIV, nimero 62 (mayo 2009): pp. 119-122.



120 ISABEL CABRERA

de la mistica contemporanea provienen del arte. Un ejemplo claro de
esto, que extrafiamente Vega no menciona, es el cine de Tarkovski,
construido con silencios, significados esquivos, emociones contenidas.

Amador Vega hace un amplio recorrido por los autores de antes y
de ahora que le ayudan a construir su proyecto de una mistica apofa-
tica y aplica sus ideas en éste y otros trabajos a la obra de Rothko. No
cabe duda que la reflexiéon que hace Vega nos acerca a ese “matrimo-
nio de mentes” que buscaba Rothko entre su obra y el observador. En
este sentido no cabe sino agradecer el trabajo de Vega. No obstante,
deseo plantearle algunas preguntas con el objeto de incitarlo a preci-
sar cuestiones que me parece que no quedan del todo claras. Algunas
de mis observaciones tienen cierto trasfondo critico, otras simplemen-
te buscan ahondar mas en lo que piensa al respecto de ciertos temas.
Comienzo por una cuestién muy simple: Amador Vega titula su trabajo
“Estética apofatica y hermenéutica del misterio” y no me queda claro si
estas expresiones refieren o no a lo mismo. Los pasajes donde se ocupa
de dilucidar los significados de “apofaticoz “misterio” remiten a ideas
similares. No obstante, él dice en la pagina 11 que “una hermenéutica
del secreto o del misterio deberia constituir el preAmbulo a toda estética
apofatica”, pero no acabo de entender en qué sentido o, dicho de otra
manera, no veo claro qué afiade una a la otra, ya que la negatividad, el
rehuir los limites conceptuales entre lo trascendente y lo inmanente, la
oscuridad, incluso el elemento ascético, parecerian estar presentes en
ambas.

Una segunda observacion versa sobre la ausencia total del papel de
las emociones en su reflexion. No quisiera volver a Kant y a su idea
de lo sublime —un concepto que Rudolf Otto consideraba el esquema
por excelencia de lo numinoso pero que parece un tanto ajeno a los
ejemplos que le interesan a Vega—; de cualquier manera, me parece
que en la aprehension del significado y valor de una obra de arte hay
involucradas emociones. El mismo Amador Vega dice en la pagina 16 de
su escrito que se busca “un lugar de encuentro en el que la expresividad
adquiere un significado emocional imprescindible para penetrar los mis-
terios de la obra expuesta” (las cursivas son mias). En efecto, si algunas
manifestaciones artisticas apuntan a una religiosidad profunda, aunque
sea negativa o apofaticamente —como prefiere decir Vega—, entonces
buscan transmitir no sélo ideas, concepciones de ese dios “sin modo”
o de este dios “vacio”, sino también emociones religiosas. No hablo de
las emociones que tradicionalmente se han asociado a la religién, como
la devocidn, la esperanza o la reverencia, sino quiza de otras emocio-
nes, mucho mds contemporaneas, como la angustia, el desconcierto y

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



COMENTARIO A “ESTETICA APOFATICA Y HERMENEUTICA. ..” 121

el desamparo, o el recogimiento y la sensacién de plenitud. No quisiera
imponer unas u otras; lo que quisiera mas bien es preguntarle el por
qué de esta ausencia, ya que, desde mi punto de vista, sin ellas la re-
flexion se vuelve demasiado intelectual; uno logra entender (o quiza
meramente entrever) el significado de un cuadro de Rothko, o de una
escultura de Oteiza (lo cual es por si mismo valioso), pero es una com-
prension puramente intelectual. Si la mistica y la obra de arte tienen
alguin poder de transformar al sujeto, no es so6lo por las ideas que se
transmiten, sino porque en cierto modo se apropian de él, inciden en
su cabeza y en su estémago, por asi decirlo, y modifican no sélo sus
concepciones respecto de Dios, sino también sus sentimientos y actitu-
des. La reflexion de Amador reconoce las emociones involucradas en
la creacién de la obra de arte, pero no en la recepcién de la misma;
écomo podria darse, entonces, esta “comprension emocional” de la que
él mismo habla?

Una tercera inquietud es doble y concierne a los limites del concepto
de apofatico, que Vega reserva para una estética del arte secular no
figurativo pero, al parecer, si intencionalmente religioso. Tal como en-
tiendo dicha categoria, me pregunto, por un lado, si no podria aplicarse
una estética apofatica a otras manifestaciones artisticas no intencional-
mente religiosas, pero si negativas. El minimalismo, por ejemplo, con
su slogan de “menos es mas”, podria ajustarse no solo a la negatividad,
sino asimismo a la ascética que Amador Vega subraya en su estética; asi,
le pregunto: ¢podria una estética apofatica resultar util para acercarse
a obras minimalistas que, no obstante, no son intencionalmente religio-
sas? También respecto de esta misma categoria, pero en otra direccidn,
me pregunto si no podria aplicarse la estética apofatica a algunas obras
de arte religioso figurativo. Hay veces que aunque algo es representa-
do, no es eso lo que realmente se expresa, sino otra cosa. Hay cuadros,
usando la expresion de Wittgenstein, que no buscan decir algo, sino
mas bien mostrar lo que no estd dicho. En este sentido, una imagen
pictérica, por ejemplo, podria narrar una historia, pero lo importante
no estd en lo que se representa, sino en lo que no se representa. Pienso
en algunas imagenes renacentistas del Cristo muerto que habria, me
parece, que comprender de esta manera.

Mi cuarta observacion es sobre el papel del ritual en su estética. En
este trabajo Vega omite cualquier referencia al ritual. No obstante, en su
libro Arte y santidad nos cuenta que, para los artistas abstractos, las re-
ligiones primitivas y la idea de ceremonia son importantes. El habla en
algtin momento del sacrificio, pero desdefia una categoria mas impor-
tante desde mi punto de vista: la de repeticion, la insistente reiteracion.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



122 ISABEL CABRERA

Tanto Rothko como Oteiza y Chillida, e incluso Bill Viola, insisten una y
otra vez en lo mismo; los Sectionals de Rothko son muchos, las escultu-
ras de cajas por medio de las que Oteiza “desocupa el vacio”, usando su
feliz expresion, también son muchas. Estos autores parecen bordar so-
bre lo mismo, intentar una y otra vez expresar algo usando los mismos
elementos. Hay una repeticidn, incluso una obsesion con ciertas formas,
como si se tratara de comunicar algo que parece escaparse constante-
mente, y, a la vez, cada cuadro, cada escultura es diferente. Esta idea de
repeticion estd muy presente en la dimensidén ritual y podria, creo yo,
ayudar a unir el ritual con la estética apofatica de manera elocuente.

Por tltimo, una observacién con respecto al concepto de vacio. Coin-
cido con Vega en que este concepto es central para la mistica, y no sélo
para la mistica contemporanea; no obstante, como él mismo sefiala, es
un concepto ambiguo; no sabemos, como diria Heidegger, si lo que cap-
tamos es “la huella de algo siempre ausente” o una “nueva epifania”.
Sospecho que los misticos se mueven siempre en un péndulo que va
de vacio pleno, del vacio como nombre de dios, al vacio con minus-
cula, pura ausencia sin mas que ausencia. Esto produce en la mistica
una inquietud profunda, un constante no saber. En la pelicula de Tar-
kovski El sacrificio, maravillosa parabola contemporanea del sacrificio
de Abraham e Isaac, el personaje se debate entre la religiosidad y la
locura, y ni él ni nosotros pareceriamos distinguir claramente la fron-
tera entre ambas. No sabemos, pues, si el vacio va a ser algo mas que
pura ausencia y esta tensién es central para la mistica contemporanea.
Supongo que Vega estarda de acuerdo con esto, pero su trabajo en esta
ocasion no parece ser claro al respecto; los artistas pldsticos de los que
se ocupa no estan convencidos, como Juan de la Cruz o como Eckhart,
hablando después de atravesar “la noche oscura” o “el desierto de la
deidad”, para usar sus propias expresiones, sino que parecen estar bus-
cando continuamente, construyendo un significado que ellos mismos,
sospecho, no saben bien si poseen o desean poseer, y por ello transmi-
ten, como Tarkovski, dudas; sus esfuerzos no son sino intentos reitera-
dos por despejar o desocupar —volviendo a la férmula de Oteiza— ese
vacio que no sabemos si es algo mas que ilusién.

Recibido el 3 de noviembre de 2008; aceptado el 19 de noviembre de 2008.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



