La Retdricay la Poética de Aristoteles:
sus puntos de confluencia

GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL
Departamento de Filosofia

Universidad Nacional de La Plata

CONICET

gchichi@isis.unlp.edu.ar

vsunyol@yahoo.com

Resumen: La Retdrica y la Poética tienen una larga historia cultural y con-
ceptual en comtn. Aun cuando Aristételes afirma en ambos tratados la auto-
nomia de sus respectivas disciplinas, también reconoce que éstas comparten
un terreno comun. Este trabajo pretende mostrar la confluencia externa e
interna que uni6 ambas obras y ambas disciplinas. En la primera seccién,
documentamos las dos ubicaciones que los antiguos catalogos y presentacio-
nes asignaron a las ensefianzas de Aristételes en la Retdrica y en la Poética.
Los anédlisis de la segunda seccion intentan establecer que la interdependen-
cia conceptual de las dos disciplinas acaece en el terreno comun de la d.évora
y de la Aé€ic. Finalmente, sostenemos que en el pensamiento y en la elocucién
—como tentativamente los traducimos— podria estar sugerida la historia que
la retdrica y la poética han tenido en su desarrollo posterior, en la medida en
que fueron mutua y alternativamente absorbidas.

Palabras clave: Aristételes, catdlogos, dudvoia, AMéEwc

Abstract: Rhetoric and Poetics have a long cultural and conceptual history
in common. Although Aristotle claims in these treatises the autonomy of
their respective disciplines, he also recognizes that they share a common
domain. This paper wants to show the external and internal confluence that
closely links both works and both disciplines. In the first section, we do some
research on the two positions that the ancient catalogues and presentations
assign to the teachings of Rhetoric and Poetics. The analyses of the second
section intend to establish that the conceptual interdependence of the two
disciplines occurs in the joint field of didvoix and AéSwc. Finally, we argue
that in thought and elocution —as we cautiously translate them— could be
suggested the common history that rhetoric and poetic have had in their later
development, as they were mutually and alternatively absorbed.

Key words: Aristotle, catalogues, didvoLa, AéELc

La Poética y la Retdrica son, entre las obras del corpus aristotelicum,
las que mas directa y persistentemente han influido en el pensamien-
to moderno (McKeon 1965, p. 201). Ambas tienen una larga historia
cultural y conceptual que las ha mantenido estrechamente ligadas: su
probable origen siciliano, su cronologia relativa (Diiring 1957, p. 258,

Didnoia, volumen LI, nimero 60 (mayo 2008): pp. 79-111.

dianoia / d60achi / 1



80 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

y 1990, p. 256), el hecho de que versiones griegas de ambos textos
figuren en el cddice Parisinus 1741, entre otras circunstancias. Si bien
Aristételes afirma en ambos tratados la autonomia disciplinaria de la
retérica y de la poética, también reconoce, como intentaremos mostrar,
los ambitos en que confluyen. El presente escrito pretende sefialar pun-
tos de confluencia que, a nivel externo e interno, mantuvieron ligados
a ambos textos y a ambas disciplinas. En la primera seccién documen-
tamos cuando y por qué la Retdrica y la Poética aparecieron ubicadas
siempre préximas en antiguos catdlogos y presentaciones, a fin de di-
lucidar la manera como fueron entendidas esas famosas ensefianzas.
Con los analisis de la segunda seccién pretendemos dejar sentado que
la interdependencia conceptual de ambas disciplinas podria darse en el
terreno comun de la didvoia y de la AéZic Finalmente, sostenemos que
en el pensamiento y en la elocucién —como tentativamente pueden
traducirse ambas expresiones— estaria prefigurada la historia comuin
de ambas disciplinas, en la medida en que ellas quedaron mutua y al-
ternativamente absorbidas hasta mediados del siglo xx.

1. La confluencia historiogrdfica de la Poética y de la Retdrica
en antiguos catdlogos y presentaciones

1.1. Hitos de su transmision occidental

La historia de la filosofia aristotélica en la antigiiedad es, ante todo y
no en un corto trecho, la historia del texto de Aristételes.! Estas pala-
bras inspiraron nuestro interés en revisar la cuestién acerca de como se
transmitieron las ensefianzas de la Retdrica y de la Poética. Ambos textos
aparecen juntos en el manuscrito griego mas antiguo que se conserva,
el Parisinus 1741 del siglo x.2 Asimismo, tuvieron su primera edicién
(editio princeps) en griego en la imprenta veneciana de Aldo Manuzio,
en un volumen colectivo referido comtinmente como Rhetores Graeci
(1508-1509). Hasta entonces parece no haber habido continuidad de
estudios sobre esas ensefianzas: desde mediados del siglo vI hasta fines

L “Dje Geschichte der aristotelischen Philosophie in der Antike ist zunichst und
zu einem nicht geringen Teil die Geschichte des Aristotelestextes”, Gigon 1968,
p. 143.

2 Recientemente, Conley (1994, p. 217) y Watt (1994, p. 260) con sus referen-
cias. Mientras que otros trabajos modernos de edicién de la Retdrica relativizan
el valor de este cddice como criterio dominante de lectura (Racionero describe la
cuestion, ¢fr. 1990, pp. 140-145), tanto los editores de la Poética como los especia-
listas en la recepcion bizantina de la retdrica siguen acreditando la importancia del
manuscrito que destacamos.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 2



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 81

del x1v no hay evidencia de interés sustancial en la retérica peripatéti-
ca, sino escasos documentos sobre un interés periférico (Conley 1994,
p.- 222). De ese periodo habria que mencionar que Avicena (980-1037)
y Averroes (1126-1198) produjeron los primeros comentarios a la Poé-
tica y a la Retdrica, presumiblemente a partir de la versién siriaca. De
Bizancio provienen dos comentarios en griego, de distinto valor, a la
Retdrica, atribuidos al circulo de Ana Comnena.?

A mediados del siglo x11 se llevaron a cabo las primeras traducciones
al latin de la Poética y de la Retdrica. Unas estuvieron a cargo de la
escuela de Toledo, partiendo de la versidn arabe de Averroes, cuyos co-
mentarios también vertieron al latin. Guillermo de Moerbecke tradujo
por primera vez directamente del griego ambos textos. Su traduccion de
la Retérica integrd el estudio sobre filosofia practica aristotélica, que el
famoso helenista incorporé al programa dominico de Tomas de Aquino,
mientras que su versién de la Poética fue desconocida hasta el siglo xx.*
Ahora bien, dado que no pocos documentos centrales de la transmisién
oriental vinculan la Retdrica y la Poética con ciertos textos ldgicos que
mas adelante referiremos, viene al caso recordar que durante la primera
mitad del siglo XII comenzaron a circular bajo la denominacién de ars
nova un grupo de textos que incluye a ambos Analiticos. De ese grupo,
el primer texto que por novedad y originalidad despertd el interés de
los profesores europeos fue el de las Refutaciones sofisticas, y en segui-
da el libro VIII de los Tdpicos. Al cabo de un siglo comenzaron a estar
disponibles todos los escritos 16gicos de Aristételes, en nuevas traduc-
ciones pero también en otras largamente olvidadas. Los repertorios de
estudio en materia de ldgica de las universidades de Oxford y de Paris
ofrecieron el Organon completo junto con una selecciéon de obras de
la “vieja logica”. La vetus logica estaba, en cambio, comprometida con
textos de Porfirio, cuya autoridad habia dejado en el olvido las traduc-
ciones de Boecio (siglo v) de los “nuevos” textos que recién circularon
en el siglo x11.° Finalmente, famosas controversias mantenidas durante
el siglo xv acerca de los méritos relativos de la filosofia platénica y

3 Watt 1994, p. 257, y Conley 1994, pp. 238-240, respectivamente.

4 Bréhier 1949, pp. 260-262, 297-298; Garcia Yebra 1992, p. 24.

% La vetus logica incluia las traducciones de Mario Victorino y los manuales de
M. Capella, Casiodoro y de Isidoro. Sobre la cuestién, véanse Minio-Paluello 1955,
p. 109; Uberweg-Prichter 1960, p. 147, nova logica y 145; Kneale-Kneale 1980,
pp. 177-179, 211-213, ars nova, y Bréhier 1949, p. 261, entre los imprescindibles.
En el siglo x11 Pedro Hispano llamé por vez primera “logica” a un &mbito con preten-
siones metafilosoficas, inspirado en la vieja traduccién que Boecio hizo del famoso
segundo capitulo de los Tdpicos, donde Aristételes habla de la fuerza interrogado-
ra de la dialéctica. Uberweg y Prichter (1960, p. 146) discriminan qué conocié

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 3



82 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

aristotélica provocaron la difusién de la Retdrica. Uno de los debates
tuvo como protagonistas a dos griegos bizantinos residentes en Floren-
cia; el otro, dos reconocidos profesores por entonces activos en Padua.®
El contendiente del primero fue Jorge de Trebizonda, el autor de la
traduccion latina de la Retdrica (Paris 1475-1457) mas reeditada, que
compitié con la versiéon medieval de Moerbecke, difundida en la Europa
meridional. Precisamente, al comenzar su trabajo de traduccién, Trebi-
zonda, todavia en Florencia, discutié la autoridad de Platén en materia
retdérica que el Cardenal Bessarion habia defendido en el Concilio de
Florencia (1439-1442). Trebizonda alcanz¢ reputacién por dar a cono-
cer a los lectores occidentales teorias retéricas griegas, y en particular
por difundir la Retdrica en polémica con las tesis del Fedro, tal como
ocurre desde el siglo xx. La correspondencia de Bessarion atestigua que
el Parisinus 1741 pudo haber circulado en Italia por aquella época.” A
pesar de la existencia de ediciones, traducciones y comentarios latinos
a la Poética desde la primera mitad del siglo xvi, fueron los maestros
de Padua quienes mostraron un auténtico interés en la interpretaciéon
de ese texto.® La Poética ofrecié material para dirimir dos cuestiones
centrales, que por entonces preocupaban a los criticos y eruditos italia-
nos de fines del Cinquecento: aquellos que quisieron ver la continuidad
de ella en la concepcién horaciana del arte poético, comprometida con
usos retéricos y enseflanzas morales; y aquellos que pretendieron nue-
vas orientaciones para explicar la composicién de los géneros literarios

P Abelardo, y afirman que Thierry de Chartres fue quien present6 en su dmbito los
Analiticos, los Tépicos y las Refutaciones sofisticas, después que estas tltimas fueron
traducidas por alguien llamado Jacobo de Venecia.

6 Green 1994, p. 322. Ademéas de documentar las posiciones del debate floren-
tino, por el cual gané contexto el interés medieval latino en esos textos griegos
(1994, pp. 323-333), Green refiere también la discusién sostenida en Padua por
J. Zabarella y A. Riccoboni sobre la especificidad de las “partes de la l6gica” llama-
das dialéctica, poética y retdrica (pp. 338-339).

7 “By far the oldest of our MSS. is A, which is now assigned on paleographical
grounds to the end of the tenth century. We do not know when or in what circum-
stances it arrived in Italy. [Perhaps not before the second quarter of the fifteenth
century.] The first reference to it is contained in a letter of Bessarion’s to an un-
named correspondent which can be dated between 1457 and 1468” [De lejos, el
mas antiguo de nuestros manuscritos es el A, que ahora, por fundamentos paleogra-
ficos, se considera que data del siglo x. No se sabe cuando ni en qué circunstancias
lleg6 a Italia. [Tal vez no antes del segundo cuarto del siglo xv.] La primera refe-
rencia a €l se encuentra en una carta de Bessarion a un destinatario anénimo que
puede ser datada entre 1457 y 1468] (Lobel 1933, p. 6, n. 1).

8 A. Riccoboni publicé su traduccién en 1584, que Bekker incorporé en su edi-
cién (Garcia Yebra 1992, p. 20).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 4



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 83

clasicos y nuevos, a los que buscaban clasificar a partir de la practica
genérica misma por contraposicién a la imitatio de los clasicos.’

1.2. La proximidad de ambos tratados en antiguos catdlogos y
presentaciones

A continuacién pretendemos iluminar los apuntes precedentes acerca
de cémo Occidente recuper6 los escritos de la Retdrica y de la Poéti-
ca. Atendimos documentos de aquellos que participaron en la historia
textual de ambos escritos.!? Seguramente, deberiamos comenzar por
interrogarnos sobre el destino de los bienes filosofico-literarios del Peri-
patos a la muerte de Teofrasto de Ereso (322-284), quien habia llegado
a obtener los créditos legales para fundar en un dominio privado de
Atenas la escuela de Aristdteles, cuya intensa vida y actividad se habia
desarrollado en los lugares abiertos. Lo primero que resulta del examen
de las referencias centrales de ese legado seria la siguiente conclusion
general: durante un extenso periodo en la transmisién de los bienes
aristotélicos, para ser precisos, desde fines del siglo 11l a.C en adelante,
se compartid la idea de presentar la Retdrica y la Poética en una posiciéon
muy préxima una de la otra. Los principales documentos antiguos de
esa transmision textual pertenecen a escuelas y a corrientes culturales
alejadas geografica y dialectalmente, pero que, en su gran mayoria,
se ubicaron al este del meridiano 19 de longitud oeste.!! Los autores
de esos documentos pudieron haber tomado una de dos divisiones en
calidad de criterio para aducir la proximidad que subrayamos como pri-
mera nota comun. En otras palabras, la cercania relativa que observan
nuestros dos escritos en las referencias, que presentaremos inmedia-
tamente, podria haber estado sustentada o bien en la famosa division
entre disciplinas tedricas, practicas y productivas, segun la Metafisica
(VI 1, 1025b22ss., y XI 7, entre otras paginas),'? o bien en otra célebre
division de la filosofia (o del discurso filos6fico) en tres areas; a saber:
l6gica, fisica y ética, por tomar una entre distintas secuencias. Respecto
de esta segunda divisiéon hoy se esgrime que pudo habérsele ocurrido,

? Javitch 1999, pp. 53, 55, 57,62, 65.

1Hemos partido de Moraux (1951) y de Diiring (1957), quienes debatieron
sobre los catalogos y listas antiguas de los bienes aristotélicos. Lopez Farjeat (2005,
p. 277, n. 8), quien admite apoyarse en R. Walzer (1962), roza nuestras cuestiones
en su estudio sobre el papel de la poética en Alfarabi.

' Este meridiano deslindaba por el oeste y por el este el mundo antiguo en el
Mediterraneo (Scarre 1995, pp. 26, 46, 122, 131-132, 134-135; y De Ste. Croix
1988, p. 20).

12 También en los Tdpicos VI, 145a16 ss.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 5



84 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

por meras razones prdcticas, a Jendcrates de Calcedonia (siglo 1v a.C.),
el sucesor de Espeusipo al frente de la Academia.'® En detrimento del
rol y de la autoridad que la escuela estoica tiene en esta cuestidn, se
insiste ademads en que el trabajo historiografico de los doxégrafos y de
los biégrafos helenistas permitié que la divisién consolidara su fama.'*
Recién cuando Andrénico de Rodas (siglo 1 a.C.) editd lo que se dio
en llamar el corpus aristotelicum, el aristotelismo se apropia, por fin,
de ese viejo ordenamiento de materias, debido a Jenécrates. Andrénico
planted la novedad de llamar 6pyavov a la seccién preliminar que su
catalogo original reservaba para presentar los escritos l6gicos aristo-
télicos.®

Retomando, entonces, los antiguos catdlogos y listas disponibles so-
bre los escritos aristotélicos asignan dos posiciones distintas a nuestros
dos tratados, en cuyo caso los responsables de esos ordenamientos ubi-
caron a éstos en mutua cercania, atendiendo quiza a una de dos divi-
siones acerca de los campos temadticos o del cardcter de esos escritos.
Segtin lo que denominamos posicion A, ambos parecen exponentes de
un saber de caracter “productivo”, conforme a lo que habia populariza-
do Aristdteles.'® La otra ubicacién, posicién B, indica que ellos integran
la serie de escritos logicos, ordenados éstos, a su vez, conforme a una
secuencia que perduré hasta el siglo XIX, si no mas tarde.!” Esta segun-
da posicion llegd a mostrar a la Retdrica y a la Poética “después del mé-

13 Jenbcrates (fragmento 1, Heinze) y Aristdteles (Top. I, 105b19-25) atestiguan,
entre los primeros, esta divisién. Flashar (2004, p. 36) consigna la evidencia com-
pleta. Su conjetura es que se trataba de un bien comun en la Academia usado para
clasificar temas de discusion, al que luego Aristételes gand y fundamenté en el
terreno de las ciencias. Asi entendida la cuestién sobre el origen académico de esta
divisién, cabe considerarse que, cuando los maestros estoicos vuelven a la divisién
de Jendcrates como criterio para identificar areas (Long y Sedley 1989: seccién 26),
los estoicos pretenden entrar en polémica con la (otra) famosa divisién aristotélica.
Moraux (1951, pp. 174-177) vuelve a Zeller, cuando se pregunta si hoywx6c tiene
sentido técnico para Aristételes. Es sabido que los comentadores helenisticos discu-
tieron el estatus que los antiguos habian concedido a la légica, como péptov 0 como
Spyavov de la ciencia.

14 Runia 1989, pp. 26-27. El Epitome de Ario Didimo ilustra subdivisiones; p.ej.,
la secuencia: fisica, meteorologia, psicologia y fisiologia.

!> Diiring 1990, p. 79, y Flashar 2004, p. 220. Tardn (1981, p. 740) desestima
que Andronico hubiese tomado en serio la presente division.

16 Wieland 1996, pp. 481-482. La opinién general es que el rétulo de Aéyo.
¢€wtepxol habla de los didlogos (Moraux 1951, p. 173, n. 102). Flashar expone
la cuestion (2004, § 10.2).

17En Uber die Reihenfolge der Biicher des Aristotelischen Organons, Berlin 1833
1835, Christian Brandis se ocup6 de la cronologia de los textos del Organon, en

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 6



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 85

todo”, ubicadas como el remate o colofén del Organon en compaiiia de
otros dos escritos dialécticos tradicionalmente subestimados, conforme
a lo que se habia tenido por modelo en materia cientifica o argumen-
tativa. En este caso, la secuencia es los Tdpicos, las Refutaciones sofisti-
cas, la Retdrica y la Poética. Hasta aqui, entonces, dejamos planteada la
idea de que el registro y la ubicacion de proximidad que mantuvieron
ambos titulos en sucesivos ordenamientos privilegiaron dos posiciones
sistemdticas claramente identificables, conforme a lo cual parece haber
querido destacarse el caracter que ambos tratados merecieron. Veamos
ahora de qué documentos estamos hablando.

Revisamos cinco listados de escritos aristotélicos. El documento que
nos interesa primero es el catdlogo que Didgenes Laercio (siglo 111 d.C.)
transmite en su Vidas de fildsofos ilustres (libro V, secciones 22-27).18
Seria el mds antiguo porque atestiguaria el ordenamiento de biografias
helenisticas tempranas. A juicio de los mds optimistas, el catalogo de
Didgenes Laercio nos hablaria del estado de los bienes del Peripatos a
fines del siglo 111 a.C.; mientras que, segiin los mas cautos, sélo de su
disponibilidad en la biblioteca de Alejandria que conoci6 el famoso bié-
grafo.! En segundo lugar viene la lista de Hesiquio de Mileto (siglo VI
d.C.), quien parece haberse inspirado en la misma fuente antigua que
Diégenes Laercio.?’ Luego viene el catilogo redactado por Andrénico
de Rodas, del cual consideramos sélo al grupo de titulos identificados
bajo el rétulo de corpus aristotelicum. La paginacién candnica del corpus
se remonta, como se sabe, a la edicién de I. Bekker (1831).2! El orde-
namiento de Bekker no reflejaria, empero, el catdlogo original de An-
drénico, que parece dejar recortarse solo si tenemos a la vista un quinto
catalogo antiguo debido a Ptolomeo el Garib (siglo 11 o 1v d.C.).??

cuyo caso cuestiond el criterio de comenzar a estudiarlos por las Categorias, tal
como habian impuesto los maestros neoplatonicos.

18 Consideramos la edicién de Warmington (1972, pp. 464-473). Moraux (1951,
pp. 22-27) numerd6 los titulos del catdlogo de Didgenes Laercio en su estudio.
También Diiring se ocupa de €l (1957, pp. 29-56 y 57-79: comments).

9 Moraux identifica el catdlogo de Aristén (1951, pp. 240-245) y Diiring (1957,
pp. 67-68), mas escéptico, el inventario alejandrino de Hermipo.

20E] catdlogo de Hesiquio aparece en Diiring (1957, pp. 83-89 y 89-93: com-
ments).

21«[U]n ordine che, nelle sue linee di forza, risale, come sembra, addirittura
all’edizione di Andronico” [un orden que, en sus lineas fundamentales, se remonta,
al parecer, directamente a la edicién de Andrénico] (Reale 1980, p. 319). Alli
mismo vemos el ordenamiento de Bekker (Ibid., pp. 319-321).

22 Este quinto catélogo esta en Diiring (1957, pp. 221-224), quien también ofrece
el de Andronico (pp. 224-231, 246).

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 7



86 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

Ahora bien, ademas de estas evidencias aportadas por cinco listados
(cuatro antiguos y uno del siglo XiX), tomamos en cuenta documen-
tos provenientes de otras dos lineas de comentaristas de los escritos
del Organon que hablan, sin duda, de nuestra cuestiéon. Una primera
linea deriva de autores pertenecientes a la escuela alejandrina fundada
por Amonio (siglo vi d.C.). En ella se cultivé un género estilizado de
escritura dedicado a estudiar un texto preparatorio de Porfirio llamado
Eicaywyn que comentaba las Categorias de Aristoteles. El género de los
Prolegémena estuvo orientado a ensefiar filosofia, y especialmente, la de
Aristételes, a los visitantes de esa escuela (neoplaténica) en la agitada
Alejandria de entonces. El maestro solia apoyarse en un resumen de
alguna biografia aristotélica, que ademas contenia un catdlogo de sus
escritos.?® Otra linea distinta de comentaristas comprometidos con la
transmisién de los textos aristotélicos deriva de quienes se abocaron a
la tarea de traducir al siriaco y al drabe escritos de conocimiento secu-
lar griego. Maestros cristianos oriundos de Siria y de la Mesopotamia
difundieron desde el siglo vi en adelante ese legado en la 6rbita del Is-
lam. Ademas de la traduccion al siriaco de la Poética, que conocieron los
arabes en Espafia, se conjetura sobre la existencia de otra traduccidn,
también al siriaco, de la Retdrica, cuya fecha despierta hoy polémica
entre los orientalistas. Documentos del siglo VIII permiten presumir la
existencia de comentarios siriacos, hoy perdidos, a los Tdpicos, a las
Refutaciones sofisticas, a la Retdrica y a la Poética, tal como acostumbra-
ban los maestros alejandrinos (Watt 1994, p. 247). Se cuenta, ademas,
con el hecho de que el Parisinus 1741 haya tenido circulacién durante
el siglo 1X en Bizancio.?* Tres siglos m4s tarde, se habrian gestado alli
los dos comentarios en griego a la Retdrica que conservamos. Se sabe,
ademds, que durante el siglo 1x florecié en Bagdad el estudio arabe
del legado griego secular, lo cual impuso la autoridad de las propias
versiones drabes y dejé en el olvido las traducciones siriacas.?> Ahora
bien, las coincidencias identificables entre los documentos de los ale-
jandrinos (Amonio, Olimpiodoro y Elias), por un lado, y aquellos de los
autores drabes, incluido Alfarabi (870-950) como figura principal, por
el otro, descansan en el simple hecho de haber compartido alguna bio-
grafia y un resumen del catdlogo aristotélico, al parecer vinculable con

3 Diiring 1957, pp. 112y 444-450, donde documenta las introducciones neopla-
tonicas al estudio de Aristételes.

24 Conley (1994, p. 228) habla del contenido del Parisinus 1741, y Watt (1994,
p- 260) acerca de como entender la inclusidn en él de la Retdrica aristotélica.

% Diiring 1957, p. 189, cuando refiere a Walzer 1938.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 8



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 87

el listado de Ptolomeo mencionado antes.?® Omitimos puntos de con-
tacto circunstanciales;?” preferimos ocuparnos con algun detalle de las
dos posiciones sistematicas (A y B) que hasta aqui adelantamos como
conclusién general.

1.3. Las dos ubicaciones asignadas

Pareciera que desde el helenismo se acuiid la idea de que los tratados
y demds materiales relativos a la Retdrica y a la Poética respondian al
caracter de las disciplinas productivas (rotuxal), segtn la traducciéon
habitual. Se trata de la posicién que antes llamamos A. El catdlogo de
Didgenes Laercio (en adelante, DL) parece reflejar, al criterio de algu-
nos, la orientacion del Peripatos ateniense a fines del siglo 111 a.C. bajo
la conduccién de Aristéon de Kéos en Atenas. Por entonces proliferaron
el estudio y los ejercicios sobre materias dialécticas, que la lista de DL
atestigua profusamente al comienzo con otros tantos titulos retérico-
literarios.?® Tal como muestra el segundo catdlogo, de Hesiquio de Mi-
leto,?” 1a lista de DL transmite titulos de escritos retéricos que incluyen
posteriores versiones parciales de la Retdrica: una versién en dos libros

26 Diiring 1957, pp. 112-113, 189, 194, 450, y Watt 1994, p. 256. Estos estudios
escaparon al examen de Lépez Farjeat (2005). Chroust (1973, pp. 6, 9-10, 71)
menciona la influencia de Ptolomeo en las biografias latinas y sirio-arabes. Watt
(1994, p. 257) presume un Organon sirio en extensién comparable al alejandrino.

7 Tar4n (1974, pp. 534, 536) documenta que Simplicio estuvo en Persia, mien-
tras que Diiring (1957, p. 450) destaca que los arabes imitaron los comentarios de
Simplicio.

28 Kennedy (1994, p. 4) guarda reservas sobre la pertinencia histérica de esta
distincién.

% por Diiring (1957, pp. 83-89) sabemos que Hesiquio ubicaba, de forma pare-
cida a la de Didgenes, distintos escritos sobre retdrica y sobre poética. Por ejemplo,
unos en la primera seccion después de los dialécticos y otros mas adelante entre
materiales literarios; a saber: los titulos asi llamados H (por la Lista de Hesiquio)
Nr. 71-79 y H 104-109 y H 145-147). Lo més interesante es que Hesiquio registra
las versiones completas de ambos tratados (cfr. H 72 y H 75); y también titulos de
escritos sobre materias naturales, después de los naturales y bioldgicas en sentido
amplio (cfr. H148-158). Bajo estos titulos habria que identificar algunos de los es-
critos que luego se llamaron acroamadticos, que recién difundié la lista de Andrénico
(segtn la leyenda, después de un largo silencio). Para Diiring (1957, pp 91-92),
una fuente comun explicaria la semejanza de la lista de Hesiquio con la de DL;
mientras que el hecho de que Hesiquio mostrara la novedad de algunos “tratados”
ubicados en un orden distinto del de Andrdnico, haria pensar que esa seccién del
catdlogo de Hesiquio no es auténtica, sino el inventario de un bibliotecario alejan-
drino. Entre los “escritos escolares” de la lista de Hesiquio figura un titulo “acerca
de la retdrica” (H 153) que no consigna libros. Lord (1986) propone otra hipdtesis

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 9



88 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

(DL 78) y otra en uno (DL 79), ademas del titulo del actual libro III
(DL 87). En este mismo grupo aparece la Poética en dos libros (DL 83).
Maés adelante la lista menciona titulos de cuestiones poético-retdricas
(DL 16-119), otros sobre historia de la literatura (DL 136-138), des-
pués de los referidos a vencedores de juegos (DL 130-135), y al final
aparecerian constituciones (DL 143). Ahora bien, este grupo de titulos
(DL 71-87) viene a continuacién de otros conocidos escritos “politicos”
(DL 74-75). De acuerdo con esta sucesion, parece poder plantearse la
idea de que Didgenes Laercio pudo haber registrado el legado aristoté-
lico atendiendo a la secuencia 16gico-dialéctico, practico y productivo.
Cabe hacer notar, ademads, que estas secciones asi identificables figuran
antes del escaso registro que la lista ofrece de otros escritos teéricos que
vienen después y que s6lo consignan materiales naturales. Quienes des-
alientan esta lectura dicen, en cambio, que se trataria de un inventario
viejo e incompleto disponible en la Biblioteca de Alejandria.*°

Sobre el catdlogo de Andrénico de Rodas se formularon viejas conje-
turas, segtin las cuales en la antigliedad Andrénico habria dado a cono-
cer la obra esotérica de Aristételes. Mds recientes y menos son quienes
presumen su disponibilidad en Rodas, Atenas y Alejandria. No obstan-
te, no habria juicio taxativo sobre la cuestién por el hecho de que las
evidencias textuales del estoicismo antiguo son incompletas.>! Como
sea, hasta la propia lista de DL podria hablar en favor de un incipiente
trabajo de edicién, previo al de Andrdnico, sobre los dos escritos. Pero,
como nos interesa identificar el catadlogo original de Andrénico, viene al
caso considerar, pues, la evidencia disponible sobre Ptolomeo-el Garib,
cuya actividad se presume o bien en Alejandria a fines del siglo 11 d.C,
o bien entre los neoplaténicos del siglo 1v.3? Con esa figura estan rela-
cionados una biografia (perdida) de Aristételes®® y otro catdlogo, cuya

sobre estos catalogos a la luz de la lista de Teofrasto que trasmite Didgenes Laercio
(Vidas de filésofos ilustres, V 42-51).

%0 Diiring (1957, p. 68) contra Moraux (1951, pp. 172, 177, 237-247). La opi-
nién posterior de Diiring (1990, pp. 70-71) recorta el tema. La tercera opcién es
que haya sido un listado accesorio del propio Aristételes (Flashar 2004, § 10.1).

31 La historia de Estrabén estd en Diiring 1990, pp. 77-82. A juicio de Tar4n, la
lista de Andrénico criticaba otros ordenamientos; los filésofos helenisticos (Panesio
y Posidonio) supieron de los tratados aristotélicos, por lo cual el autor desestima
que durante esos siglos se hubiese perdido u olvidado (1981, pp. 725-726, 729,
735).

32 Segtin la hipétesis de Diiring (Chroust 1973, 1, 9, 270, n. 90).

33 Chroust 1973, 1, 9 y 271, n. 103, y si Ptolomeo conoci6 la biografia de André-
nico (ibid., n. 106).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 10



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 89

version siriaca deja reconocer, por fin, que tanto Andrénico como Pto-
lomeo asociaron la Retdrica y la Poética con habilidades productivas.®*
Ahora bien, la linea de transmisién aportada por los listados de An-
droénico, de Ptolomeo y de Bekker nos sugiere dos observaciones que
permiten precisar lo dicho antes como primera conclusién general.

(i) El catalogo original de Andrénico debié de presentar una notoria
diferencia con la secuencia que luego dejé sentada Bekker a partir del
siglo x1X. Para Andrénico venian primero los escritos l6gicos, un segun-
do grupo ético-politico y un tercero de escritos naturales, tras los cuales
estaban aquellos de “metafisica”. En esa secuencia, la Retérica y la Poé-
tica aparecian recién después de los escritos ético-politicos, tal como
presentaria la lista de Ptolomeo (Diiring 1957, pp. 225-226 y 243). Los
catalogos de los bidgrafos del helenismo (Didgenes Laercio y Hesiquio)
ya les asignaban esta ubicacién. Conocidos escoldsticos y profesores del
Renacimiento italiano mantuvieron esta tendencia, cuando reconocie-
ron en la Retdrica un texto relativo o asociado a la filosofia practica.
A fines del siglo xxX surge la misma idea en los autores de escritos e
interpretaciones que propician su rehabilitacién.>> En pos de marcar
diferencias con el canon de Bekker, resalta ademdas que Andrdnico de-
bié dar a conocer la version de la Retdrica en tres libros que conocemos,
asf como la versidn completa de la Poética, que Bekker no registra. Am-
bas versiones completas ya estaban en el catdlogo de Ptolomeo (Diiring
1957, p. 225).

(ii) Concentrandonos en el ordenamiento de los escritos 16gicos, saltan
a la vista nuevas diferencias entre el catdlogo original de Andrénico y
el de Ptolomeo, por una parte, y lo editado en el siglo x1x, por la otra.
Salvando los detalles, resulta que el “Organon de Bekker”, por asi decir,
responde a aquel que habian pensado tanto Amonio de Alejandria como
Boecio, quien sistematizé la ensefianza de la 16gica.3® Bekker puso casi
al final del corpus, después de la Politica, 1a Retdrica y la Poética, en-
tre las cuales intercalé la Rhetorica ad Alexandrum que no pertenece a
Aristételes, seguidas todas por la Constitucion de Atenas al final de la

34 Admitido por Watt (1994, p. 257).

% Entre los representativos estdn Sprute (1982, pp. 36, 41) y Héffe (1996, pp. 63
y 58).

%6 E] orden original de Andrénico y Ptolomeo presentaba las Categorias, el De
Interpretatione (sélo Ptolomeo) antes que los Topicos, y luego venian los Analiticos
Primeros, los Analiticos Segundos y las Refutaciones sofisticas (Diliring 1957, pp. 224y
225). La costumbre decimonoénica que Brandis criticé consistia en ubicar los Tdpicos
en la penultima posicion.

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 11



90 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

lista. La secuencia del canon de Bekker es, entonces, escritos 1égicos,
fisicos y luego, como se sabe, la Metafisica, entre las clases o géneros de
filosofia tedrica. A continuacién venian los titulos de los escritos practi-
cos y por fin aquellos productivos con los dos textos que nos interesan.
Pero, a juicio de los mds escépticos, esta lectura serfa producto de haber
sobreinterpretado lo que habria sido un lugar de apuro en el catdlogo
de Andronico o en el de Bekker. Tampoco tendria sentido identificar
el estatus de la Poética en alguno de los dos hemisferios (practico o
tedrico) que termind reconociendo la filosofia después de Aristételes
(Wieland 1996, pp. 484-485). Segtin este parecer, el ordenamiento an-
tiguo no compromete filosofia alguna, porque se trataria antes bien de
una de las tantas ubicaciones bibliotecoldgicas, ordenadas por materias
y primariamente por formas literarias.>’

En adelante veremos, por fin, qué resulta de comparar las dos tltimas
listas (de Andrénico y la de Ptolomeo) con las lineas de comentaristas
representantes de la segunda posiciéon que antes llamamos B, segtn la
cual la Retdrica y la Poética aparecen como integrantes de una serie de
escritos l6gicos. La comparacién viene al caso porque los maestros ale-
jandrinos debieron disponer de resimenes que remontan a la biografia
y al catdlogo de Ptolomeo sobre Aristételes (Diiring 1957, p. 469). A
continuacién destacaremos nuevas observaciones y conclusiones que
numeramos correlativamente a las que venimos presentando.

(iii) Desde Andrénico a Amonio de Alejandria se vino discutiendo por
donde comenzar y seguir con el estudio, no sélo en cuestiones de méto-
do y de légica en general, hoy diriamos, sino ademds por dénde comen-
zar a estudiar filosofia y a Arist6teles en particular. Algunos propusieron
empezar por la 16gica, y en ella ir de lo mas simple a lo mas complejo,
tal como propuso Boecio, cuya autoridad didactica impuso Pedro His-
pano en las universidades europeas. Otros propusieron comenzar por

%7 Diiring 1957, p. 447. Para no complicar la cuestién, omitimos decir que las
posiciones y las divisiones descritas sobre el presunto legado peripatético admi-
ten clasificaciones superiores. Los catdlogos parten de una divisién en tres: (ma-
terias) particulares, intermedias y universales. Las universales se dividen en dos:
en bropuvnuatixd y en cuvtaypatixd; y éstas a su vez en dxpoapotixd y en ¢£wmte-
ewdé. Elias propuso algo semejante, cfr. Eliae in Porfirii Isagogen et Aristotelis Cate-
gorias Commentaria, en Commentaria in Aristotelem Graeca (= CAG) vol. xviii, 1,
ed. A. Busse, Berlin, 1900, pagina 113, lineas 20-35. El debate es si estas nocio-
nes clasificatorias tienen significado en el contexto de la ensefianza neoplaténica-
alejandrina (Taran 1981, p. 737), o si responden al criterio retérico que remonta
a Hermdgoras de Temnos, siglo 111 a.C. (Schiitrumpf 1989, pp. 188-189; 1991,
p. 104).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 12



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 91

la 16gica, pero recomendaron seguir o bien con la ética y la retdrica,
como el catdlogo original de Andrénico y Ptolomeo (anticipado en la
conclusion particular (i)), o bien seguir con la fisica, como muestra la
version que Bekker tuvo del listado de Andrénico. Como quiera que
fuese, los alejandrinos terminaron reflejando las propias polémicas que
mantuvieron con las escuelas de la época (Diiring 1957, pp. 447 y 242).

(iv) De acuerdo con esto, los autores alejandrinos son los primeros ex-
ponentes de la posiciéon B, quienes ofrecieron una nueva comprensiéon
de nuestros dos escritos incorporados en determinada ensefianza de la
l6gica. Ellos muestran la particularidad de haber interpretado en clave
bivalente, esto es, como verdadero y como falso, nociones metodolégi-
cas relevantes tanto de la Retdrica como aquellas de la Poética. Por eso
llegaron a identificar en esa clave el valor epistémico de la persuasién
y de lo creible, incluyendo lo éixég, central en materia de ficcién, y
lo évdoZov, que caracteriza lo propio de la discusién y de la dialéctica
aristotélica. Justamente, en virtud de esta reduccién, que otra lectu-
ra ubicaria en una zona intermedia y/o materialmente comprometida,
tanto la escuela de Amonio como la mayoria de los arabes llegaron a
identificar y a ponderar en clave bivalente el aporte l6gico de nuestros
cuatro escritos “post-metddica” (a saber, los Tdpicos, las Refutaciones
sofisticas, la Retdrica y la Poética). Segun los alejandrinos, por ejemplo,
el estudio de los dos tltimos tratados sirve para describir situaciones
de error y resultados no conclusivos. El argumento retérico hace valer
tanto lo falso como lo verdadero; mientras que el poético, directamente
lo falso.38

(v) La tradicion sirio-arabe dio muestras de un progresivo desplaza-
miento de la atencién sobre los vapuleados escritos que son el remate
del Organon. Los sirios tomaron la retérica aristotélica como parte de
un curso superior de la disciplina que servia para dirimir cuestiones
de autoridad, también en materia religiosa. La ensefianza de los pri-
meros elementos de la retdrica seguia, en cambio, a Hermdgenes. Los
catalogos arabes atestiguan la conocida ubicacion de la Retdrica y de
la Poética como cierre del grupo légico que figura al comienzo de la
lista.3? En Alfarabi gané espacio la autoridad y jerarquia de la Poética
por encima de la Retdrica, en la medida en que para él primaban fines
tales como educar a jévenes o gente poco instruida en materias mora-

%8 Una nota de Amonio dice que Aristételes, como un sabio médico antiguo, cura
mediante dosis de veneno (Diiring 1957, p. 447). Moraux (1951, pp. 179-180)
consigna las citas relevantes de los comentarios alejandrinos.

% Diiring (1957, p. 194) muestra el catdlogo de Kitab Al Fihrist.

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 13



92 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

les. Por ello le interesaba recurrir a los medios sencillos de la Poética,
superiores en eficacia a los retdricos, en virtud de la facil comprensién
que requieren las imagenes y las analogias (en el sentido pleno de su
respectiva expresion literaria). Estos recursos despiertan en los oyentes
placer o rechazo por una via directa y no tan razonada como la que
demandan los recursos retdricos. Los drabes espaiioles sostuvieron que
el discurso imaginativo (de ficcién, para nosotros) es mas eficaz a la
hora de inculcar o despertar la sensibilidad por los valores.*°

(vi) En resumen, la linea alejandrino-sirio-drabe reconoce aportes de
nuestros dos escritos mas alld de sus campos especificos de estudio al
sacar provecho del valor didactico del error (entendido en términos
de falsedad). Entre los alejandrinos, Olimpiodoro dice, por ejemplo,
que asi como Aristdteles encontré un método acerca de la poesia que
habia representado Homero, en materia retérica Hermdgenes hizo lo
propio partiendo de los discursos de Demdstenes.*! Los sirios y los
arabes llegaron a justipreciar las lecciones aristotélicas. Los primeros
identificaron usos deliberativos de la retérica; los segundos estimaron
el valor didactico de las falsedades literarias, aunque nunca dejaron de
ocultarse preocupaciones e intereses propios (Watt 1994, pp. 257-258
y 259-260).

Las opiniones, mas o menos cautas, vertidas sobre los distintos cata-
logos y presentaciones antiguas de los escritos aristotélicos que revisa-
mos hasta aqui ensefian que asignar un significado a nuestros tratados
conforme a como se los ordene, presupone poder distinguir cuando po-
ner en juego uno de ambos criterios: el filosdfico, que resalta su caracter
productivo o légico, o bien el criterio bibliotecolégico. No obstante, el
modo de registrarlos facilité la comprensién que se tuvo de ellos en
determinada época y orientd su estudio en una direccién mds que en
otra. Los arabes no lograron desprenderse de la tradicional presenta-
cién y atadura légica, de raigambre alejandrina, cuando bucearon en el
contenido de nuestros tratados y privilegiaron los recursos de la Poética
sobre los de la Retdrica. Durante el medioevo se entendié que los ele-
mentos de la Retdrica estaban al servicio de la reflexion ética. La reha-
bilitacién de la filosofia practica durante el tltimo cuarto del siglo xx

40 Lépez Farjeat 2004, pp. 5, 6, 9, 15, 18; 2005, pp. 291, n. 29, 297, 302-303.

4! Conley (1994, p. 258) cita el texto editado en CAG XII.1 (Berlin 1902) 18.7—
10. Hermdgenes de Tarso, del siglo 11 d.C., fue el maestro griego de retdrica mas
importante durante el Imperio Romano, cuyos escritos aparecian con los aristoté-
licos en el Parisinus 1741. Hermoégenes representd el canon de retdrica entre los
sirios (Conley 1994, pp. 217 y 241).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 14



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 93

propici6 una lectura similar. Pero dejando de lado los intereses que en
cada época llevaron a ubicar y a valorar ambos tratados, es indiscutible
que la transmisién textual de la Retdrica y de la Poética atestigua bien
su mutua vinculacion. Teniendo en cuenta la proximidad que acabamos
de documentar y el hecho de que es ampliamente reconocido que hay
una afinidad entre ambas obras, intentaremos a continuacién precisar
cudles son los eventuales espacios sistematicos de contacto.

2. La confluencia conceptual de la Poética y de la Retérica

2.1. Los usos de AéEic y didvola en la Poética

En esta seccidon determinaremos el espacio conceptual en el que, se-
gun el propio Aristdteles, convergen la retdrica y la poética. A nuestro
entender, didvola vy Aé€ic delimitan ese terreno comtn. En la Poética
ambos términos aparecen por primera vez en el capitulo 6, en el con-
texto de la definicién de la tragedia y de sus partes constitutivas. En
primer lugar, Aristételes se ocupa de la elocucién (A€Zic): “puesto que
los actuantes realizan la piunoic, serd parte de ella de manera necesaria
primero el adorno del espectdculo y después la musica y la AéZic, que
son los medios a través de los cuales aquélla se realiza”.*? Segtin esta
formulacién inicial, la AéZic es la combinacién o reunién de los versos.
Se trata de un elemento andlogo a la trama (uddoc): asi como ésta
es la estructuracion de las acciones, la AéZic es la organizacién de las
palabras.*® Independientemente de si refiere o no al verso lirico,** la
MéCic parece en principio excluir a la prosa, en la medida en que ésta
no formaba parte de la tragedia.*> A continuacién, el filésofo introduce
los componentes précticos de la tragedia: el pensamiento (Sidvola) y

“2 poet. 1449b31-35: “énel B¢ mpdrroviec mowoTvToL THY piunow, tpdtov utv é%
dvéyxng &v €ln v ubprov tpaydlac 6 tic ddewe xbouoc: eita uehomoia ol MéELe,
év toUTolg Yap motolvtar Ty wlunoty. Ayw 8¢ AEEY pEV adTthy Ty @V UETpwv
oOvieow”. Salvo indicacién en contrario, citamos los textos griegos que aparecen
en la edicién del TLG.

43 Teniendo en cuenta la polisemia general del término (expresién, accién de ha-
blar, manera de hablar o, simplemente, palabras) y sus diversos usos en la Poética,
traducimos Aé€ic como “elocucién” para acentuar su referencia al modo de elegir y
de distribuir las palabras en el discurso. Por su parte, los usos de dtdvota refieren a
la facultad y al acto de pensar (Liddell y Scott 1940, ad locum; Bonitz 1961, 186a—
b). Intentaremos mostrar que en la Poética y en ciertos pasajes de la Retdrica este
término refiere a la argumentacién propiamente retérica.

* Lucas 1978, 99 ad 34.

5 Como veremos, en Poet. 1450b14 hay un sentido més amplio de AéZic.

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 15



94 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

el caracter (0og) son las causas naturales de la accién (trélgica).“6 El
pensamiento es definido como aquella parte de la tragedia en la que
los hablantes dan a conocer algo, o bien declaran su opinién.*” A través
de este componente tragico, Aristoteles refiere a las afirmaciones y a las
maximas practicas que expresan los personajes en sus intervenciones.*®

En la triple clasificacion de las seis partes que necesariamente com-
ponen toda tragedia, esto es, segiin con cuales medios, cdmo y qué
objetos se imita (1450a9-10), el pensamiento (Bidvoiar) —junto con
la trama y el cardcter— corresponde a uno de los tres objetos de la
imitacion tragica, mientras que la elocuciéon (A\éic) corresponde a uno
de los dos medios intervinientes (el otro es la musica). Hasta terminar
el capitulo 6, Aristételes analiza cada una de estas partes desde una
perspectiva jerdrquica. Luego de considerar la preeminencia de la tra-
ma (ui¥oc) (1449b15), subraya el caracter secundario de las restantes
partes y ofrece como prueba de este caracter subsidiario el hecho de que
los principiantes son capaces de elaborar elocuciones y caracteres exac-
tos antes que la organizacién de las acciones, tal como hacen todos los
primeros poetas (1450a35-38).4° En esta clasificacién, el pensamiento
ocupa el tercer lugar luego de la trama y del caracter, y es definido
como la capacidad de decir las cosas que conciernen (al asunto) y las
que se ajustan (1450b5).°° Segun Aristételes, se trata de una tarea que
en los discursos (Enl 1&v Aéywv, 1450b6) es propia de la politica y de la
retdérica. Cuando afirma que los antiguos poetas hacian que los perso-

46 Lucas (1978, 100 ad 38) sefiala que la distincién entre pensamiento y caracter
en la Poética se corresponde con la diferenciacion entre virtudes éticas y dianoéti-
cas: “On a man’s dudvoia depends his power to asses a situation, on his fidoc his
reactions to it” [De la dudvowx de un hombre depende su capacidad para evaluar
una situacién; de su fidoc, sus reacciones a ella].

7 “Budvolay B¢, év Booic Ayoviec dnodenviucty Tu | %ol drogaivovtar YvoOuny”
(Poet. 1450a6-7).

48 Segun Ret., II 21 (1394a21), la “méxima” (yvourn) es una aseveracién o afir-
macion general que verifica el parecer del orador respecto de un caso particular y
ella ejerce sobre el auditorio la autoridad de la sabiduria cominmente aceptada.
La misma tiene un valor eminentemente dialéctico; en especial, en el campo de la
oratoria politico deliberativa (Racionero 1990, p. 409, n. 251).

4 Aristételes asegura que aun en el caso en que alguno estableciera de manera
sucesiva discursos que expresan el cardcter con elocuciones y con pensamientos
bien elaborados, ése no realizara la tarea propia (Epyov) de la tragedia. Por el
contrario, cumplird mejor quien sea capaz de construir la trama pero emplee esos
recursos de manera inferior.

0 “roitov 88 N Budvolr To0To B¢ Eotv TO Aéyew d0vaodo T Evévia xal T
dpudtrovta, dmep Enl TV Aoywy Thg mohitixiic xal pnropixfic Epyov Eotiv: ol pev
yap Gpyaiot ntohtixde Enolovy Aéyovtag, ol 8¢ viv pnropuxéc” (Poet. 1450b4-8).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 16



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 95

najes discurrieran de manera politica mientras que los contemporaneos
lo hacen de manera retérica (b6-7), Aristételes da cuenta del cambio
de direccién que se estaba operando en la produccién tragica de su
época. El pensamiento como elemento tragico no pertenece al ambito
propio de la poética, sino al de la retdrica, y como tal, estd presente en
aquellos discursos que involucran juicios de existencia o que de manera
general dan a conocer algo (1450b11-12).°! Al respecto cabe recordar
que Aristételes prescribe al orador actuante en los pleitos ocuparse tini-
camente de los juicios de existencia (Ret. 1354a26-28 y b13-15). La
elocucion ocupa el cuarto lugar de la jerarquia tragica y es la expresién
por medio del lenguaje (Poet. 1450b14) que tiene la misma potencia
en verso que en prosa.”? Esto tltimo revela que la elocucién se aplica
también a otros géneros literarios.

Luego de haberse ocupado de las dos partes principales de la trage-
dia; i.e., la trama y el cardcter, Aristételes se dedica en el capitulo 19 al
estudio de la AéZic y la Bidvora. A pesar de que ordene asi los términos
(mepl Mé€ewe xal dravolag einely, 1456 a34), sdlo dedica al pensamien-
to una consideracion inicial, mientras que consagra a la elocucién la
segunda parte de ese capitulo (1456 b8-19) y los tres siguientes. En
cuanto al pensamiento, Aristételes remite para su estudio a sus escri-
tos sobre retdrica, ya que se trata de un asunto “mas propio de aquel
método” (1456 a35).> Independientemente de la cuestionabilidad de
las referencias cruzadas como evidencia concluyente,> y de que no es
posible establecer si ese texto alude a la versidn definitiva de la Retdrica
o sélo a sus dos primeros libros, lo cierto es que el pensamiento es un
elemento retdrico que interviene en la composicion tragica. A continua-
cién presentamos el pasaje:

Existen conforme al pensamiento cuantas cosas —efectos—>° es necesario
que sean dispuestas por el discurso (bné w00 Aéyou), cuyas partes son el
demostrar, el refutar y el disponer a la emocion (tal como a la compasion,

SLegidvola B¢ &v olc dmodewvioust Tt bc oty N ©¢ 0dx €otwv 7} xadohou T

drogaivovtan” (Poet. 1450b11-12).

29y 8¢, Homep TpdTepov elpnton, ML eivar Thy didt Tiic dvouaciac Epunveiay,
0 xatl Entl TAV EUUETPWY Xol ET TAY AOYwV Exel THY adthy dOvopy” (Poet. 1450b13—
14).

534y utv obv el ThH Sidvolay &v Toic Tepl pnropixiic xelodw: TodTo Yap iy
udAlov éxelveg thig uedédou” (Poet. 1456a34-35).

> Lucas 1978, p. 195 ad 56 a35 y xiv, n. 1.

%5 Al igual que Else (1957, p. 564) y Halliwell (1987, p. 97), pensamos que el
napaoxevacévo refiere a los efectos producidos por los distintos recursos argu-
mentativos.

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 17



96 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

al temor o a la ira y a cuantas son semejantes a éstas), y seguidamente
el amplificar y el disminuir.>® Es evidente que también en los hechos (v
tolc mpdyuaotv) es preciso hacer uso de las mismas formas, cuando sea
preciso disponer a lo piadoso, a lo temible, a lo grande o a lo verosimil. Y
en verdad difieren en esto, en el hecho de que es preciso que unas/éstas
(t& utv) aparezcan sin enseflanza, mientras que otras/aquéllas (t& &) son
dispuestas en el discurso por el orador y devienen a lo largo del mismo.
¢Cudl seria pues la tarea del orador si (los efectos) requeridos aparecieran
pero no por el discurso? (1456a35-b8).5’

La interpretacion de este pasaje plantea varias dificultades; a saber, cua-
les son los dos planos que aqui se diferencian, si al comienzo Aristételes
define al pensamiento mediante algunos o todos los recursos de la re-
tdrica, y por dltimo a qué ensefianza se refiere. La interpretacién mas
aceptada sobre el alcance referencial del t& pev y del & 8¢ (1456a5)
y que nosotros seguimos, admite que Aristoteles opone la retdrica al
drama. Las cosas relativas al pensamiento aparecen actuadas en la tra-
gedia, mientras que en la oratoria son explicadas por el discurso. Else
sostiene que el ta pev y el ta 6¢ (b5) refieren a ékeewva 7} dewvd (b2)
y a yeydha 1) eixota (b3) respectivamente, y que Aristételes estaria di-
ferenciando como se provocan esas emociones (efectos) en la oratoria
y en la tragedia. Lo patético y lo temible (t& pev) son provocados en
el espectador no por el discurso, sino por la actuacion trdgica. Sin em-
bargo, Else admite situaciones dramdticas (t& 6¢) en las que el perso-

> Else (1957, p. 564, esp. la n. 9) considera que el yéyedoc xal wixpdtntac es una
glosa: “for exageration and depreciation are a particular téroc under the heading
of argumentation” [pues la amplificacién y la disminucién son un téroc particular
bajo el encabezado de argumentacién]. La lista original de Aristételes contenia dos
pares de elementos y no tres. Segin Else, el autor de la glosa ley6 peydia en la
linea b4 y pensé que faltaba antes en bl: “He knew just enough about Aristotle’s
rethorical theory to know that adZdvew xat petoOv belong to it, but not enough to
realize that it was included in t0 amodewxvivon xai To AOewv [Conocia lo suficiente
acerca de la teoria aristotélica de la retdrica como para saber que auZdvew xod
petoUyv pertenece a ella, pero no tanto como para percatarse de que estaba incluido
en to arodetxvivar xal to Abew]”.

7 “¥omL B xotd THY didvotay tadta, oo Hrd T00 Aéyou Bel TapaoxsLAcITvAL.
uéon d& TolTY 16 TE dmodevivar xal TO Mew xol TO T8I TopaoxeLdle (0lov
Eheov 7 @oPBov 7| dpyNy xal doa Towalta) xol Ett uéyedoc xol pixpdtntoac. dHhov
8¢ 6tL xol €v Tolg mEdyuoaoy no TV adT®dV Bedv del ypfioda dtav 1) Elcewd
1 Oewvd 7| ueydha 1) eixdta Bén mopaoxevdlety: TANY tocobTOoV Blapépel, STl T&
uev 0l gaiveodar dveu Bidaoxakiog, t& 8¢ €v 16 AoYw Lrd To0 Aéyovtog mapao-
xevdleocVor %ol mapd 1OV Aoyov yiyveodo. tf ydp &v €ln 100 Aéyoviog Epyov, &l
paivorto 7 Béor xol ufy B tov Aéyov;” (Poet. 1456a36-b8). El texto de la tltima
linea sigue la lectura de Vahlen y adoptamos la traduccién de Halliwell (1999).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 18



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 97

naje, al defender su caso, como Medea ante Jasén, se encuentra en las
mismas condiciones que el orador ante la asamblea ptiblica debiendo
reunir, probar, refutar, aumentar o disminuir con arte (8:5aoxahiq) sus
argumentos. La espontaneidad de las primeras emociones se opone al
cardcter deliberado de las situaciones argumentativas (i.e. oratorias).>®
Segln esta interpretacion, Aristételes estaria discutiendo la tendencia
general de los escritores de drama retdrico (Alcidamas y Teodoctetes),
quienes pretendian que comunicar emociones fuera el fin de la trage-
dia como lo era para la retérica.>® A nuestro juicio, Aristételes entiende
por “pensamiento” el modo en que en la tragedia se comunican las
emociones y los argumentos retdricos que intervienen en las distintas
situaciones dramadticas. Esta oposicion entre retérica y drama, general-
mente admitida en este pasaje de la Poética, abona la idea de que para
provocar emociones no se necesita argumentar.

Respecto de la A¢Z1c, el capitulo 19 presenta un estudio de sus figuras
(oyfpata), cuyo conocimiento es propio del actor y del que las domi-
na: “p.ej. saber qué es una orden, qué una stplica y una explicacion,
una amenaza, una pregunta y una respuesta, etc.” (1456b10-12).%°
El conocimiento o ignorancia de estas cosas no es competencia de la

°8 Si bien la Sidvoia es un elemento retérico en la tragedia, no es para Else (1957,
p.- 562) idéntica a la de la retérica per se, porque la tragedia, a diferencia de la ora-
toria, tiene otros recursos no meramente discursivos. Los tres modos de persuasion
de Ret. 1, 2 (1356al ss.) estan presentes en la tragedia: pasion y demostraciéon caen
bajo la categoria de pensamiento, pero el caracter es una categoria independiente.

% Else (1957, pp. 565-566) asegura que este pasaje define de manera mas preci-
sa que Poet. 6 lo que en la tragedia pertenece al dominio de la retérica. Por entonces
dominaba una linea retdrica de la tragedia manipulada por oradores profesionales
cuya finalidad era despertar emociones.

0 Entre los elementos basicos de la elocucién (Aé€ic) (Poet. 20-21) figuran los
fundamentos de la gramatica clasificados conforme a un criterio de significacién
creciente partiendo de las categorias fonéticas primarias; esto es, letra, silaba, con-
juncion y articulo, y luego nombre, verbo, caso y enunciacién (ibid., cap. 20). El
capitulo 21 estd dedicado al nombre o palabra y a sus distintas formas (évépatog
o¢ ef&q, 1457a31); a saber: usual, extrafio, metafora, adorno, inventado, alargado
o abreviado, o bien, alterado. Para Halliwell (1987, p. 160), estas formas supo-
nen distintos registros de habla. La excelencia en la elocuciéon —tratada en Poet.
22— reside en la claridad (cagf) y en el hecho de no ser baja (uf tomeviy eivos,
1458 al8); para alcanzarla es preciso combinar vocabulario estandarizado, que
aporta claridad, con palabras exdticas (evixov, 1458 b22), que aportan dignidad y
transforman lo vulgar. Los alargamientos, apocopes y alteraciones de los vocablos
también contribuyen a la excelencia, puesto que combinan ambas virtudes lexica-
les. Asimismo, la mesura (z0 pétpov, 1458b12) es propia de todas las partes de la
elocucion. Sobre la significacion de estos capitulos hay lecturas muy diversas. Else
(1957, p. 567) desecha el andlisis de Poet. 20-22 por tres razones; a saber: por su

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 19



98 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

poética, sino de otra disciplina; por ejemplo, la censura que Protagoras
le hace a Homero, quien cree estar expresando una stplica cuando en
realidad ordena (1456 b15). Las figuras de la elocucién involucran,
como vemos, los aspectos performativos de la representacidn; esto es,
la manera en que el actor (o el orador) expresa esa orden, esa stplica,
etc.%! Empero, resulta dificil establecer si el conocimiento de dichas for-
mas corresponde al poeta, al rapsoda o incluso al gramdtico.®? En el De
Interpretatione (4, 17a3-6) Aristdteles establece que la suplica y “otras
partes del discurso” son competencia de la retérica y de la poética.
Resulta complejo determinar la relaciéon que guardan la AéZic y la
didvola como partes de la tragedia. Seguin Else, el ordenamiento de los
términos (1456a34) es un indicio sutil pero significativo de su relacion,
en la medida en que ambos tienen que ver con el discurso. Como vi-
mos a proposito del pasaje del capitulo 19, la AéZic, mds comprensiva
y abarcadora, es la composicion lingiiistica del didlogo, mientras que
la Sidvola, més limitada y menos especificamente poética, es el mane-
jo de, cualquiera que sea la argumentacion, puntos de vista generales
involucrados en el didlogo o la expresién de emociones. Por su parte,
Lucas sefala que éste es el ordenamiento usual de los términos porque
la didvora es inseparable de la Aé€ic; esto es, del Aéyog en que se expre-
sa.®® Halliwell asegura que el pensamiento como categoria codifica la
potente influencia que ejercieron en la tragedia desde un periodo tem-
prano las formas discursivas ptiblicas y formales.®* El caracter secunda-
rio del pensamiento es, para Halliwell, corolario del interés dominante

alto grado de tecnicismo, porque tienen que ser incluidos en el contexto del estudio
de la gramatica en Grecia y, finalmente, porque tienen muy escasa conexion con la
teorfa de la poesia. Para Halliwell (1999, p. 98, n. a), estos capitulos carecen de
contenido estilistico y se trata mas bien de un bosquejo de categorias gramatico-
lingiiisticas que nada tienen que ver con el interés de Aristoteles, centrado en la
estructuracién de las acciones. A su juicio (1987, p. 157), hay razones para pensar
que parte de este material fue compuesto tempranamente y es probable incluso que
originalmente estuviera separado.

61 Lucas (1978, p. 197 ad 56b8-19) traduce “manner of speaking”; Halliwell
(1999, p. 97), “the art of delivery” y también “the art of rhetorical delivery” (1987,
p- 53).

62 Lucas (1978, p. 197 ad 56b15) sefiala la importancia de este comentario para
la historia de la lingiiistica. Los sofistas (especialmente Protagoras) habrian funda-
do la gramatica en el contexto de la controversia gp0oic-vopoc. La inadecuacién del
tono de voz del suplicante es, para Lucas, atribuible al rapsoda antes que al poeta;
esto es, a Homero.

63 Lucas (1978, p- 195 ad 56a34) identifica Aé€ic y Aéyoc.

64 Halliwel (1987, p. 155) asegura que es erréneo entender la categoria de pen-
samiento como una parte personal de la vida interior del hombre. El discurso de

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 20



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 99

en la accidén. El pensamiento se hace presente s6lo en ciertos pasajes;
por ejemplo, el discurso de Credn en el Edipo Rey, lo cual revela también
el alto grado de independencia poética de cada uno de los elementos
tragicos y que se hace particularmente evidente en el tratamiento sobre
la AéEic. Dicha independencia permite que cualquiera de los elementos
se torne prominente en un momento de la obra, pero que esté ausente
en otros (Halliwell 1987, p. 157). Ahora bien, si el orden usual de los
términos, esto es, Aé€ic-didvota denota la dependencia del pensamiento
respecto de la elocucién, a nuestro entender no queda claro entonces
por qué Aristételes le confiere al pensamiento el tercer lugar de su je-
rarquia, mientras que a la elocucién sélo el cuarto. Entendemos que
la preeminencia jerarquica del pensamiento respecto de la elocuciéon
responde, por un lado, al hecho de que el primero estd mas vinculado
a la accién como uno de sus determinantes causales, mientras que la
elocucion estd mas ligada al espectdculo y, por otro, al hecho de que
Aristételes prioriza en la Poética los objetos de la imitacion tragica so-
bre los medios y el modo de llevarlos a escena.

2.2. Los usos de didvoia y AéEic en la Retdrica

El libro III de la Retdrica® —usualmente identificado con el et
AéZewc (DL 87)— se organiza en dos grandes secciones; como se sabe,
la primera (caps. 1-12) dedicada al estudio de la AéZic y de sus virtu-
des, y la segunda (caps. 13-18) consagrada a las partes del discurso.®®
Aristételes asegura que no basta con saber lo que hay que decir, sino
que también es necesario decirlo como se debe (1403b15-17).%7 La
AéZic permite disponer los asuntos (t& mpdypata, b19) en el discurso.

Creon en el Edipo Rey o el de Orestes en Ifigenia en Tduride ejemplifican el modo
casi forense de argumentacion que era usual en la tragedia griega de entonces.

% No es éste el lugar para extendernos acerca de la famosa discusién sobre la
unidad del tratado. Desarrollamos en notas algunas de las respuestas de Racionero
(1990, p. 92), para quien fueron las implicaciones del ITep{ Aé€ewc —surgido de las
obligaciones docentes de Aristételes—, las que lo llevaron a comprender las insufi-
ciencias de una primera version orientada a “lugares” (ténot) y a elaborar un pro-
yecto retorico unificado, el cual supone una concepcién diferente sobre el lenguaje.
Segun Racionero, la AéZic no formaba parte del plan original (E€w t0o0 npdypoartoc)
de la Retdrica.

%6 Estos aspectos responden al programa de Ret. I 2, que amplia la primera versién
que presentaba las partes del discurso como ajenas al arte retérico, p.ej. 1354al5y
b15-20 (Racionero 1990, p. 483, n. 13).

67 “repl Bt Tiic MéEewe Exbuevoy Eoty eunelv: ol yip dmbyen O Exew & del Méyew,
SN dvdryxn xol tadto g del éunely” (Ret. 1403b15-17).

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 21



100 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

Dado que la manera de decir no es accesoria,®® Aristételes se ocupa
también de los aspectos performativos (Undxpioty, b22) de la oratoria;
esto es, tono, armonia y ritmo, los cuales —a diferencia de la espon-
taneidad (ploews) de la representacién teatral— son susceptibles de
arte (1404al15-16). Las maneras de pronunciacion del discurso, ya sea
épico, teatral o retorico, forman parte del estudio de la AéZic. A pesar
del énfasis inicial, Aristoteles muestra prudencia sobre este asunto al
afirmar que todo aquello que queda fuera de la demostracién es super-
fluo y que los recursos lexicales son necesarios a causa de la corrupcion
(uoyvepiav, a8) del auditorio, ya que dichos recursos son mera aparien-
cia y se dirigen al oyente (all). En una probable alusién a Isécrates,
afirma que hay discursos escritos mas potentes por la elocucién que
por el pensamiento (1404a18-19).%° De este modo, Aristételes hace
explicita su visién despectiva de la Aé€ic, y en especial de la Aé€ic poé-
tica, que es la forma primigenia de la elocucién (1404a20-28). Si bien
el interés del libro III se centra en la elocucién y en la representacién
oratoria, Aristoteles emplea un marco mas amplio de referencia, ya que
frecuentemente apela a ejemplos pertenecientes a la poesia, a la épica
y a la filosofia.

Identificamos tres momentos, a nuestro juicio, relevantes para en-
tender el significado de ‘AéZc” en el libro IIT (1-12):7°

a) En los capitulos que van del 2 al 6 se describen las virtudes de la A¢€i¢
retdrica; a saber, la claridad (cog¥), el evitar la esterilidad (jpuypd),
la correccién idiomdtica (10 €éAAnviCew) y la solemnidad (6yxog). Es-
tamos de acuerdo con Halliwell en cuanto a la inextricabilidad del

68 Racionero (1990, pp. 86 y 484, n. 18) documenta un paulatino desplazamiento
en la nocién de Aé&ic de Ret. I1I. Primeramente, cuando Aristdteles asegura que los
nombres son imitaciones, asume la nocién platénica, lo cual supone una concep-
ci6n eminentemente designativa del lenguaje. Luego, al introducir la AéZic é9uxA
y modntixd no varia el cardcter denotativo, sino el de su connotacién, puesto que
remite al plano subjetivo del orador y del oyente. Esta ampliacién del campo de la
AéZ.c implica entender el lenguaje como cOuBoiov; esto es, como mediacién signica
de los estados del alma. Segin Halliwell (1993), en Ret. III es posible encontrar el
tratamiento mas continuo del lenguaje en el corpus. Si bien en primer lugar, se
destaca su funcién esencialmente denotativa, el reconocimiento de medios més po-
tentes de persuasion (esto es, caracter y pasiones) supone un modelo mas amplio
de lenguaje que el autor denomina “expresivo”.

8“0l ydp youpbuevor Aéyor peilov ioybouot dud thy AéEw 7 S thy didvoray”
(Ret. 1404a18-19).

7% para Racionero (1990, p. 479, n. 4), Mé&ic y su expresién latina elocutio signi-
fican tanto “expresion” (lingiiistica) como “estilo”, ya que no discrimina un nivel
léxico referido a cualidades connotadas al margen de la expresion.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 22



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 101

efecto lingiiistico respecto de la significaciéon semantica o expresiva de
la eleccién lingiiistica en estos capitulos (Halliwell 1993, p. 63). Pero
cabe sefialar también que las estrategias generales propuestas para el
logro de estas virtudes tienen un cardcter eminentemente lingiiistico,
porque conciernen al empleo de un vocabulario sencillo, usual, claro
y gramaticalmente correcto, que se ajusta a los recursos limitados de
la prosa del orador. Como en la Poética, Aé€ic es la disposicidn de las
mejores palabras en el mejor lugar.”! Por esta razén, incluimos aqui
los capitulos 8 y 9 dedicados al estudio del ritmo y a la construccién
de frases.

b) En el capitulo 7 del libro III, Aristdteles afirma que la Aé€ic serd ade-
cuada en el caso de que sea expresiva de las emociones y del caracter
y se corresponda con los asuntos subyacentes (1408a10-11).72 La ade-
cuacion de la A¢é€ic requiere observar tres planos de correspondencia; a
saber, el emocional, el relativo al cardcter (del orador) y el enunciativo
referido a los hechos (Racionero 1990, p. 513, n. 112). Esta tltima
forma de adecuacion se logra cuando la manera de decir atiende al
asunto del que se habla, de modo tal que la eleccién del vocabulario
se corresponde con ello, ya que “hay analogia siempre que no se hable
de manera grosera acerca de cosas importantes, ni de manera venera-
ble sobre cosas sin valor, ni se agregue adorno a una palabra simple”
(1408a11-14).”% La inadecuacién discursiva de la AéZic es propia de la
comedia, donde es posible hablar de una “higuera sagrada”. Por otra
parte, se ejemplifica la correspondencia que debe guardar la A¢éZic res-
pecto de las emociones que se quieren comunicar: la Aé€ic es expresiva,
si el orador se irrita cuando se siente ultrajado, o si se enoja y teme
incluso hablar ante cuestiones impias y vergonzosas, o bien si habla de
manera agradable cuando se trata de un elogio, humildemente ante un
asunto relativo a la compasidn, y de igual manera, para las demas emo-
ciones (1408a16-19).7% Esta correspondencia de las emociones con la

"L “\¢Zic is concerned with communication, with putting the best words in the
best place” (Lucas 1978, p. 109 ad 50b15).

7241d bt mpémov EZeL 1) MéEie, Edv ) madnTiod te ol RO xol Tolc Uroxeiuévole
npdypacty dvdhoyov” (Ret. 1408a10-11).

734td B dvdhoydy Eotiv Edv uhte mepl e0éyxwv adtoxaPBdhwe Aéyntan uhte
nepl EVTEADY oeuvV@S, UNd’ éml ¢ e0TeNel dvduatt €nfj xéouog: el BE un, xwuwdla
paiveton, olov mowel Kheopdy” (Ret. 1408a11-15).

7 “nadnTin 8¢, Edv ugv R HPeic, dpyilopévou MéEic, Edv B¢ GoeBT xdl oioyped,

\

duoyepalvovtog xal eDAafouuévou xol AEyew, €y OE Emauvetd, dyauévwe, Edv O
ENeEWd, TATEVGDS, xal el TV AWy B¢ opolwc” (Ret. 1408a16-19).

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 23



102 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

MéZic torna persuasiva a ésta,”> aun cuando involucre un razonamiento
erréneo (napahoyileto, Ret. 1408a20 y Poét. 1460a19-26) por parte
del oyente, quien acepta falsamente la reciproca convertibilidad entre
el antecedente y el consecuente (Refutaciones sofisticas 167b1-20). Para
el auditorio, el orador habla de manera verdadera, porque ante tales
circunstancias las emociones de los oyentes son las mismas y, por esta
razon, cree que el asunto en cuestion es como el orador lo describe.
Esta analogia parece ser de caracter meramente lingiiistico en la me-
dida en que “el lenguaje empleado es de manera usual el signo de la
emocion representada” (Cope 1877, ad Ret. III, 7, 4.). No obstante, se
trata también de una correspondencia performativa, ya que el tono y
los gestos del orador posibilitan esta suerte de empatia emocional en-
tre éste y el auditorio.”® Aristételes se refiere a la correspondencia que
debe guardar la \é€ic oratoria con el caracter del hablante. La misma
exposicion a través de signos (onuciov) que se exhiben en el lenguaje,
en el tono y en los gestos expresan el cardcter (fthxr) del que habla,
cuando la AéZic apropiada acompafia a cada género (yévog) y mane-
ra de ser (821c).”” Por “género” el filésofo entiende la adecuacién a la
edad y al sexo y a la procedencia o nacionalidad; por “modo de ser”,
aquello por lo cual uno es de cierta clase en su vida: “siempre que el ora-
dor diga las palabras apropiadas al modo de ser, producira el caracter,
pues el rastico y el instruido no dirfan las mismas cosas ni en la misma
forma” (1408a30-32).”8 Observamos, entonces, que las tres formas de

75 Dado que el género de los participios empleados no concuerda con el femenino
de Aé&ic, suponemos que los mismos refieren a 6 Aéywv, esto es, al orador.

76 “people always sympathize with the expression of emotion, and the audience,
knowing what it is to be angry themselves, and perceiving by reference to their own
experience the appropriateness of language, tone, and gestures, to the expression of the
passion, draw from this the fallacious inference that the speaker must be in earnest,
as they were when they were similarly affected, and therefore that the facts that
he states must be true: arguing from the truth of the delineation to the truth of
the fact stated” [Las personas simpatizan siempre con la expresion de emociones,
y los oyentes, sabiendo ellos mismos lo que es estar enfadados y percibiendo por
referencia a su propia experiencia lo apropiado del lenguaje, del tono y los gestos
para expresar esa pasion, elaboran a partir de esto la inferencia falaz de que quien
habla en verdad debe estar sintiéndola, tal como ellos cuando estan afectados de
forma similar, y por consiguiente que los hechos que afirma deben ser verdaderos:
concluyen que son verdaderos los hechos que afirma a partir de lo verdadero del
delinamiento de esos hechos] (Cope 1877, ad Ret. 111 7, 3).

"7 Cope (1877, ad Ret. III 1, 3) asegura que la actuacién incluye, ademds de la
declamacidn, el manejo de la voz y de los gestos corporales.

784ty ooV ol & Gvéuata oixeio Méyn T EEet, Toufoer T Hdogr 00 Yip TadTd
008" Goadtwe dypoixog av xol temadevpévoe elnetey” (Ret. 1408a30-32).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 24



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 103

adecuacion que demanda la Aé€ic oratoria refieren a la dimensidn signi-
ficativa y apelativa del discurso. Se pone de manifiesto que estas reglas
de adecuacidén son prescripciones para engafar y capturar al auditorio
(énteton, 1408b6),7° cuando AristSteles recomienda ocultar el arte
de su empleo y también evitar usarlas de manera simultdnea.5°

c) En los capitulos 10y 11 del libro III, Aristételes se ocupa de las expre-
siones elegantes (&oteio, 1410b7) y de las que tienen buena reputacion
(evdoxpoiivta) y sefiala que ademads de la disposicion natural y del ejer-
cicio, las mismas también pueden ser objeto del estudio de la retérica.
El principio (dpy7) del que parte es el impulso humano de aprender y
el placer concomitante a él: “El aprender facilmente es por naturaleza
placentero para todos” (1410b10).8! Aristételes vincula este impulso
ingénito a la cualidad cognitiva del lenguaje al asegurar que los nom-
bres (t& ovopata) significan algo, de modo que aquellos que para noso-
tros producen aprendizaje resultan placenteros. En tal sentido, subraya
el alcance didactico de la metafora y derivadamente de los similes entre
los recursos lexicales: cuando el poeta llama “paja” a la vejez produce
aprendizaje y conocimiento (uddeotv xal yvédolg, 1410b15) a través del
género, pues ambas han perdido la flor. Desde un punto de vista formal,
la estructura de las metaforas produce mayor placer cognitivo que las
imagenes o similes poéticos, puesto que aquéllas son mas breves que és-
tos y ademas dicen que una cosa es otra (toto éxeivo, b19). El espiritu
busca la clase de aprendizaje y conocimiento que la metéafora provee,
ya que comporta un acto de reconocimiento de semejanzas entre cosas
disimiles, el cual permite aprehender rdpidamente sus aspectos comu-

79 “The greatest care and pains are always requisite to give the speech an artless,
natural, and unstudied character: the rule ars est celare artem is of the utmost
importance in effecting the end and object of speech, persuasion and conviction” [Se
requieren siempre los mayores cuidados y esfuerzo para dar al discurso un caracter
natural, falto de malicia y no afectado: la regla de que el arte consiste en ocultar
el arte es de la mayor importancia para alcanzar el fin y el objeto del discurso, la
persuasién y la conviccion] (Cope 1877, ad Ret. 111 7, 9; las cursivas son nuestras).

80 para Halliwell (1993, p. 63), la transmision del cardcter (fidoc) y la emocién
(md90c) es un proceso de expresividad estilistica, y el hecho que Aristételes no pres-
criba cémo lograrlo se debe a que las elecciones estilisticas no pueden sustentarse
en meras palabras desligadas de la propia eleccién del orador. A lo sumo, estas pa-
labras y no otras afiaden énfasis o fuerza a la significacién ética o emocional de las
palabras del orador, pero en ningiin caso pueden ser semanticamente neutrales. El
argumento de Ret. Il 1-12 muestra, segtin Halliwell (1993, p. 59), que Aristételes
no adopta de ningiin modo una distincién radical entre sentido y estilo.

8Lty yap pavddvew padine AL ploet ndow éot” (Ret. 1410b10).

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 25



104 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

nes.®? En definitiva, la elegancia lexical estd dada por la sencillez del
aprendizaje.

Con respecto a las escasas apariciones de didvota en la Retdrica, cabe
sefialar que este término suele ser empleado en el sentido de pensa-
miento o propdsito, (p.ej., Ret. I 1374b13, 1377b6). No obstante, hay
pasajes en los que didvoia es contrapuesta a Aé€ic como contenido y for-
ma del discurso, en cuanto materias diferenciadas del estudio retérico.
En el pasaje final del libro II que sirve de enlace con el III, Aristételes
sefiala que los ejemplos, entimemas y maximas conciernen al estudio
de la didvota, mientras que la Aé€ic y la composicién serdn objeto del
siguiente libro. Segin Racionero, la distincidn diévoia-AéEic sirve aqui
para discriminar el objeto de los libros I y II respecto del III, puesto
que compromete la unidad de su proyecto retérico (Racionero 1990,
p. 469, n. 463). En este sentido, la didvoia corresponderia al estudio
de los argumentos, esto es, de sus fuentes y sus modos de refutacidn,
mientras que la Aé€ic se ocuparia de los modos de enunciacién y de or-
ganizacién del discurso.®® Aristételes apela al binomio didvota-hé€ic en
otras dos ocasiones: en primer lugar, cuando sostiene que algunos dis-
cursos escritos son mas persuasivos (potentes) por causa de la elocucion
que por aquello que quieren expresar (Sudvoia, 1404al19), y en segun-
do lugar, al discurrir sobre la elegancia retérica (Ret. III 10) (Racionero
1990, p. 533, n. 184). En relacién con esta ultima cuestion, asegura que
los entimemas que son estimados conforme al contenido de lo dicho
(1410b27) son aquellos en los que el oyente comprende simultanea-
mente el argumento del orador.2* Ademas, agrega que desde el punto
de vista de la elocucidn, las expresiones son elegantes por el uso de an-
titesis y de metéforas, especialmente de aquellas que ponen a la vista

821.a \é€ic debe ajustarse a cada uno de los géneros oratorios tanto como a su
caracter escrito o hablado, y el criterio que mds se ajusta a ella es el “término
medio”. La elocucién judicial es mas rigurosa que la deliberativa, porque aquélla
solo considera lo atinente al asunto, mientras que ésta se aproxima mads a la repre-
sentacion teatral. La oratoria epidictica se ajusta mejor a la prosa escrita. Cfr. Ret.
I 12.

8 Para Racionero (1990, p. 478, n. 1), la expresién “por lo que concierne a la
inteligencia” —que es empleada por primera vez en Ret. Il 26— remite a las pruebas
por persuasién (rpdyue, fidog, téddoc), segiin pone de manifiesto Poet. 19.

844810 olite & gmmbhona @Y Eviuunudtey eddoxiuel (eminéhaa ydp Aéyouey t&

navtl 8fjha, ol & pndev det Intfioo), olte o elpnuéva dyvooluey, AN owv 1
Suoleyouévwy N Yvéolg yivetar, xol el un mpodtepov Unfipyev, | wixpov Dotep(let
f Budvola ylyveton Ydp olov uddnoic, Exelvwv d¢ 00BETépOL. XaTd UEv 0LV THY
didvotay o0 Aeyouévou ta totadto eddoxel T@V Eviuunudtwy” (Ret. 1410b21-
28).

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 26



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 105

su contenido (1pod opudtwy moLel, b34).8> Si bien es cierto que tras esta
perspectiva dual subyace la distincién entre forma y contenido del dis-
curso, creemos que ésta no debe entenderse como una oposicién entre
un contenido significativo y una forma accesoria, en la medida en que
Aristételes propone un tratamiento andlogo del razonamiento retérico
y de la elocucién, y fundamentalmente en virtud de que tanto el pen-
samiento como la elocucién comportan aprendizaje y (re)conocimiento
(de semejanzas).®® Por lo general, los intérpretes sostienen que Aristé-
teles hace una separacién virtualmente completa entre lo que se dice
y cémo se lo dice; esto es, entre el pensamiento y el estilo. Por su par-
te, Halliwell sefiala que existe una simbiosis funcional y, por ende, sélo
puede haber una distincién analitica entre el asunto y el entramado lin-
giiistico del discurso.%” A nuestro juicio, el contenido de lo que se afirma
y la manera en que se lo afirma estdin mutuamente determinados.

En apoyo de lo dicho destacamos que, en las tdltimas décadas del si-
glov a.C,, la tragedia comenzé a tomar un rumbo “antitrdgico” a través
del cual se rechazaba la seriedad del drama clésico y se prestaba aten-
cién a la técnica dramdtica, a la elegancia y al refinamiento de estilo.
Las tragedias clasicas fueron reemplazadas por las tragedias retdricas.
La elaboracién verbal y la elegancia estilistica fueron favorecidas en
detrimento de la severidad y la pureza del estilo cldsico, puesto que
la finalidad de esta nueva forma tragica era excitar y deleitar a la au-
diencia. Este cambio de direccién en la produccion tragica posclasica
parece estar determinado por cierto desarrollo del arte retérico y por el
movimiento sofistico (Xanthakis-Karamanos 1980, p. 60). Tanto la Re-
torica como la Poética (en particular, Ret. 1404a29-35 y Poet. 1450b7—
8) atestiguan que Aristételes no permanecio ajeno al giro retérico de la
produccion tragica de su tiempo y probablemente estos cambios deter-
minaron, en alguna medida, la confluencia de ambas disciplinas en su
reflexion.

8 Sobre el complejo pasaje que se extiende desde 1410b28-36: Cope 1877, ad
Ret. I1I 10, 5-6; Freese 1926, ad Ret. III 10 5; Racionero 1990, p. 533, n. 186y 539,
n. 212.

86 “Gvdryn i) ol AEEW %ol Eviuufuarto Talt’ eivon dotela oo Toel fulv udinoty
toyelay” (Ret. 1410b20-21).

87 Halliwell (1993, pp. 53-54) reconoce tres empleos principales de Aéic que son
facetas de un mismo fenémeno compuesto; a saber: 1) el empleo primario referido
al lenguaje ordinario (Aé€wc?), 2) el aspecto formal discernible por un conjunto de
categorias lingiifsticas (\éZic?), y 3) el empleo propiamente estilistico o cualitativo
relacionado con las diversas connotaciones sociales, culturales de registro o bien de
género literario (Aé€:c%).

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 27



106 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

Retomando lo dicho sobre el uso de ambos términos en la Poética,
destacamos que mediante el pensamiento (Sidvola), Aristoteles refie-
re a situaciones dramadticas en que los personajes emplean recursos
argumentativos propios de la retdrica, a través de cuyos efectos pre-
tenden influir en el auditorio. Mediante la elocuciéon (Aé&ic) alude a
la organizacion lingiiistica del discurso, sea en verso sea en prosa, y a
las figuras elocucionales que intervienen en la representacion tragica y
que incumben al actor. La Poética define el pensamiento y la elocucién
como partes independientes y mutuamente distinguibles de la trage-
dia, aun cuando considera al primero como un elemento propiamente
retdérico que interviene en la composicion tragica. En la Retérica hemos
identificado diversos sentidos de Aé€ic que reflejan una progresiva am-
pliacion de su significado. Cuando Aristdteles describe las virtudes de
la elocucién oratoria, reaparece el sentido lingiiistico constatado en la
Poética. Por su parte, el estudio de la AéEic retdrica debe ajustarse a un
registro usual de habla.8® Este estudio incluye la manera de hablar o
pronunciar el discurso, lo que obliga a considerar los gestos del orador
ademads de su lenguaje. Asimismo, la AéZic retdrica debe observar tres
planos de correspondencia para producir una elocucién adecuada a las
emociones que se quieren comunicar, al caracter del orador y al asunto
en cuestion. El valor didactico de la metafora —en cuanto que es el
recurso elocucional més estimado por Aristoteles en ambos tratados—
revela la cualidad cognoscitiva de la AéZ1c.3° En la Retdrica, la didvola
aparece por lo general ligada con y a propdsito de la Aé€wc, y parti-
cularmente nombra aquello que cae bajo la competencia de la técnica
retérica: ejemplos, maximas, entimemas, en una palabra, los recursos
argumentativos que ella estudia y compone mediante el discurso. La
virtud de la elegancia, que se aplica tanto a la didvota como a la AéZic,
consiste en la eleccion de aquellos argumentos retdricos y recursos esti-
listicos que incitan rapido entendimiento y aprendizaje en el auditorio.
Algunos pasajes de la Retdérica (II 26; III 1 y 10) sugieren que ambas
capacidades reflejan la estructura de la obra en tres libros, conforme
a lo cual la didvola seria el fondo y la Aé€ic la forma de la persuasion.
Aunque en esta distincion aristotélica subyace una visiéon despectiva y

8 Halliwell (1993, p. 56) asegura que la preeminencia de un registro usual del
habla presupone que la distincion estilistica es asunto de mera ornamentacion, lo
cual tiene una implicacién negativa para la poesia, donde el sentido parece ser
sacrificado a favor de un efecto verbal vacio.

89 También en la Poética, 1459a4-8, AristSteles destaca la primacia de la metéfora
entre los recursos elocucionales poéticos, subraya su cardcter ingénito y sugiere su
valor cognitivo.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 28



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 107

formalista de la AéZic, no nos parece plausible desvincular la manera
de expresar (Aé€ic) un pensamiento de su posibilidad de ser aprendi-
do. Por razén de este cardcter intrinsecamente cognoscitivo —que se
manifiesta de manera eminente en el (facil) aprendizaje que provee la
metdfora—?° la elocucién retérica no tiene un valor meramente orna-
mental. Ahora bien, si la Si&vota se identifica con las estrategias mismas
de persuasion (Ret. I y II) y la Aé€ic reconoce a la poética como su for-
ma originaria (1404a25-6), aun cuando pueda ser objeto del estudio
retdrico (Ret. III), quizd no sea aventurado afirmar que la dupla Stdvoro-
Mé€ic representa la confluencia misma de la retdrica y la poética.

Frente a quienes podrian argiiir que poco tienen que ver el pensa-
miento y la elocuciéon como partes de la tragedia con el pensamiento
y la elocucién retdricas, seflalamos que en ambos tratados Aristételes
atribuye el pensamiento al ambito de la argumentacién retérica, que
mas alld de las diferencias que existen entre la elocucion retdrica y las
distintas variedades genéricas de la elocucion poética, la AéEic es en ge-
neral la disposicidn lingiiistica de las palabras, lo cual demanda diversas
formas de adecuacidn: ética, emocional, enunciativa y performativa. En
la medida en que el orador/actor logra expresarse adecuadamente, el
auditorio capta el sentido.’’ En conclusién, sostenemos que en el pen-
samiento y en la elocucién confluyen la Retdrica y la Poética y sus disci-
plinas respectivas, y que en ese ambito comun es precisamente donde
ambas delimitan su mutua independencia. Por otra parte, nos parece
elocuente que esta confluencia conceptual haya tenido como correlato
externo la proximidad disciplinaria y textual constatada a lo largo de
su historia, tal como muestra la primera parte del presente trabajo.
Como es bien sabido, desde la antigiiedad latina la poética perdié su
campo especifico de estudio debido a que prim¢ el interés de persuadir
al auditorio, propio de la retérica.”? Desde entonces, ésta se redujo al
estudio de las figuras estilisticas.”

%0 Para Halliwell (1993, p. 68) la metéfora, paradigma de la eleccién lexical, pone
de manifiesto la ambivalencia de Aristételes respecto de la Aé€wc. En la Retdrica ella
tendria un poder casi filoséfico que permite observar las conexiones, mientras que
en los Tépicos es una fuente de oscuridad. La ambigiiedad platénica hacia la poesia,
que conjugaba la condena a la poesia con la devocién por el refinamiento artistico
determind, segun el autor, esta ambivalencia aristotélica.

1 Seguimos a Halliwell (1993) en varios aspectos relativos a la relacién entre
pensamiento y elocucién. No obstante, sus andlisis se limitan al libro III de la
Retdrica (caps. 1-12) y sélo subsidiariamente a la Poética.

92 Ducrot y Todorov 2003, p. 100 y Lépez Eire 2002, p. 259.

% Ricceur (1977, pp. 15-16) habla de la muerte de la retérica cuando ésta fue
eliminada de los planes de estudio de los colegios a mediados del siglo XIx.

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 29



108 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

BIBLIOGRAFIA

Las versiones griegas de los textos citados corresponden al Thesaurus Linguae
Graecae (TLG).

Bobes, E., G. Baamonde, M. Cueto, et al., 1995, Historia de la teoria literaria,
Gredos, Madrid, vol. I.

Bréhier, E., 1949, La Philosophie du Moyen Age, Editions Albin Michel, Paris.

Bonitz, H., 1961, Index Aristotelicus, en 1. Bekker (comp.), Aristotelis Opera,
vol. V] De Gruyter, Berlin.

Chroust, A.H., 1973, Aristotle. New Light on His Life and Some of His First Lost
Works, Routledge and Keagan Paul, Londres, vol. I.

Conley, T., 1994, “Notes on the Byzantine Reception of the Peripatetic Tradition
in Rhetoric”, en WW. Fortenbaugh, D. Mirhady (comps.), Peripatetic Rhetoric
after Aristotle, Rutgers University Press, New Brunswick, vol. VI, pp. 217-
242.

Cope, E.M., 1877, Commentary on the Rhetoric of Aristotle, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge, Mass. (Consultado en linea a través de The Perseus
Digital Library: <http://www.perseus.tufts.edu/>).

De Ste. Croix, G.E.M., 1988, La lucha de clases en el mundo griego antiguo, trad.
Tedfilo de Lozoya, Critica, Barcelona.

Diiring, 1., 1990, Aristételes, trad. Bernabé Navarro, Instituto de Investigaciones
Filoséficas-UNAM, México.

——, 1957, Aristotle and the Ancient Biographical Tradition, Goteborgs Univer-
sitets Arsskrift, Goteborg.

Else, G., 1957, Aristotle’s Poetics: The Argument, Harvard University Press, Cam-
bridge, Mass.

Flashar, H. (comp.), 2004, Die Philosophie der Antike, Band 3: Altere Akademie
Aristoteles Peripatos en Grundiss der Geschischte der Philosophie begriindet von
Friedriech Uberweg, véllig neu bearbeitete Ausgabe herausgegeben von Helmut
Holhey; 2. durchgesehene und erweiterte Auflage, Schwabe Verlag, Basel:
(8§ 3. Xenocrates, § 13.1 Das werk des Aristoteles, Organon).

Fortenbaugh, WW. y D. Mirhady (comps.), 1994, Peripatetic Rhetoric after Aris-
totle, Rutgers University Press, New Brunswick, vol. VI.

El presente trabajo muestra algunos resultados obtenidos en el marco del proyec-
to trianual de investigacion: “La Poética y la Retdrica de Aristételes. Entre la filosofia
y la literatura”, dirigido por G.M. Chichi, acreditado y financiado hasta el afio 2006
en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién de la Universidad Na-
cional de La Plata bajo el cédigo 11H 376, acreditado en el Programa de Incentivos
del PEN, Argentina. Si bien las investigaciones de la primera parte fueron reali-
zadas por G.M. Chichi (CONICET, UNLP) y las correspondientes a la segunda parte
por V. Suflol (CONICET, UNLP), la redaccién y la discusion de los temas y lecturas
expuestos fueron hechas en colaboracion. Las autoras agradecen las observaciones
y sugerencias recibidas de los arbitros anénimos de Didnoia.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 30



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 109

Freese, J.H., 1926, Aristotle in 23 Volumes, Harvard University Press, Cam-
bridge/Londres, vol. 22. (Consultado en linea a través de The Perseus Digital
Library: <http://www.perseus.tufts.edu/>).

Garcia Bacca, Juan David, 1945, Poética, trad., introd. y notas de J.D. Garcia
Bacca, Universidad Nacional Auténoma de México, México.

Garcia Yebra, Valentin, 1992, Poética de Aristdteles, ed. trilingiie, trad. Valentin
Garcia Yebra, Gredos, Madrid.

Gigon, O., 1968, “Cicero und Aristoteles”, Hermes, vol. 87, pp. 143-162.

Green, L.D., 1994, “The Reception of Aristotle’s Rhetoric in the Renaissance”,
en WW. Fortenbaugh y D. Mirhady (comps.), Peripatetic Rhetoric after Aris-
totle, Rutgers University Press, New Brunswick, vol. VI, pp. 320-348.

Halliwell, S., 1999, Aristotle. Poetics, Harvard University Press, Cambridge,
Mass./Londres (Loeb Classical Library, vol. 23).

——, 1998, Aristotle’s Poetics, The University of Chicago Press, Chicago.

, 1993, “Style and Sense in Aristotle’s Rhetoric Book 3”, Revue Internatio-

nal de Philosophie, no. 184, pp. 50-69.

, 1992, “Pleasure, Understanding and Emotion”, en A. Oksenberg Rorty

(comp.), Essays on Aristotle’s Poetics, Princeton University Press, Princeton,

pp. 241-260.

, 1987, The Poetics of Aristotle. Translation and Commentary, University of
North Carolina Press, Chapel Hill.

Heath, M., 1999, “The Universality of Poetry in Aristotle’s Poetics”, en L. Gerson
(comp.) Aristotle: Critical Assessments, Routledge, Londres, vol. IV, pp. 356—
371.

Hoffe, O., 1996, Aristoteles, Beck, Munich.

Kennedy, G., 1994, A New History of Classical Rhetoric, Princeton University
Press, Princeton.

—, 1959, “The Earliest Rhetorical Handbooks”, American Journal of Philo-
logy, vol. 80, pp. 69-178.

Kneale, W. y M. Kneale, 1980, El desarrollo de la légica, trad. Javier Muguerza,
Tecnos, Madrid.

Liddell, H.G. y R. Scott, 1940, A Greek-English Lexicon, Clarendon Press, Ox-
ford.

Lobel, E., 1933, The Greek Manuscripts of Aristotle’s Poetics, Oxford University
Press, Oxford.

Long, A.A., 1990, “Retdrica”, en E. Easterling y M.W. Knox (comps.), Historia
de la literatura griega cldsica, Madrid, Gredos, vol. 1, pp. 577-579.

Long, A.A. y D. Sedley, 1989, The Hellenistic Philosophers, Cambridge University
Press, Cambridge, vol. 1.

Lépez Eire, A., 2002, Poéticas y retéricas griegas, Sintesis, Madrid.

Lépez Farjeat, L.X., 2005, “Alfarabi y el rol de la poética”, Tépicos, no. 28,
pp. 273-303.

, inédito, “The Arab Reception of Aristotle’s Poetics”, proporcionado por

el autor en 2004.

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 31



110 GRACIELA MARTA CHICHI Y VIVIANA SUNOL

Lord, C., 1986, “On the Early History of the Aristotelian Corpus”, American
Journal of Philology, vol. 107, pp. 137-161.

Lucas, D.W,, 1978, Aristotle: Poetics, Clarendon Press, Oxford.

McKeon, R., 1965, “Rhetoric and Poetics in the Philosophy of Aristotle”, en
E. Olson (comp.), Aristotle’s Poetics and English Literature, The University
of Chicago Press, Chicago, pp. 201-236.

Minio-Paluello, L., 1955, “The Text of Aristotle’s Topics and Elenchi: The Latin
Tradition”, The Classical Quarterly, vol. 59, pp. 108-118.

Moraux, P, 1951, Les Listes anci()nnes des Ouvrages d’Aristote, Editions Univer-
sitaires de Louvain, Lovaina.

Racionero, Q., 1990, Aristételes. Retérica, Gredos, Madrid.

Reale, G., 1980, Storia della Filosofia Antica, Publiccazioni della Universita Cat-
tolica, Mildn, vol. V.

Ricceur, B, 1996, “Between Rhetoric and Poetics”, en A. Oksenberg Rorty
(comp.), Essays on Aristotle’s Rhetoric, University of California Press, Berke-
ley/Londres, pp. 324-384.

——, 1977, La metdfora viva, trad. Graziella Baravalle, Megalopolis, Buenos
Aires, pp. 14-71.

Ross, W.D., 1959, Ars Rhetorica. Aristotle, Clarendon Press, Oxford, 1959.

Runia, D., 1989, “Aristotle and Theophrastus Conjoined in the Writings of Ci-
cero”, en WW. Fortenbaugh y P Steinmetz (comps.), Cicero’s Knowledge of
Peripatos, Rutgers University Press, New Brunswick, vol. IV, pp. 23-38.

Scarre, C., 1995, The Penguin Historical Atlas of Ancient Rome, Penguin Books,
Londres.

Schlesinger, E., 1977, Aristételes. Poética, Emecé, Buenos Aires.

Schiitrumpf, E., 1991, “Hermagoras of Temnos and the Classification of Aris-
totle’s Works in the Neoplatonic Commentaries”, Mnemosyne, vol. 44,
nos. 1-2, pp. 96-105.

Smith, W., 1873, A Dictionary of Greek and Roman Biography and Mythology,
John Murray, Londres, vol. 2, pp. 445-449. (Consultado en linea a través de
The Ancient Library: <http://ancientlibrary.com>).

Sprute, J., 1982, Die Enthymemtheorie der Aristotelischen Rhetorik, Vandenhoe-
ck und Ruprecht, Gotinga.

Taran, L., 1981, “Moraux: Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos
bis Alexander von Aphrodisias”, Gnomon, vol. 53, pp. 721-750.

—, 1974, “Klaus Oehler, Antike Philosophie und byzantinisches Mittelalter”,
Gnomon, vol. 46, pp. 532-547.

Todorov, T., 2003, “Retdrica y estilistica”, en O. Ducrot y T. Todorov, Diccionario
Enciclopédico de las Ciencias del Lenguaje, Siglo XXI, Buenos Aires, pp. 92-97.

Uberweg, E y K. Prichter, 1960, Grundiss der Geschichte der Phiosophie, Benno
Schwabe, Basilea/Stuttgart, vol. II.

Warmington, E.H. (ed.), 1972, Diogenes Laertius, Lives of Eminent Philosophers,
With English Translation by R.D. Hicks, W. Heinemann, Londres, 1972 (Loeb
Classical Library, vol. I, libro V] 22-27, pp. 464-475.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 32



LA RETORICA Y LA POETICA DE ARISTOTELES 111

Watt, J.W.,, 1994, “Syriac Rhetorical Theory and Syriac Tradition of Aristotle’s
Rhetoric”, en WW. Fortenbaugh y D. Mirhady (comps.), Peripatetic Rhetoric
after Aristotle, Rutgers University Press, New Brunswick, vol. VI, pp. 243-
260.

Wieland, W., 1996, “Aristoteles und die Idee der poietischen Wissenschaft. Eine
vergessene philosophische Disziplin?”, en T. Grethlein y H. Leitner (comp.),
Inmitten der Zeit. Beitrdge zur europdischen Gegenwdrtsphilosophie. Festschrift
fiir Manfred Riedel, Kénigshausen und Neumann, Wiirzburg, pp. 479-505.

Xanthakis-Karamanos, G., 1980, Studies in Fourth-Century Tragedy, Akademia
Athenon, Atenas.

Recibido el 24 de marzo de 2006; aceptado el 31 de agosto de 2007.

Didnoia, vol. LII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60achi / 33



