
210 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

contractualista de Scanlon exige, a un mismo tiempo, tomar en consideración 
las consecuencias en la justificación de las acciones y respetar el valor intrín-
seco de la vida humana. Gracias a la excelente traducción de Ernest Weikert 
García, publicada por la editorial Paidós, se ha facilitado el acceso a este libro a 
los lectores de lengua castellana.

FAVIOLA RIVERA CASTRO

Instituto de Investigaciones Filosóficas 
Universidad Nacional Autónoma de México 

faviola@filosoficas.unam.mx 
faviolarivera@gmail.com

Gonzalo Serrano Escallón, La querella en torno al silogismo 1605–1704.
Conocimiento versus forma lógica, Universidad Nacional de Colombia,
Bogotá, 2006, 274 pp.

1 . Comentario general

Este libro de Gonzalo Serrano es resultado de una investigación muy cuida-
dosa y producto de una reflexión aguda sobre problemas fundamentales de la
historia de la lógica. Su conocimiento de los autores modernos, de la lógica y
de la silogística de Aristóteles, le ha permitido adentrarse adecuadamente en
los temas y señalar escrupulosamente las deudas que los “quejosos” modernos
tienen con el Estagirita, así como la “superación” leibniziana de esta propuesta
tradicional, al entender las limitaciones señaladas por los modernos y, al mismo
tiempo, recuperar, enriqueciéndola, tanto la forma lógica, reubicándola, como
la silogística con una relectura intencional.

No de menor importancia son sus observaciones acerca de los lazos que
unen a Descartes y a Locke en relación con la evidencia (como contenido de
las ideas y sus nexos), así como una ontología en que los fenómenos ocupan
un lugar importante.

Igualmente pertinentes son sus comentarios en torno a Hobbes, de quien
nos dice que su “aportación” en esta querella estaría en “acomodar la fuerza
de la forma silogística al curso natural del pensamiento” (p. 169). En cuanto a
la reformulación de la silogística en el caso de Gassendi: “Lo novedoso �� � �� es
creer que la mayor naturalidad de su propuesta se basa en que refleja el orden
del descubrimiento, sobre lo cual él mismo no profundiza” (p. 172).

Asimismo, es muy puntual en su tratamiento del Novum Organum baconiano
como una nueva metodología que, sin embargo, no se compara con la lógica
antigua.

Pero, por encima de las observaciones aisladas, el trabajo sistemático de aná-
lisis y comparación de los autores, que mantienen una controversia respecto a

Diánoia, vol. LI, no. 57 (noviembre 2006).

dianoia / d57res / 10



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 211

lo que Serrano denomina la “ontosilogística”, nos permite apreciar el fino apa-
rato interpretativo de que echa mano cuando nos comenta que esta “tradición”
está integrada por diversos elementos tanto aristotélicos como neoplatónicos
y cristianos. Esto obliga al examen cuidadoso de los argumentos que se esgri-
men en contra del silogismo, así como a la ubicación y contextualización de los
mismos, en la filosofía de cada autor analizado, por lo que me atrevo a decir
que el texto aquí presentado no sólo es útil para los estudiosos de la lógica
y de la historia de la filosofía moderna, sino para quienes están interesados
en el surgimiento y desarrollo de la ciencia nueva, así como para quienes se
interesan en cuestiones epistemológicas.

En esta controversia, desde la perspectiva de Serrano, quien sin duda sale
más fortalecido es Leibniz, por lograr rescatar aspectos fundamentales de la ló-
gica tradicional y a la vez proyectarlos, redefinidos y renovados, hasta el logi-
cismo de fines del siglo XIX y principios del siglo XX. Comparto ampliamente
este entusiasmo con Gonzalo en un escrito que intitulé “La querella de los
principios”. Sin embargo, a partir de la crítica leibniziana, el autor que en esta
confrontación queda un tanto opacado es Descartes, pues es leído desde una
perspectiva fuertemente idealista, casi solipsista, como quien, embelesado por
la claridad y distinción de las ideas, no ve la importancia de la demostración de
los principios, rebajando la necesidad de su verdad. No comparto esta lectura
del todo, pues no hace justicia a las diversas maneras en que Descartes se
refiere a la construcción del conocimiento.

Regresando al centro de la cuestión, quiero decir que es la primera vez que
encuentro un libro que estudia este tema de manera amplia, muy sugerente
y con una perspectiva muy precisa. Por lo cual, en su conjunto, es un logro
importante de su autor.

2 . Algunos aspectos relevantes del texto

En la introducción, Serrano pone de manifiesto el alcance de la querella en
torno al silogismo, en los términos de los autores que participaron de mane-
ra fundamental en ella en el siglo XVII. Los opositores son Bacon, Descartes,
Gassendi, Hobbes y Locke, mientras que Leibniz es el defensor.

El motivo fundamental del tratamiento del problema como querella sobre el
silogismo es que no hay un estudio que se centre en esta cuestión, sobre todo,
en los motivos epistemológicos y metodológicos que lo detonan, como auténti-
co conflicto de intereses entre los autores modernos.

La tradición frente a la cual reaccionan los autores modernos no es “la es-
colástica”, menos aún la “filosofía medieval”, sino lo que el autor llama la “on-
tosilogística”, concepto que guarda una semejanza importante en la materia,
aunque no en la extensión del término, con lo que yo he llamado, para mis
análisis de historia de la filosofía, “vía de reflexión ontológica”.

La estructura general del trabajo de Serrano busca mostrar que, así como
Bacon, Descartes y Locke se opusieron a la silogística tradicional, Leibniz rela-
tivizó esas objeciones (p. 32).

Diánoia, vol. LI, no. 57 (noviembre 2006).

dianoia / d57res / 11



212 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

La primera parte del libro trata, con gran cuidado, sobre los autores que
rechazan la silogística.

Por lo que toca a Bacon, el primer señalamiento fundamental es que el
Novum Organum no es una “nueva lógica comparable a la antigua” (p. 34), sino
que más bien se trata de: “una nueva metodología que orienta el pensamiento
dentro del mundo de la experiencia” (ibid.). El autor ve en la propuesta de
Bacon un rechazo a la tradicional estructura ontológica en la que se fundaba
el conocimiento del mundo natural.

Aunque Bacon reconoce que su lógica, o interpretación de la naturaleza,
comparte con la tradición el objetivo de auxiliar al entendimiento, por su fina-
lidad se aleja de ella ya que difiere en el orden de la demostración y en el punto
de partida de la investigación. Así, Serrano nos hace saber que el rechazo al
silogismo en Bacon tiene que ver con su concepción del saber y con su nueva
actitud ante la naturaleza. No sólo rechaza la autoridad y los prejuicios, sino
aspectos fundamentales de la silogística tradicional, como el valor de las pro-
posiciones intermedias para conectar verdades generales y experiencias parti-
culares, así como la ontología tradicional de las sustancias que no da cabida a
los procesos naturales, entendidos como dinámicos y operativos. Por otro lado,
el nominalismo orilla a una ruptura del paralelismo tradicional entre lógica y
realidad, con lo cual se requiere una redefinición de la lógica, puesto que se ha
abierto una brecha entre el pensamiento y la realidad. Para el autor: “el propó-
sito de Bacon es investigar la lógica del pensamiento empírico, la lógica de la
experiencia”. Si la tradición había atado el descubrimiento al proceso deductivo
a partir de principios, Bacon justamente busca los principios mismos, pues la
verdadera lógica busca los principios más allá de cada ciencia, para constituir
esa lógica general que comparten todas las ciencias, donde los principios no
son “supuestos”, sino “descubiertos”. A partir de esta caracterización, el autor
da su fallo, la nueva lógica no es sino un camino, una metodología hacia los
principios que, al igual que la información sensorial, tienen su correctivo en el
examen, en el juicio.

Gonzalo Serrano nos muestra cómo Bacon no sólo rechaza la demostración
silogística, porque no da cabida a la inducción, sino que los axiomas tienen el
papel de limitar los principios generales, más que de mantener la coherencia
formal, como lo hacían tradicionalmente.

Tras la nueva metodología hay una nueva ontología, Serrano nos la muestra:
la clave baconiana es investigar, pero no las formas de las sustancias, sino
las formas de las cualidades. “Bacon se ocupa de dar razón de la naturaleza
no desde el punto de vista de la inmensa variedad de los individuos a partir
de especies y sus géneros, sino a partir de los elementos más simples de las
experiencias sensibles que se tiene[n] de las cosas” (p. 72).

Con una característica más, la forma que se investiga en la experiencia no
es estática, sino dinámica, la forma en la que opera la naturaleza. Frente a esta
posibilidad, renunciar a la ciencia necesaria de los géneros no me parece un
gran sacrificio por parte de Bacon.

Diánoia, vol. LI, no. 57 (noviembre 2006).

dianoia / d57res / 12



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 213

A más de presentarnos la inducción baconiana, con gran acierto, Serrano
expresa con claridad cómo funciona el saber en Bacon cuando asevera:

En la medida en que Bacon busca las formas está en una actitud contem-
plativa; en la medida en que las busca a partir de la experiencia, procede
inductivamente y en la medida en que hace depender la forma buscada
de su producción natural reduce la verdad científica a operación efectiva y
está en actitud práctica. (p. 83)

Para concluir con el capítulo dedicado a Bacon, Serrano nos ofrece un resu-
men puntual de los aspectos que ha venido desarrollando, entre éstos destacan:
primero, la inversión de la racionalidad que Bacon lleva a cabo en el sentido de
legitimar los principios en que se funda el conocimiento; segundo, que en su ca-
mino investigativo Bacon deja a un lado los modelos estáticos y contemplativos
para aproximarse al modo de operar de la naturaleza; así no busca sustancias
sino “formas” sensibles, esto es, acontecimientos, procesos o fenómenos, a fin
de establecer su ley o modo de operación para, de ser posible, reproducirlos.
Finalmente, en la inducción completa los axiomas se ven limitados por el modo
de experimentar, por las formas sensibles y por su carácter operativo.

En cuanto al rechazo cartesiano al silogismo, Serrano señala que Descar-
tes busca una nueva manera de filosofar, pues encuentra que la dialéctica en
uso le da más importancia a la normatividad que al estado mental y cognitivo
del disputante. Como la silogística forma parte de la dialéctica, que más bien
busca persuadir, obviamente Descartes la desechará a favor de una lógica de-
mostrativa que conduzca nuestra mente a la verdad y a la claridad sobre los
principios. Como bien glosa Serrano, hay que: “renovar los estudios filosóficos
como investigación de la verdad, en contraposición a la manera tradicional de
concebir la filosofía como sistema de verdades establecidas” (p. 103).

Descartes rechaza el silogismo y, en general, los procedimientos sintéticos
que van de los principios a las consecuencias. Considero que esta afirmación
de Serrano tiene una aplicación muy clara a la filosofía natural cartesiana, que
no puede ser entendida como un sistema deductivo de verdades, más o menos
apriorísticas y sin contacto con la experiencia. Los principios deben, en Descar-
tes, poderse sostener como verdades y no sólo ser formalmente asumidos como
premisas.

En la disputa entre forma y materia, para Descartes la materia del conoci-
miento o evidencia es anterior a las formas que se descubren en las evidencias
y, entonces, pueden elevarse a preceptos formales. Por ello, Serrano afirma que
Descartes no requiere los principios, ni de contradicción ni de inferencia como
formas precedentes, porque más bien los descubre y fundamenta. En esta bús-
queda, Descartes usa la intuición en lo que Serrano denomina la “reducción a
la evidencia”. Así: Si sólo puede demostrarse lo que ya se sabe (deductivamente),
entonces se llega a saber (por intuición).

Esto está en absoluta consonancia con algunas afirmaciones que se encuen-
tran en las Reglas, a saber, que algunas ideas innatas forman parte de la estruc-

Diánoia, vol. LI, no. 57 (noviembre 2006).

dianoia / d57res / 13



214 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

tura de la buena mente. Por ello, afirma Serrano, no sé hasta qué punto escanda-
lizado, que: “el principio de no contradicción pertenece más a la constitución
de nuestra mente que a la verdad misma, adhiriendo al aspecto psicológico,
dejando de lado aspectos ontológicos y metafísicos de tal principio” (p. 125).

La consecuencia que de esto extrae Leibniz, y Serrano que lo sigue, es que
por muy claras y distintas que sean las verdades cartesianas, fincadas en el
más puro intuitivo y directo examen de la mente atenta, no se salvan de caer
en contradicción. Creo que esta conclusión no toma en cuenta, por un lado, ni
la salvaguarda metafísica de la garantía divina, ni los ejemplos más rigurosos
del análisis conceptual cartesiano.

Serrano nos entrega, al final del capítulo sobre Descartes, una síntesis ilus-
trativa. Descartes deja atrás el terreno lógico-metafísico de los términos y la
función del silogismo, para pasar al terreno lógico-epistémico. Deja así el pen-
samiento discursivo por las proposiciones como unidades lógicas mínimas que,
para él, expresan los conocimientos y sus condiciones: “el referente de los
pensamientos �� � �� pasará del ser de las cosas y su forma más destacada, la
sustancia, a los estados de cosas y sus relaciones de que consta el mundo de la
experiencia o de la apariencia (p. 146).

Aquí algo muy importante, que me parece debe tenerse en cuenta, es que en
los estados de cosas o experiencias se buscan ciertas propiedades que se com-
paran y cuantifican, como la figura, el tamaño o la rapidez, que se entienden
como cualidades intrínsecas de las partículas que configuran los elementos,
que son distintos modos de una misma naturaleza material extensa. Por ello,
creo que hay que matizar el asunto de la sustancia, pues Descartes sigue pen-
sando en la sustancia, su naturaleza y sus modos en un nivel metafísico, aun
cuando los modos concretos de los cuerpos sensibles sólo puedan ser tratados
como apariencias o fenómenos, de cuya observación hay que extraer la regla
general de su comportamiento.

La parte de Locke en esta “querella” me parece muy atinadamente expuesta.
Serrano refiere cómo la ontología de la silogística tradicional es la de los gé-
neros y especies, en tanto que el nominalismo se limita a los individuos con lo
que los universales, dice el autor, dramáticamente, se “disuelven”; yo diría que
se intenta relegarlos y degradarlos, aunque aparecen en todo el pensamiento
empirista como “ideas generales”, “ideas abstractas”, “ideas de reflexión com-
plejas” o extrañas “ideas filosóficas”.

Por otro lado, Serrano encuentra la vía naturalista en el tratamiento del
razonamiento que hacen los empiristas frente al formalismo “artificial “ de la
silogística; de ahí que el pensamiento intuitivo y evidente sea más persuasivo
para Locke, que el formalmente demostrativo, razón por la cual lo encuentra
más próximo a Descartes que a Bacon, algo que comparto, pues Locke, en más
de un sentido, es un cartesiano. Además, estar en contra del deductivismo no
implica proponer un método inductivo à la Bacon, puesto que la meta de Locke
no es llegar a una ley universal, cuanto que las ideas y sus conexiones sean
claramente intuidas, como bien observa Serrano.

Diánoia, vol. LI, no. 57 (noviembre 2006).

dianoia / d57res / 14



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 215

Para nuestro autor, Locke y Descartes representan la crítica a la posición
tradicional, en tanto privilegiaba la precedencia de la forma lógica y ambos
proponen el razonamiento basado en evidencias y sus relaciones, aunque yo
agregaría que no es lo mismo la evidencia o intuición racional en Descartes
que la empírica en Locke.

Finalmente, en lo que hace a Leibniz, no sólo es el contrapunto de la querella
que examina Serrano, sino que es, en mi opinión, la parte más disfrutable del
texto.

Leibniz pasa del conocimiento intuitivo, que le atribuye a Descartes, al pen-
samiento simbólico (ciego), por su importancia desde el punto de vista de la
forma, que retoma de Aristóteles como “esquema” inferencial. Para Serrano, lo
que Leibniz defiende realmente es la precedencia de la forma lógica en nuestros
razonamientos.

A este respecto, algo que me parece fundamental comentar es que Serrano
nos hace ver que Descartes y Locke se atienen a la materia del conocimiento,
dejando fuera la forma, ya que les parece que la forma no alcanza a los par-
ticulares, por lo que el conocimiento en estos autores carece de universalidad
y necesidad. De nueva cuenta, en el caso de Descartes habría que matizar que
la metafísica sirve de apoyo a la filosofía natural, y que en ese fundamento
las ideas innatas y evidentes se entienden como intuiciones racionales y no
empíricas.

Leibniz critica, de sus antecesores modernos, el desprecio a la forma lógica.
Serrano resume la situación histórica de manera muy interesante:

ante un culto simplista por la forma lógica, con su consecuente divorcio
del contenido, viene la reacción que pone el énfasis en el contenido del
pensamiento y la facultad de la intuición o el recurso a la experiencia; y
viceversa, ante un culto desmesurado por el contenido, con su consecuen-
te pérdida de rigor por perseguir el curso fáctico de la experiencia y la
intuición, vuelve el llamado al orden mediante el recurso a la forma que
regulariza los procesos de pensamiento. (p. 204)

Ahora bien, la nueva perspectiva de la investigación formal, que abre Leib-
niz, es que encuentra una lógica que puede dar cuenta de los individuos, que
privilegia la forma lógica y que, incluso, admite la silogística, pero desde una
perspectiva intencional y no extensional, lo cual posibilita dar cuenta de las
sustancias individuales que conforman lo real.

Leibniz se da cuenta de que es necesario anteponer a las ideas claras y
distintas el principio lógico de “no contradicción”, para que tales ideas no
caigan en el absurdo, puesto que, en Descartes, este principio ocupa un lugar
secundario, en tanto que, en Leibniz, es a tal punto fundamental que Dios
mismo “se somete a él”. Aquí surge la vieja polémica medieval de la potentia
Dei ordinata y la potentia Dei absoluta. Creo que tanto Descartes como Leibniz
suscriben la primera propuesta, aun cuando Descartes muestra alguna clase de
voluntarismo, sobre todo en la parte última de Los principios de la filosofía.

Diánoia, vol. LI, no. 57 (noviembre 2006).

dianoia / d57res / 15



216 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

Una última cuestión que deseo destacar es la reinterpretación leibniziana
de la forma lógica intrínseca. Serrano hace plausible cómo Leibniz se dirige
a la realidad a través del juicio verdadero o juicio de inclusión del predicado
en el sujeto, con lo cual Leibniz alcanza una lógica del ser de la sustancia (las
mónadas) de lo verdadero.

En suma, al hacer el balance general, el ganador de esta disputa es Leibniz,
pues en esta querella contra el silogismo los quejosos fueron superados, no en
los términos de una disputa formal vacía, sino con la reformulación de la lógica
que la revitalizó con muy importantes consecuencias a futuro.

LAURA BENÍTEZ

Instituto de Investigaciones Filosóficas
Universidad Nacional Autónoma de México

grobet@servidor.unam.mx

Luis Eduardo Hoyos (comp.), Relativismo y racionalidad, Unibiblos, Uni-
versidad Nacional de Colombia, Bogotá, 2005, 425 páginas.

Relativismo y racionalidad es el resultado de las labores iniciadas en el año 2000 
por el grupo de investigación que lleva el mismo nombre. Este grupo, dirigido 
por Luis Eduardo Hoyos, editor del libro, logró convocar en el mes de 
septiembre de 2002 a un importante número de filósofos iberoamericanos en el 
marco del Séptimo Coloquio Iberoamericano de Filosofía, que en esa ocasión 
se celebró en los predios de la Universidad Nacional de Colombia. La razón de 
que el certamen tuviese como tema “Relativismo y racionalidad” es explicada 
por Hoyos en la introducción del libro:

En su famosa exposición de los principales argumentos que eran el re-
sultado del quehacer escolar de los escépticos antiguos y que se conoce 
con el nombre de Esbozos pirrónicos, Sexto Empírico situó el tipo de argu-
mentación escéptico, o tropo, llamado de la relatividad, en el octavo de los 
primeros tropos, pero advirtió que éste podría ser considerado como el 
argumento que los comprendía a todos. Con ello supo indicar que el 
problema de la relatividad, el problema de hallar criterios más o menos 
estables para tener algo por verdadero —o también por objetivo—, consti-
tuye uno de los problemas esenciales de esa curiosa actividad investigativa 
que desde hace mucho tiempo conocemos con el nombre de “filosofía”. Si 
fuera aceptable, como creía Sexto, que ese problema no tiene solución, tal 
vez la filosofía no existiría. Pero la creencia en que ese problema ha sido ya 
resuelto tampoco brindaría la mejor razón de ser a la filosofía. De esa 
paradójica situación parecen ser conscientes los más importantes 
desarrollos filosóficos de nuestra época. (p. 11)

Diánoia, volumen LI, número 57 (noviembre 2006): pp. 216–223.

dianoia / d57res / 16


