Resefia de Mujeres y poder, un manifiesto

Mary Beard es una reconocida profesora de Literatura Cldsica en la Uni-
versidad de Cambridge e integrante del Newnham College. Es autora de
numerosos libros y articulos, incluyendo Pompeii: Life of a Roman Town, que
gano el Premio de Historia Wolfson. Es parte de la academia britdnica y con
frecuencia participa en la radio y televisién inglesas. En 2016, se le otorg6 el
premio Princesa de Asturias de Ciencias Sociales.

Este libro busca explicar los mecanismos que silencian a las mujeres,
evitan que se les tome en cuenta y las excluyen —algunas veces de una
manera muy literal— del poder y cémo dichos mecanismos se encuentran
profundamente entreverados en la cultura occidental. Su objetivo es brindar
una perspectiva amplia de la relacién culturalmente enrarecida entre la voz
de las mujeres y la esfera ptiblica donde se crean el discurso, el debate y el
comentario en el sentido mas amplio.

En Occidente, silenciar a las mujeres ha sido una préctica milenaria. Los
ejemplos literarios empiezan con Telémaco, quien es consciente de que parte
de crecer es aprender a tomar el control del discurso ptiblico y silenciar a la
parte femenina de la especie, en este caso, a su madre Penélope. Otro ejemplo
son las Metamorfosis de Ovidio, en que la idea recurrente es la de silenciar a
las mujeres mediante su transformacién. Las tinicas excepciones en que a las
mujeres se les permite hablar sin reparos, en la literatura cldsica, es cuando
estdn al borde de la muerte, cuando son victimas o mdrtires. Y solo hablan
por ellas mismas, nunca por la comunidad. Esto se debe a que el discurso
publico era un atributo definitorio de la masculinidad. De hecho, segtin un
tratado cientifico de la antigtiedad, una voz grave indicaba valor masculino y
una voz aguda cobardia femenina. De manera que desde antafio tenemos una
idea fija de lo que es bueno y malo en la oratoria, y a quién se debe escuchar.

Debate Feminista 56 (2018), pp. 115-118
ISSN: 0188-9478, Ano 28,vol.56 / octubre de 2018-marzo de 2019 /

http://dx.doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2018.56.07

© 2018 Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de
Género. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).



Alejandra Tapia

Se dice que en las redes sociales las mujeres “lloriquean” y se quejan.
Cuando varios hombres describen la participacion de las mujeres, las palabras
importan, porque su objetivo es restar autoridad, fuerza y humor de aquello
que las mujeres tienen que decir. Reposicionan a las mujeres en la esfera de
lo doméstico al trivializar sus palabras. Es mds, cuando una mujer expresa
un punto de vista controversial, poco popular o diferente, se interpreta como
una sefial de su estupidez. No es que se esté en desacuerdo: es que es tonta
e ignorante; es decir, la reaccion es desproporcionadamente hostil, mds alld
de una critica o enojo justos.

Entre mds se observan las amenazas e insultos que reciben las mujeres,
mds parecen encajar en viejos patrones. No importa mucho la linea que tome
una mujer; si se aventura en algin terreno tradicionalmente masculino, el
abuso llega de una forma o de otra. No es lo que diga lo que lo provoca,
sino el simple hecho de que lo esté diciendo. Las amenazas incluyen un
repertorio bastante predecible de violacién, bombardeo, asesinato y asi su-
cesivamente; todas estdn dirigidas a silenciar a la mujer. “Callate, puta” es
una frase bastante comtn y pareciera que las mujeres deben seguir el consejo
de “aguantar y callarse”, corriendo el riesgo de dejar que los abusivos de
siempre se aduefien de la discusién sin que nadie los desafie.

¢Coémo hacer para que el punto de vista de las mujeres se escuche?
(Como formar parte de la discusién? Si hay algo que une a las mujeres de
todos los origenes, colores, tendencias politicas y profesiones, es la expe-
riencia cldsica de la intervencién fallida. Aquellas que logran expresarse con
mucha frecuencia suelen adoptar alguna versiéon del andrégino, haciendo
referencia consciente a ciertos aspectos de la retérica masculina. Eso fue lo
que hizo Margaret Thatcher cuando se entrené para bajar el timbre de su
vozy asi gané la autoridad que sus asesores consideraban que le faltaba. Sin
embargo, todas las tdcticas de ese tipo tienden a provocar que las muje-
res sigan sintiéndose afuera. Para ponerlo sin rodeos, hacer que las mujeres
pretendan ser hombres puede ser una solucién rdpida, pero no atiende la
esencia del problema.

Es necesario pensar mds profundamente en las reglas de las actuaciones
retdricas de las mujeres. Con esto, la autora no se refiere al viejo cliché de
que “los hombres y las mujeres hablan diferentes idiomas” —y si lo hacen,
es porque se les ha ensefiado diferentes idiomas— ni busca sugerir que nos
vayamos por la via de la psicologia pop de que los hombres son de Marte y
las mujeres son de Venus. Su intucién es que necesitamos regresar a algunos

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 116
Ano 28,vol. 56 / octubre de 2018-marzo de 2019 /115-118



Resena

de los principios sobre la indole de la autoridad hablada, sobre lo que la
constituye y como hemos aprendido a escuchar a la autoridad.

Es una realidad que hoy en dia hay mds mujeres en posiciones de poder
que hace diez o cincuenta afios. Sin embargo, la premisa bdsica es que el
modelo mental y cultural en torno a una persona poderosa sigue siendo re-
sueltamente masculino. En otras palabras, no tenemos una imagen para una
mujer poderosa, excepto una que se parece bastante a un hombre, porque la
debilidad tiene género femenino. Si queremos que las mujeres como género
—y no solo unos cuantos individuos determinados— tengan su lugar dentro
de las estructuras del poder, serd necesario pensar mas en cémo y por qué
pensamos como lo hacemos.

El pensamiento griego ha ofrecido a nuestra imaginacién una serie de
mujeres inolvidables: Medea, Clitemnestra y Antigona, entre muchas otras.
No son, sin embargo, modelos a seguir; de hecho, estdn muy lejos de ello. En
gran parte, se presentan como abusadoras en lugar de usuarias del poder. Lo
toman de manera ilegitima, de una forma que conduce al caos, a la fractura
del Estado, ala muerte y a la destruccion. De hecho, es el lio que las mujeres
hacen con el poder, en el mito griego, lo que justifica su exclusion en la vida
real y justifica el gobierno de los hombres. La 16gica inquebrantable de estas
historias es que las mujeres deben ser destituidas y puestas en su lugar.

El punto es simple pero importante: en la historia occidental hay una
separacion radical, real, cultural e imaginaria entre las mujeres y el poder.
La cabeza de Medusa, una de las tres hermanas miticas conocidas como las
Gorgonas, es uno de los méds antiguos simbolos del dominio masculino so-
bre los peligros destructivos que ha representado la posibilidad misma del
poder femenino. Incluso hoy en dia, la decapitacion sigue siendo un simbolo
cultural de oposicién al poder de las mujeres. La cabeza de Angela Merkel
se ha superpuesto una y otra vez a la imagen de Caravaggio. Sin embargo,
es con Hillary Clinton con quien vemos el tema de la Medusa en su més
abrupta y desagradable reinterpretacion.

¢ Qué se necesita para construir cada vez mds espacios de poder para las
mujeres? Aqui, es preciso distinguir entre una perspectiva individual y otra
colectiva. Si observamos a algunas de las mujeres que “la hicieron”, veremos
que las tacticas y estrategias detrds de su éxito no se reducen simplemente
a imitar modismos masculinos. Algo que muchas de estas mujeres compar-
ten es la capacidad para revertir a su favor los simbolos que usualmente se
niegan a las mujeres. En otras palabras, no hay que ser “uno de ellos”, sino

117 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 28,vol.56 / octubre de 2018-marzo de 2019 /115-118



Alejandra Tapia

forjar un territorio independiente para nosotras, para ganar poder y libertad
mas alla de la exclusion.

Si no se percibe que las mujeres estdn completamente dentro de las
estructuras del poder, quiza sea necesario redefinir el poder, antes que a
las mujeres. El tipo de poder a que Beard se refiere es la capacidad para
tener un impacto real, hacer una diferencia en el mundo; es el derecho a
ser tomadas en serio, tanto individual como grupalmente. Es un poder que
muchas mujeres quieren y sienten que no tienen.

Este libro demuestra de manera efectiva la relacién problemadtica entre
la voz de las mujeres, el poder y la esfera de lo ptblico. A pesar de que este
problema es muy afiejo, si queremos avanzar con pasos mds firmes hacia la
igualdad, es necesario lanzarlo y relanzarlo a la mesa de discusién, debatirlo
y desafiar a quienes buscan silenciar a las mujeres. Si bien una posible desven-
taja del libro es que deja muy abierta la manera en que se puede resolver el
problema de las mujeres y el poder, es claro que no hay respuestas faciles ni
inmediatas, y que ninguna propuesta serd sencilla, dada la amplitud y comple-
jidad de la cuestion. Se menciona la apropiacién de los simbolos masculinos a
nuestro favor, se habla de replantear nuestra nocién de poder; al final parece
que serd necesaria mucha creatividad y resistencia para superar aquello y a
aquellos que buscan silenciarnos y replegarnos en la esfera de lo doméstico
mediante violencias de todo tipo. Queda la posibilidad de desafiar siempre
el silencio y a quienes buscan acallarnos, como lo planteara la Premio Nobel
de la Paz, Malala Yousafzai: “Tenfamos dos opciones, estar calladas y morir
o hablar y morir, y decidimos hablar”.

Referencias

Beard, Mary. (2018). Mujeres y poder, un manifiesto. Barcelona: Critica. Traduccion: Silvia

Furio, 112 pp.

Alejandra Tapia

Centro de Investigaciones y Estudios de Género,

Universidad Nacional Auténoma de México, Ciudad de México, México
Correo electrénico: alejandra_tapia@cieg.unam.mx

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 118
Ano 28,vol. 56 / octubre de 2018-marzo de 2019 /115-118



