
Debate Feminista 56 (2018), pp. 115-118 
issn: 0188-9478,  Año 28, vol. 56 / octubre de 2018-marzo de 2019 / 

http://dx.doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2018.56.07
© 2018 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de 
Género. Este es un artículo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

Reseña de Mujeres y poder, un manifiesto

Mary Beard es una reconocida profesora de Literatura Clásica en la Uni-
versidad de Cambridge e integrante del Newnham College. Es autora de 
numerosos libros y artículos, incluyendo Pompeii: Life of a Roman Town, que 
ganó el Premio de Historia Wolfson. Es parte de la academia británica y con 
frecuencia participa en la radio y televisión inglesas. En 2016, se le otorgó el 
premio Princesa de Asturias de Ciencias Sociales.

Este libro busca explicar los mecanismos que silencian a las mujeres, 
evitan que se les tome en cuenta y las excluyen —algunas veces de una 
manera muy literal— del poder y cómo dichos mecanismos se encuentran 
profundamente entreverados en la cultura occidental. Su objetivo es brindar 
una perspectiva amplia de la relación culturalmente enrarecida entre la voz 
de las mujeres y la esfera pública donde se crean el discurso, el debate y el 
comentario en el sentido más amplio. 

En Occidente, silenciar a las mujeres ha sido una práctica milenaria. Los 
ejemplos literarios empiezan con Telémaco, quien es consciente de que parte 
de crecer es aprender a tomar el control del discurso público y silenciar a la 
parte femenina de la especie, en este caso, a su madre Penélope. Otro ejemplo 
son las Metamorfosis de Ovidio, en que la idea recurrente es la de silenciar a 
las mujeres mediante su transformación. Las únicas excepciones en que a las 
mujeres se les permite hablar sin reparos, en la literatura clásica, es cuando 
están al borde de la muerte, cuando son víctimas o mártires. Y solo hablan 
por ellas mismas, nunca por la comunidad. Esto se debe a que el discurso 
público era un atributo definitorio de la masculinidad. De hecho, según un 
tratado científico de la antigüedad, una voz grave indicaba valor masculino y 
una voz aguda cobardía femenina. De manera que desde antaño tenemos una 
idea fija de lo que es bueno y malo en la oratoria, y a quién se debe escuchar. 



Alejandra Tapia

116Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 28, vol. 56 / octubre de 2018-marzo de 2019 / 115-118      

Se dice que en las redes sociales las mujeres “lloriquean” y se quejan. 
Cuando varios hombres describen la participación de las mujeres, las palabras 
importan, porque su objetivo es restar autoridad, fuerza y humor de aquello 
que las mujeres tienen que decir. Reposicionan a las mujeres en la esfera de 
lo doméstico al trivializar sus palabras. Es más, cuando una mujer expresa 
un punto de vista controversial, poco popular o diferente, se interpreta como 
una señal de su estupidez. No es que se esté en desacuerdo: es que es tonta 
e ignorante; es decir, la reacción es desproporcionadamente hostil, más allá 
de una crítica o enojo justos.

Entre más se observan las amenazas e insultos que reciben las mujeres, 
más parecen encajar en viejos patrones. No importa mucho la línea que tome 
una mujer; si se aventura en algún terreno tradicionalmente masculino, el 
abuso llega de una forma o de otra. No es lo que diga lo que lo provoca, 
sino el simple hecho de que lo esté diciendo. Las amenazas incluyen un 
repertorio bastante predecible de violación, bombardeo, asesinato y así su-
cesivamente; todas están dirigidas a silenciar a la mujer. “Cállate, puta” es 
una frase bastante común y pareciera que las mujeres deben seguir el consejo 
de “aguantar y callarse”, corriendo el riesgo de dejar que los abusivos de 
siempre se adueñen de la discusión sin que nadie los desafíe.

¿Cómo hacer para que el punto de vista de las mujeres se escuche? 
¿Cómo formar parte de la discusión? Si hay algo que une a las mujeres de 
todos los orígenes, colores, tendencias políticas y profesiones, es la expe-
riencia clásica de la intervención fallida. Aquellas que logran expresarse con 
mucha frecuencia suelen adoptar alguna versión del andrógino, haciendo 
referencia consciente a ciertos aspectos de la retórica masculina. Eso fue lo 
que hizo Margaret Thatcher cuando se entrenó para bajar el timbre de su 
voz y así ganó la autoridad que sus asesores consideraban que le faltaba. Sin 
embargo, todas las tácticas de ese tipo tienden a provocar que las muje-
res sigan sintiéndose afuera. Para ponerlo sin rodeos, hacer que las mujeres 
pretendan ser hombres puede ser una solución rápida, pero no atiende la 
esencia del problema.

Es necesario pensar más profundamente en las reglas de las actuaciones 
retóricas de las mujeres. Con esto, la autora no se refiere al viejo cliché de 
que “los hombres y las mujeres hablan diferentes idiomas” —y si lo hacen, 
es porque se les ha enseñado diferentes idiomas— ni busca sugerir que nos 
vayamos por la vía de la psicología pop de que los hombres son de Marte y 
las mujeres son de Venus. Su intución es que necesitamos regresar a algunos 



117

Reseña

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 28, vol. 56 / octubre de 2018-marzo de 2019 / 115-118  

de los principios sobre la índole de la autoridad hablada, sobre lo que la 
constituye y cómo hemos aprendido a escuchar a la autoridad.

Es una realidad que hoy en día hay más mujeres en posiciones de poder 
que hace diez o cincuenta años. Sin embargo, la premisa básica es que el 
modelo mental y cultural en torno a una persona poderosa sigue siendo re-
sueltamente masculino. En otras palabras, no tenemos una imagen para una 
mujer poderosa, excepto una que se parece bastante a un hombre, porque la 
debilidad tiene género femenino. Si queremos que las mujeres como género 
—y no solo unos cuantos individuos determinados— tengan su lugar dentro 
de las estructuras del poder, será necesario pensar más en cómo y por qué 
pensamos como lo hacemos.

El pensamiento griego ha ofrecido a nuestra imaginación una serie de 
mujeres inolvidables: Medea, Clitemnestra y Antígona, entre muchas otras. 
No son, sin embargo, modelos a seguir; de hecho, están muy lejos de ello. En 
gran parte, se presentan como abusadoras en lugar de usuarias del poder. Lo 
toman de manera ilegítima, de una forma que conduce al caos, a la fractura 
del Estado, a la muerte y a la destrucción. De hecho, es el lío que las mujeres 
hacen con el poder, en el mito griego, lo que justifica su exclusión en la vida 
real y justifica el gobierno de los hombres. La lógica inquebrantable de estas 
historias es que las mujeres deben ser destituidas y puestas en su lugar. 

El punto es simple pero importante: en la historia occidental hay una 
separación radical, real, cultural e imaginaria entre las mujeres y el poder. 
La cabeza de Medusa, una de las tres hermanas míticas conocidas como las 
Gorgonas, es uno de los más antiguos símbolos del dominio masculino so-
bre los peligros destructivos que ha representado la posibilidad misma del 
poder femenino. Incluso hoy en día, la decapitación sigue siendo un símbolo 
cultural de oposición al poder de las mujeres. La cabeza de Angela Merkel 
se ha superpuesto una y otra vez a la imagen de Caravaggio. Sin embargo, 
es con Hillary Clinton con quien vemos el tema de la Medusa en su más 
abrupta y desagradable reinterpretación. 

¿Qué se necesita para construir cada vez más espacios de poder para las 
mujeres? Aquí, es preciso distinguir entre una perspectiva individual y otra 
colectiva. Si observamos a algunas de las mujeres que “la hicieron”, veremos 
que las tácticas y estrategias detrás de su éxito no se reducen simplemente 
a imitar modismos masculinos. Algo que muchas de estas mujeres compar-
ten es la capacidad para revertir a su favor los símbolos que usualmente se 
niegan a las mujeres. En otras palabras, no hay que ser “uno de ellos”, sino 



Alejandra Tapia

118Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 28, vol. 56 / octubre de 2018-marzo de 2019 / 115-118      

forjar un territorio independiente para nosotras, para ganar poder y libertad 
más allá de la exclusión. 

Si no se percibe que las mujeres están completamente dentro de las 
estructuras del poder, quizá sea necesario redefinir el poder, antes que a 
las mujeres. El tipo de poder a que Beard se refiere es la capacidad para 
tener un impacto real, hacer una diferencia en el mundo; es el derecho a 
ser tomadas en serio, tanto individual como grupalmente. Es un poder que 
muchas mujeres quieren y sienten que no tienen. 

Este libro demuestra de manera efectiva la relación problemática entre 
la voz de las mujeres, el poder y la esfera de lo público. A pesar de que este 
problema es muy añejo, si queremos avanzar con pasos más firmes hacia la 
igualdad, es necesario lanzarlo y relanzarlo a la mesa de discusión, debatirlo 
y desafiar a quienes buscan silenciar a las mujeres. Si bien una posible desven-
taja del libro es que deja muy abierta la manera en que se puede resolver el 
problema de las mujeres y el poder, es claro que no hay respuestas fáciles ni 
inmediatas, y que ninguna propuesta será sencilla, dada la amplitud y comple-
jidad de la cuestión. Se menciona la apropiación de los símbolos masculinos a 
nuestro favor, se habla de replantear nuestra noción de poder; al final parece 
que será necesaria mucha creatividad y resistencia para superar aquello y a 
aquellos que buscan silenciarnos y replegarnos en la esfera de lo doméstico 
mediante violencias de todo tipo. Queda la posibilidad de desafiar siempre 
el silencio y a quienes buscan acallarnos, como lo planteara la Premio Nobel 
de la Paz, Malala Yousafzai: “Teníamos dos opciones, estar calladas y morir 
o hablar y morir, y decidimos hablar”.

Referencias

Beard, Mary. (2018). Mujeres y poder, un manifiesto. Barcelona: Crítica. Traducción: Silvia 
Furió, 112 pp.

Alejandra Tapia
Centro de Investigaciones y Estudios de Género,

Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México, México
Correo electrónico: alejandra_tapia@cieg.unam.mx


