1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 96

o

La brujeria como discurso politico entre
los tobas del Chaco argentino

Carlos A. Salamanca y Florencia C. Tola

INTRODUCCION

N ESTE TRABAJO NOs proponemos analizar las

nuevas formas de accion politica y las practi-
cas de brujeria en contextos periurbanos y ru-
rales entre los tobas orientales del Chaco argentino.
96 4 Los tobas, pertenecientes a la familia lingiiistica Guay-
curd y autodenominados qom, estdn ubicados en el Gran
Chaco (Argentina, Bolivia y Paraguay). Antes de la con-

quista y colonizacion eran cazadores-recolectores que
se organizaban en bandas bilaterales endégamas com-
puestas de un ntimero variable de familias extensas. Estas
bandas, identificadas con nombres distintivos, erraban
por un territorio conocido y determinado, “reuniéndose

para formar unidades sociales méds grandes para cele-

brar la estacion de la algarroba, y cuando los cardtime-
nes de peces remontaban los rios” (Miller, 1979: 27). En un

CARLOS A. SALAMANCA: Arquitecto de la Universidad Piloto de Co-
lombia (Bogotd), doctorando en antropologia social y etnografia
de I’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (Paris, Francia).
FLORENCIA TOLA: Antrop6loga de la Universidad de Buenos Aires,
Becaria del CONICET, doctoranda en antropologia social y etno-
grafia de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris,

Francia.

Agradecemos a Pablo Wright por sus ricos comentarios que con-
tribuyeron con la revision del texto, y a Marc Augé por su lectura

final.

Desacatos, nim. 9, primavera-verano 2002, pp. 96-116.

o

nivel intermedio de la organizacién social, las “tribus”
correspondian a la unién de varias bandas, posefan un
nombre comun y eran preferentemente endégamas.
Sin embargo, en el plano de la identidad étnica, la orga-
nizacion social se caracterizaba por un bajo nivel de co-
lectivizacion de las tribus si bien eran frecuentes las
interacciones entre bandas de diferentes grupos lingiiis-
ticos (Braunstein y Miller, 1999). La unidad politica de la
tribu dependia de las caracteristicas de la red de alianzas
entre bandas, familias e individuos. El liderazgo no au-
toritario correspondia a ciertos jefes de familias extensas,
algunos de ellos shamanes (Miller, 1977), que se distin-
guian por su coraje, sus cualidades oratorias y su capa-
cidad de mantener la cohesién grupal en funcién de las
relaciones externas e internas a la banda.

En la actualidad, en Argentina los tobas se hallan es-
tablecidos en comunidades sedentarias agricolas en las
provincias de Salta, Chaco y Formosa. Desde los afios
sesenta una gran cantidad de aborigenes comenz6 a
migrar a las ciudades, creandose por lo tanto, nuevos
asentamientos en las cercanias de algunas de las grandes
ciudades del pais. En estos nuevos contextos resulta di-
ficil determinar la composicion de las bandas a partir de
la observacion, ya que los patrones de movilidad, las in-
teracciones entre los grupos vy la constitucion de la es-
tructura familiar han cambiado.

Los asentamientos en los que se realizé el trabajo de
campo son Mala lapel (Colonia San Carlos) y Namqom



1 Saberes a

8/7/04 8:18 PM Page 97

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

SABERES Y RAZONES

(Lote 68). Mala lapel, asentamiento en el que
realizamos trabajo de campo en los meses de
noviembre de 2000 y julio y agosto 2001, po-

see una superficie de 800 hectdreas, se en-

cuentra localizado a 30 kilometros sur este de

la localidad Subteniente Perin en una zona

rural de la provincia de Formosa y cuenta con
aproximadamente 150 individuos. Fue po- !
blada hacia 1937 por contingentes proceden- !
tes de Pampa del Indio y Fortin Lavalle, de la

Puerto
Irigoyen ®

Sombrero Negro ®

INGENIERO
JUAREZ

Navagon
o

Campo del Cielg

LAS LOMITAS

Mision
Estanislao Toacagle
del Campo o

Laguna Blanca

La Primavera®
Tres Pozos
Bl Espinillo~°

La Confluencia
Miraflores ®

Bartolome  Riacho He He

de las Casas

.
Clorinda

Campo

Lavalle—e Villafane

provincia del Chaco. Al ser Mala lapel una
colonia rural distante de los centros urbanos
y de dificil acceso, las formas de produc-
cién econdmica se basan preferentemente en
la caza y recoleccion, y en menor proporcion,
en la agricultura de pequena escala. Los ha-
bitantes de Mala lapel (todos ellos tobas)
sostienen escasas relaciones laborales con la

poblacién cercana, trabajando como peones

c

Pozo del Toro®  Diez de_o
La Argentina— 50 Ma¥©
CASTELLI
TRES ISLETAS
Pampa Aguarae
Legua Diecisiete

URUGUAY

G

SAN
Zapeller =) MARTIN
QUITILIPL

IACHAGAI

Mision Laishi

Selva del
Rio de Oro

R. SAENZ
PENA

al. Vedis
Colonia Checo Gral. Vedia

A.Formosa
B. Chaco

La Leonesa

VILLA ANGELA Colonia Benitez

RESISTENCIA

en las estancias vecinas. Sin embargo, algu-
nos de ellos suelen viajar a barrios periurba-
nos en los que habitan sus familiares. Estas
migraciones esporddicas les permiten acceder
a trabajos temporarios, regresando a su co-
munidad con bienes de consumo o dinero. Politicamen-
te, los habitantes de San Carlos tienen un representante
civil (cacique) quien gestiona la elaboracién de proyec-
tos de poca y mediana envergadura destinados a mejo-
rar las condiciones de vida de la colonia (viviendas, agua
potable, centro comunitario, etcétera). Existe también un
delegado y una asociacion civil reconocidos por el Insti-
tuto de Comunidades Aborigenes (ICA) de la provincia.

Entre 1998 y 2001! se realiz6 trabajo de campo en Nam-
qom, barrio periurbano que se sittia a once kilometros
del centro de la ciudad de Formosa y que cuenta aproxi-
madamente con 5 000 individuos tobas, aunque también
existen algunas personas de origen pilagd y wichi. Si bien

I Las estadias en Namqom oscilaron entre 15 dias y tres meses con

intervalos entre cada viaje de uno a dos meses aproximadamente, no
siendo igual el numero de viajes ni sus frecuencias para ambos auto-
res. Es por esta razén que muchas de las notas de campo utilizadas
para este articulo han sido obtenidas por Florencia C. Tola, siendo su
andlisis el resultado de un trabajo conjunto.

5
&
S
&~

Distribucion de centros urbanos y asentamientos tobas en las provincias de Chaco
y Formosa (1970) 3

algunos habitantes de Namqom han establecido relacio-
nes laborales en la ciudad de Formosa y se presentan en la
actualidad ciertas modalidades de participacion politi-
ca, éstos se encuentran en una situaciéon de marginalidad
frente al desarrollo econémico y el ejercicio politico de
la region. La accion politica reproduce lgicas de clien-
telismo y partidismo y se concreta principalmente en la
formulacién de proyectos de desarrollo de pequena es-
cala. Actualmente, emergen también nuevas formas de
organizacion politica que se articulan en torno a, por una
parte, lideres y representantes de organizaciones civiles
indigenas quienes a su vez estdn fuertemente influidos
por los partidos politicos tradicionales. Por otra parte,
estas formas de accion politica guardan relacion con figu-
ras que tradicionalmente fueron asociadas a diversos
tipos de liderazgos (shamanes, pastores evangélicos in-
digenas, etcétera).

En Namqom la mayoria de los hombres realiza tra-
bajos temporarios en la ciudad de Formosa (changas),

97



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 98

98 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

Sin titulo / Aaron Diskin

algunos pocos son empleados de la administracion
publica y, los ancianos y algunos incapacitados para tra-
bajar reciben mensualmente pensiones nacionales o
provinciales. Las mujeres se encargan de la confeccion
de artesanias en sus hogares y de su venta posterior en el
centro de la ciudad. Es muy frecuente encontrar mujeres
tobas en la ciudad mendigando alimento y ropa, casa
por casa, junto con sus hijos. No es poca tampoco la
cantidad de tobas que pasan sus dias en el basural de
Formosa buscando objetos o alimentos. Por otra parte,
la presencia en Namqom de instituciones provinciales y
nacionales como una escuela primaria y secundaria, una
comisarfa, un centro de salud, un centro para jubilados
y varios comedores publicos, ha permitido el estableci-
miento de lazos entre la poblacion del barrio y los agen-
tes y programas de dichas instituciones estatales.

o

A partir de constantes referencias en Namgom
sobre acusaciones y précticas brujeriles y muer-
tes ocasionadas por brujerfa (Tola y Salamanca,
2001) surgié nuestro interés por comprender
su implicacién politica. Las manifestaciones
de brujeria como practica politica nos enfren-
tan con una amplia gama de fenémenos socia-
les que le estdn relacionados. La muerte y las
crecientes sensaciones de fragilidad nos condu-
cen a la arena politica en donde los tobas forjan
algunas de sus nuevas identidades a partir de las
relaciones con el Estado.

LA BRUJERIA COMO ACCION
POLITICA

Abordaremos algunas de las tematicas relativas a
labrujerfa que, en el drea chaquena, segtin Wright
(1984), no han sido suficientemente analizadas
(las modalidades de adquisicion del poder, las ca-
racteristicas de los seres no-humanos implica-
dos vy la naturaleza de los participantes) ya que
coincidimos con Turner (1980) sobre la impor-
tancia de reflexionar sobre la brujeria dentro del
contexto general de la accién social consideran-
do las acusaciones y practicas como productos
de un complejo conjunto de procesos y fuerzas.
Intentaremos mostrar que el shamanismo y la bruje-
ria operan como formas de resistencia y acomodacion
al cambio y a los nuevos 6rdenes politicos y econémi-
cos. Estamos de acuerdo con Gordillo cuando, refirién-
dose al shamanismo en el Chaco, afirma que éste debe
ser analizado como “a force intertwined, in complex ways,
with practices of contention™ (2001: 2), a la vez que los
shamanes deben ser comprendidos como “political

2 Entendemos por “arena politica” el espacio simbolico en el que
nuevos actores e instituciones, practicas y representaciones influyen
en la constitucion de la identidad.
e . . -

una fuerza entretejida, de maneras complejas, con las practicas de
contencion” (las citas del presente articulo en inglés o francés fueron
traducidas por Isabelle Marmasse).



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 99

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

actors or mediators of historically constituted social
contradictions and resistances”,* segun Thomas y
Humphrey (1996: 1), autores citados por Gordillo (2001:
2). Desarrollaremos aqui la idea de que a partir de los
nuevos conflictos sociales y relaciones de poder en
los contextos periurbanos, la enfermedad y la muerte
—entendidas la mayoria de las veces como consecuen-
cia de acciones brujeriles— funcionan como metéforas
de tales conflictos.

Intentaremos —al igual que Lattas (1993)— utilizar la
brujeria para analizar las estructuras cambiantes de in-
terpretacion explorando, a través de las nuevas narrati-
vas, la historia politica del cuerpo. Asi como el brujo y la
bruja “devoran” las fuerzas vitales de la persona median-
te una antropofagia simbdlica que conduce a la enferme-
dad y la muerte, las antiguas identidades basadas en las
relaciones entre bandas y familias extensas, en los modos
de apropiacion del territorio y en las précticas tradicio-
nales de subsistencia, van siendo “devoradas” en los nue-
vos contextos urbanos y periurbanos por nuevas identi-
dades. La formacién de barrios periurbanos en los que
las relaciones entre familias, las formas de subsistencia, la
territorialidad, la acumulacion de bienes y las relaciones
con el Estado se van modificando, contribuye a la emer-
gencia de identidades y formas de adscripcion nuevas
como agentes sanitarios, delegados, pastores evangélicos,
maestros y miembros de asociaciones civiles. Al mismo
tiempo, los ingresos econdmicos percibidos gracias a
nuevas ofertas laborales y los diferentes modos de inser-
cién en el mercado laboral producen una diferenciacion
social generadora de nuevos roles. En estos contextos, las
frecuentes acusaciones de brujerfa reflejan las desigualda-
des y los conflictos sociales presentes a partir de las nue-
vas formas de relacionarse con diferentes instituciones
del Estado, partidos politicos y actores no indigenas, a la
vez que evidencian las actitudes frente al progreso eco-
noémico y la desigualdad social. Constatamos entonces
que la brujerfa no es una manifestacién contempora-
nea de la “tradicién”, una supersticion arcaica, ni una

* “actores politicos o mediadores de contradicciones y resistencias

sociales historicamente constituidas”

practica que se supone superada por los procesos de
modernizacion y “occidentalizacion” de las sociedades.
Por el contrario, la brujeria se constituye como narrati-
va del cambio, de sus contradicciones y del malestar que
engendra. Retomando el trabajo de Lattas sobre brujeria
y colonialismo entre los kialai de Nueva Bretafia Occi-
dental, coincidimos con el autor cuando afirma que
“instead of treating development as antithetical to sor-
cery, as being the bearer of that modernity which era-
dicates superstition, it is possible to see development as
consolidating the power of sorcery”™** (1993: 53).

Reconociendo la interrelacion entre ascenso social y
brujeria en aumento, mostraremos, por otra parte, que
es el cuerpo-persona y sus limites el lugar en el que se
materializa el conflicto que pone en juego la integridad
del individuo y la del grupo. Si el cuerpo internaliza y
reproduce el orden social y las relaciones de poder, los
desequilibrios en el orden social se plasman también en
el cuerpo bajo forma de alteraciones y pérdidas del con-
trol sobre si mismo. De igual forma, si en toda sociedad
existen situaciones que la modifican al introducir nue-
vas relaciones, instituciones, practicas y saberes, el cuerpo
se vuelve el receptaculo de elementos que lo transfor-
man, siendo también el sitio en el que el orden social es
subvertido y puesto en duda.

A partir del recorrido histérico que hace Gordillo
(2001) podemos observar que a lo largo de la historia del
Chaco el protagonismo vy legitimidad del shaman han
ido modificindose pasando, por ejemplo, de lider en los
movimientos de resistencia a figura central en los movi-
mientos milenaristas (lider politico y guerrero a la vez).
En esta transicion de liderazgo, el declive del shamén co-
mo figura politica trajo aparejadas reconfiguraciones en
el shamanismo a la vez que favoreci6 el surgimiento de
nuevos liderazgos (Gordillo, 2001: 7-9; Miller, 1979: 109-
110) cuyo capital social y politico incluia e incluye, en tér-
minos de Gordillo, “good command of Spanish and skills
to negotiate with state officials, missionaries, contractors,

** “en vez de considerar el desarrollo como antitético a la brujeria,

como el portador de aquella modernidad que erradica la supersti-
cion, es posible ver el desarrollo como consolidando el poder de la
brujeria”.

o

99



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 100

100 ‘

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

and foremen”™ (Miller, 1979: 10). Como veremos, las téc-
nicas shamdnicas y brujeriles incorporan constantemente
elementos nuevos haciendo frente, en su accién sobre el
cuerpo, a los conflictos generados por el cambio. Emer-
gen entonces nuevas estrategias curativas para reconsti-
tuir un cuerpo desequilibrado (el del paciente embrujado)
reapropidndose del control sobre el mismo: shamanes
que curan con espiritus auxiliares y santos catolicos y pas-
tores evangélicos que sanan con la Palabra de Dios.
Siendo fieles al material de campo recogido extraere-
mos de ¢él los elementos que nos permitan corroborar
nuestra hipdtesis acerca de la relacion existente entre bru-
jeria en aumento y nuevos contextos sociales y politicos.
Pensamos que la brujerfa, en tanto discurso politico, ex-
presa transformaciones en las relaciones y manifesta-
ciones del poder produciendo, en estos contextos, un
transito del poder “simbolico” al politico y econdmico.

BRUJERIAY NUEVOS CONTEXTOS

Varios estudios en Africa y Melanesia testimonian coémo
nuevas configuraciones (las iglesias indigenas, el “neo-
shamanismo”, la monetarizacion de las relaciones, etcé-
tera), surgidas en contextos post-coloniales, promueven
en sociedades no-occidentales el surgimiento y visibilidad
del individualismo por el hecho de que, como expresa
LiPuma, el “individuo es el principal y mitologizado lu-
gar de los tipos de deseos particulares de la modernidad”
(Li Puma, 1998: 54). Por otra parte, segtin Lattas (1993) y
Lederman (1982), en Melanesia actual, la brujeria esta
dirigida a individuos que han aumentado su poder por
su participacion en las misiones, el sistema educativo y
la administracion del gobierno. Ellos son mas suscepti-
bles de ser envidiados por otros y, por lo tanto, danados
por brujos. “Sorcery here reflects” —expresa Lattas—
the inequalities and conflicts which the white man’s ins-
titutions brings™* (1993: 52).

* “un buen dominio del espafiol y destreza para negociar con los fun-

cionarios estatales, misioneros, contratistas y capataces’.
** “Aqui la brujeria refleja —expresa Lattas— las desigualdades y los
conflictos que acarrean las instituciones del hombre blanco.”

o

Los trabajos de LiPuma (1998), Bercovitch (1998) y Co-
maroff (1985) son ejemplos de situaciones actuales en
Africay Melanesia en las cuales los aspectos individuales
de la persona comienzan a emerger a partir de las inter-
relaciones entre los individuos, las instituciones y las
formas de la modernidad. Los autores sugieren que la
expansion del sistema capitalista, sus instituciones y su-
jetos ha contribuido con la visibilidad de modalidades
mas individuales de la persona. Con la modernidad en
Melanesia, por ejemplo, la expresion de la individuali-
dad se ha vuelto mas legitima y la creacion de nuevos
contextos de expresion de la individualidad es, para Li
Puma (1998), uno de los cambios més profundos que ha
producido la occidentalizacién en las sociedades no-oc-
cidentales.

Podemos referir que las précticas de la brujeria son, en
estos contextos, segin numerosos autores, la expresion
més transparente del individualismo. En el caso de Me-
lanesia, antes de que la occidentalizacién progresase, la
brujeria era una instancia que permitia la expresion de
la individualidad. Si existian précticas e instituciones que
suponian la unién y el acercamiento entre las personas,
es decir, la “communitas” en términos de Turner (1990
[1969]), existian otras que desvalorizaban la unién social
a partir de la eliminacion o el consumo de los miembros
del cuerpo social. El concepto “dis-embodiment” repre-
senta, para Bercovitch (1998), el conjunto de los procesos
sociales a partir de los cuales las capacidades corporales
se deslizan —de una manera real o imaginaria— fuera
de él, implicando la destruccion de la persona. La bruje-
ria representa, para este autor y para LiPuma, la expre-
sion de estos procesos que conducen a la disminucion
de las fuerzas vitales y la destruccion total del individuo.
Segtin Li Puma, el aumento de la brujerfa entre los ma-
ring de Melanesia responde al hecho de que la expansion
dela modernidad comparte la misma epistemologfa que
esta institucion. “No hay pequena ironia en la realidad
—escribe el autor— de que el ‘progreso’ de la moderni-
dad ha coincidido con un aumento de la brujeria [...],
una razon critica siendo que la brujeria era uno de los
espacios tradicionales primarios para la expresién de
los aspectos individuales de la persona” (Li Puma, 1998:
74). Para los maring (como para los tobas), el brujo es



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 101

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

Cocina de la carcel de Jalapa, Guatemala, 2000 / Ricardo Ramirez Arriola

una figura ambivalente; él es tan poderoso como margi-
nal. Si todas las personas pueden controlar la oscilacion
entre sus propensiones pacificas y violentas, reciprocas y
no reciprocas, en funcién de la distancia social, el brujo
piensa principalmente en él mismo situidndose fuera de
sus obligaciones respecto del grupo. Para los maring, co-
mo para los atbalmin de Papua Nueva Guinea descritos
por Bercovitch (1998), el brujo, contrariamente a las otras
personas, “camina en la selva”, es decir, se oculta de la so-
ciabilidad cotidiana y representa el egoismo en su mani-
festacion mds profana. El es quien piensa y reacciona en
funcion de sus propios intereses, y es la tnica causa (no
su clan, ni sus ancestros) de sus acciones. Entre los atbal-
min también, los brujos son quienes a partir de un cani-
balismo invisible pueden producir la “des-corporiza-
ci6n” de sus victimas a raiz de sus deseos individuales e
impulsos personales contrarios a las reglas de la vida so-
cial. Tal como Li Puma menciona, “lo que los maring
perciben como las peores caracteristicas del brujo —co-
mo su compulsion por poseer poder, acumular objetos,

y vivir en privacidad—, Occidente lo concibe como los
atributos naturales y universales de las personas en tan-
to personas” (Li Puma, 1998: 71).

Pensamos que las précticas de la brujerfa eran, en un
contexto pre-colonial, aquellas que permitian la expre-
sion del individuo, la des-corporalizacion de la persona,
desvalorizando la “corporalizacion™ y la “communitas”
entre los miembros del grupo. El surgimiento progresivo
de una ideologia de la persona individual en las socie-
dades no-occidentales ha sido, como numerosos traba-
jos lo evidencian, un elemento necesario y caracteristico
de la expansion del sistema capitalista y la modernidad.

3 Strathern y Lambek sefialan que la nocion de embodiment hace
alusion al “proceso que resulta de la continua interaccién del cuerpo
y la mente” (1998: 6). Es por esto que la descorporalizacion afecta a
la unidad entre el cuerpo y la mente. La nocion de embodiment hace
también referencia a la manera en que los conceptos culturales im-
pactan las experiencias y las practicas corporales, al mismo tiempo
que la condicion embodied afecta las practicas sociales y los concep-
tos culturales.

o



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 102

102 <

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

Restos de la més grande iglesia ortodoxa de Bosnia-Herzegovina; Mostar, Bosnia-Herzegovina, 2000 / Ricardo Ramirez Arriola

En Sudamérica, autores como Seeger, Da Matta y Vi-
veiros de Castro (1979) han abordado la organizacion so-
cial y la cosmologia de los grupos indigenas de Brasil a
partir de las nociones de persona y del lenguaje corporal.
Teméticas ligadas a las nociones de persona y las repre-
sentaciones del cuerpo (como la brujeria, en nuestro
caso) constituyen, segtin estos autores, verdaderos prin-
cipios de la organizacién social. La tensién entre ética
igualitaria y la idea de individuo auténomo permite
interpretar —tal como lo observamos en los grupos de
Melanesia— el rol social del shaman y del brujo. Para
Seeger et al., los grupos indigenas de Sudamérica se ca-
racterizan por un fuerte dualismo asociado a la polari-
dad hombres/mujeres, vivos/muertos y jévenes/viejos.
Estas oposiciones pueden ser reducidas a la oposicién
clasica entre el individuo —ligado a la sangre, al mundo
cotidiano y a la periferia— y lo colectivo —asociado al
alma, al nombre, al centro y a la vida ritual. El cuerpo, y
por lo tanto la persona, serfa el locus donde converge esta
oposicion. Cuando una persona rechaza mantener el

o

f"&b\” Ly s

equilibrio entre sus deseos personales y las imposiciones
colectivas sus aspectos individuales cobran fuerza. En
efecto, el shamén y el brujo son, para estos autores, las
figuras sociales mas importantes a través de las cuales se
expresa la individualidad. El individuo estarfa represen-
tado por “la persona fuera del grupo” (Seeger, 1979: 15).

De igual forma, en el caso del Chaco, los shamanes
al priorizar su bienestar individual por encima del grupal
(Miller, 1995: 131, 1979: 105-106; Gordillo, 2001: 3), han
adoptado también un tipo de manifestaciéon “more indi-
vidual and less visible [...], adapted to new historical con-
ditions of class and ethnic confrontation”™ (Gordillo,
2001: 11). Estas actitudes del shamdn han sido siempre
cuestionadas, aunque més fuertemente en la actualidad
debilitindolo gradualmente como lider. A partir del ca-
so de los tobas veremos como el individualismo referido

* “mas individual y menos visible [...], ajustado a las nuevas condi-

ciones histdricas de clase y confrontacion étnica”.



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 103

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

se manifiesta tanto en la victima de brujeria (por el ca-
racter individual de su acumulacién) como en la bruja y
brujo (por el cardcter individual de su oficio y por los be-
neficios econdmicos y simbélicos que trae). Cabe aclarar
que entre los tobas existen shamanes (llamados “médi-
cos” 0 pioGonag), brujos y brujas (conaGanaGae). Si bien
se marca una diferenciacion entre médicos y brujos, am-
bos personajes suelen estar concentrados en una misma
persona. En efecto, los p'oGonag tienen poder para cu-
rar y matar (cuando curan son llamados médicos y cuan-
do matan son considerados brujos) mediante antiguas
técnicas que involucran el envio o extraccion de objetos
shamanicos dafiinos (lowanek) ala victima. Si el shamén
mata mediante estas técnicas, la bruja (cuyo poder s6lo
le permite matar) lo hace mediante técnicas que —co-
mo veremos— involucran el contagio.

LA ORGANIZACION POLITICA

Consideramos la accion politica como los diferentes
mecanismos de cohesion grupal utilizados individual y
colectivamente para posicionarse frente a un otro, impli-
cando la reivindicacién de una adscripcion grupal y, por
lo tanto, una construccion simultdnea de identidad y
alteridad. Desde esta perspectiva, la accién politica no
queda restringida a las précticas de organizacion social
basadas en la representatividad, ya que abarca formas de
liderazgo, roles sociales y, en general, el conjunto de préac-
ticas sociales en el que el poder se regula, administra, ejer-
ce, discute y transmite.

De esta forma, en nuestro caso, no s6lo los roles con-
siderados como legitimos (el cacique, el representante y
el delegado) son considerados roles de poder. También
lo son aquellos que, en contextos locales, adquieren una
connotacion institucional como el maestro de educacién
media aborigen y el agente sanitario. Por dltimo, los ro-
les de poder también pueden establecerse en una dimen-
sion oculta y paralela pero no menos legitima y activa,
como lo son el del shamén y la bruja. A partir del andli-
sis de nuestro material etnografico, veremos como los di-
ferentes roles se articulan y se yuxtaponen en multiples
dimensiones y, contrariamente a suponer que funcionan

como unidades aisladas, analizaremos como estos tien-
den a confundirse y fortalecerse entre si.

Actualmente, la dindmica de la organizacién politica
de las comunidades tobas se caracteriza por un alto gra-
do de particularizacién de acuerdo al contexto local y a
la interaccion entre las distintas formas de poder que en
¢l se manifiestan.

Partiendo de lo senalado por Luque acerca de como
“la politica articula sectores de la realidad unidos entre
si por relaciones de contigiiidad, de todo y parte, de cau-
say efecto” (1996: 11), consideramos la organizacién po-
litica como una de las multiples expresiones (“sectores
de la realidad”) mas y menos convencionales de la poli-
tica. Si bien no es de nuestro interés profundizar, en este
trabajo, acerca de las fronteras de lo politico o de la tra-
dicional tension entre la idea de politica sin limites de
Mauss v la idea del Estado como forma de lo politico
de Hobbes, analizaremos las estrechas relaciones exis-
tentes entre la organizacion politica y otras expresiones
de lo politico, como la brujerfa.

En Essais sur lindividualisme, Dumont (1983) a partir
del traslado del acento del grupo al individuo en los co-
mienzos del cristianismo, sugiere la emergencia de un
sujeto moral que se opone al “antiguo” sujeto empirico.
Independiente y auténomo este ser moral es considerado
esencialmente no-social, portador de los valores supre-
mos y se encuentra, segin Dumont, “dans notre idéolo-
gie moderne de 'homme et la société”* (1983: 37). Para
nuestro caso, no solo reconoceremos la emergencia de la
idea de sujeto moral en algunas dimensiones o manifes-
taciones politicas en Namgom o San Carlos, sino tam-
bién la transicion de una forma de organizacién basada
en el liderazgo, consecuencia de las relaciones de paren-
tesco y la guerra, o de practicas como el shamanismo,
hacia otras formas construidas sobre el estuerzo por re-
conocer a hombres y mujeres como “sujetos morales”
siendo lo civil el principal elemento de cohesion del gru-
po a escala local.

El nuevo tipo de organizacién en emergencia entre los
tobas del Chaco tiende a instaurar en la politica mecanis-
mos de representatividad a escala provincial (Instituto de

* “en nuestra ideologfa moderna del hombre y de la sociedad”.

o

»

103



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 104

104 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

Comunidades Aborigenes y sus delegados). En su origen,
observamos fundamentalmente las acciones juridicas de
la tltima década que encontraron en las ya establecidas
relaciones con los partidos politicos tradicionales un
importante antecedente. En este contexto de reciente apa-
ricion de las leyes se produce un incremento de iniciativas
de asociacién que se articulan con antiguas formas de
liderazgo (cacique) y con nuevas formas de adscripcion
(organizaciones deportivas, ONG de mujeres, artesanos,
etcétera) representadas, en general, por dirigentes politi-
cos jovenes. Este panorama politico de asociaciones inde-
pendientes dista de la adopcion de la representatividad
como mecanismo politico en la medida que sus lideres no
son elegidos democréticamente. De igual forma, consta-
tamos como las condiciones de los asentamientos donde
se realizg el trabajo de campo (uno urbano y otro rural)
inciden en las dindmicas y particularidades politicas.
Mientras que en Namqom existen diversas asociaciones
civiles en contacto permanente con el ICA y con los par-
tidos tradicionales, en San Carlos hay tan s6lo una y ésta
acttia como tnico intermediario entre la comunidad, el
ICA v los dirigentes politicos.

En general, la acci6én politica en la provincia de For-
mosa estd condicionada por la no reglamentacion de al-
gunos de los articulos de la ley 426/84 (Ley Integral del
Aborigen)* que, sumandose a las relaciones clientelistas
con los partidos politicos, hizo que la “democratizacién”
de la politica indigena incorporara desde muy temprano
las tradicionales practicas politicas de la provincia: clien-
telismo, amiguismo, corrupcion y el privilegio del interés
personal sobre el colectivo. En Namqom, por ejemplo, a
mediados de la década de los noventa se produce un
boom de asociaciones civiles surgidas sobre la base de an-
tiguos y nuevos liderazgos. Estas asociaciones estdn en
constante competencia por una mayor convocatoria que

41aley 426/84 transformo radicalmente la accién politica general en
los siguientes aspectos: 1. La creacion del Instituto de Comunidades
Aborigenes (ICA) como instancia de articulacion entre el Estado y las
poblaciones indigenas. 2. La implantacion de un sistema “democrati-
co” de eleccion de los delegados. 3. La resolucion juridica parcial de
la propiedad de la tierra. 4. La incorporacion de la asociacion civil en
el contexto local legitimada ante el ICA y convocada a partir de una red
ya establecida de solidaridades y conveniencias. 5. La incorporacion de
micro-proyectos como el fin deseado de la accién politica indigena.

o

frecuentemente guarda relacion directa con la obtencién
de grupos de electores para los partidos politicos. En
general, las adscripciones a una u otra organizacion se
rigen por el beneficio material expresado en insumos ali-
menticios, planes gubernamentales de empleo de corta
duracién, pequenos servicios de interés comunitario y
pensiones (para ancianos y discapacitados). Asi, las re-
des organizativas se superponen a redes de parentesco
que actdan como distribuidores de los beneficios recibi-
dos del gobierno y de los partidos politicos. La organiza-
ci6n se convierte entonces en una alternativa econémica
personal y en una herramienta de legitimacion social
convocante basada en el beneficio econémico y el apo-
deramiento simbdlico. En efecto, al existir una perma-
nente relacién entre las organizaciones, otras formas de
poder local (pastores evangélicos) y los partidos politi-
cos, los liderazgos locales se ven fortalecidos gracias a los
beneficios ya mencionados. Estos bienes y servicios son
comutnmente gestionados por los lideres quienes actian
también como promotores del partido politico, fortale-
ciendo de este modo su poder local y logrando cada vez
més adscripciones. Este esquema clientelista, instaurado
mucho antes de la aparicion de la organizacion civil, se
articul a la organizacién emergente insertdndola en el
tradicional esquema. Sin embargo, una década después
del “romance” entre los partidos politicos y las organiza-
ciones, algunos lideres indigenas empiezan a descubrir
la incapacidad de participar directamente en niveles mds
incidentes de la politica local. Numerosos lideres coinci-
den en lo afirmado por un representante toba, Miguel:
“St, nosotros queremos recibir algo de ellos [los partidos],
tenemos mucha esperanza todavia, pero cuando llegamos,
squé pasa? La campana del indio suena como madera que
no suena, nadie te escucha, se hacen los sordos.”

En cuanto a las formas actuales de cohesion dentro de
las organizaciones, podemos mencionar, por una parte,
la identidad vy, por otra, ciertos valores morales que se
suponen compartidos por el grupo. Asi, Miguel afirma:
“La asociacién es como un documento. Lo que te da tu
documento de nacimiento [es] el reconocimiento, tu iden-
tificacion. El documento cede [otorga] la identidad. Vos
viajds a Buenos Aires sin documento te tiran asi. Por eso la
organizacion pone eso [Documento] para identificar. Por



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 105

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

eso es necesario la identificacion del cacique y de su
pueblo.” Este comentario ejemplifica claramente
algunos mecanismos de cohesion expresados por
lideres indigenas: en una primera instancia iden-
tificacion es aquello que ofrece el documento
(dimension civil de la identidad). En una se-
gunda instancia identificacién es la relacién
necesaria entre cacique y pueblo (dimensién
simbolica). A su vez, la condicion individual de
la relacién documento-identidad-organizaciéon
es ampliada finalmente con la condicién colec-
tiva: identificacién cacique-pueblo.

Por otra parte, con respecto a los valores que
se suponen compartidos, los discursos politicos
de numerosos lideres reivindican sus organi-
zaciones como lugar de oposicién a la influen-
cia de los partidos politicos, la corrupcién y
deshonestidad. Con respecto a esto, Israel, otro
lider toba, refiere: “En la Argentina los blancos se
hacen indios por [que] nosotros somos tontos y
los blancos sinvergiienzas viven de nosotros.” Ca-
be anotar que no pocos lideres indigenas re-
fieren que organizaciones civiles “blancas’,
argumentando su interés por la problematica
indigena, se aprovechan de la idea de poca o
nula capacidad reivindicatoria de los indigenas
o de su incapacidad para gestionar por si mis-

rfas, podemos ver cémo valores como la honestidad y
otras formas de cohesion grupal se resignifican tornan-
dose elementos de juicio acerca de aquello que es y no es
“ser aborigen”: “[algunos indigenas] 1o son honestamente
aborigenes. Hay gente viva que, por ejemplo, en este
encuentro [en Las Lomitas] facilmente tiene el niimero del
teléfono y desde acd nomds habla por teléfono [a Formosa
y dice] que acd estdn todos, que no son nada, no tienen
representacion.” Tal como venimos refiriendo acerca de
los valores, de estos comentarios se desprende que si los
“blancos” se caracterizan por la falta de honestidad en
sus organizaciones politicas, los aborigenes que no son
honestos con sus companeros de asociacion dejan en

Cementerio musulman; Sarajevo, Bosnia-Herzegovina, 2000 / Ricardo Ramirez
mos sus propios intereses. Al mismo tiempo, a Arriola

partir del relato de un viejo lider politico de la
comunidad rural Bartolomé de las Casas, Zaca-

cierto modo de ser aborigenes ya que el valor de cohe-
sion es en principio la honestidad.

A las distintas formas de adscripciéon como elemento
caracteristico de la accién politica podemos anadir la
simultaneidad de los escenarios y la convergencia de los
roles. Por ejemplo, con respecto a la convergencia entre
lo politico y lo econémico, refiriéndose a un congreso
que tuvo lugar en Las Lomitas (provincia de Formosa)
en noviembre del 2000 entre lideres de las comunidades
tobas, pilagds y wichis, un dirigente y puntero politico
pilagd, Dénis, afirma: “Esta [reunion] podria equilibrar
[la situacion], que se termine la mentira. La macana [el
problema] es que yo tengo poca plata. Anda mi camioneta

o

105



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 106

106 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

oo o

Ruinas en Mostar, Bosnia-Herzegovina, 2000 / Ricardo Ramirez Arriola

¥ yo puedo, pum pum, ir [a buscar mds gente]. Pero no.
No tengo combustible para moverme (...) Nosotros pode-
mos amontonar gente [si tuviéramos gasolina, dinero].”
Y Miguel, dice: “Los blancos tienen camiones, remis [ta-
xis] y van juntando a su gente. Ojald que no fuera asi.”
De estos comentarios extraemos lo siguiente: 1. Di-
ciendo “ésta [reunion] podria equilibrar” hace referencia
al clientelismo como manifestacion politica que luego
califica como productor de mentiras. Sin embargo, sa-
bemos que el hablante participa también de esa opcion
y, sabemos también que los demds lideres presentes lo
saben y no dicen nada ya que el congreso se lleva a cabo
en su casa y es él quien aporta la comida. 2. Cuando afir-
ma: “Nosotros podemos amontonar gente’, expresa una
forma de ver la politica que consiste en lograr y gestionar

legitimidades: “amontonar gente’, es decir, sumar votos.

o

Siguiendo con la convergencia de roles y escenarios,
diversos autores han aludido al Evangelio> como un es-
cenario importante de la construccion de identidad. El
intenso proceso de constitucion de las iglesias evangéli-
cas v, en general, su construccion simbdlica entrelaza
continuamente las logicas sociales de razon y de fe ya que
abre diferentes y jerarquizadas formas de participacion,®
comparte con el parentesco y la politica tenues fronteras
y, participa cotidianamente a través de la predicacion en
la vida politica local. En la predicacién, la dimension
divina y humana se confunden convirtiendo al pastor en
Moisés, a la comunidad local en el pueblo de Dios, a los
otros en samaritanos y judios y, como lo afirma Durk-
heim, al creyente en alguien mas fuerte: “He feels within
him more force, either to endure the trials of existence,
or to conquer them. It is as though he is raised above the
miseries of the world, because he is raised above his
condition as a mere man. He believes that he is saved
from evil, under whatever form he may conceive this
evil”* (Durkheim, 1965: 464).

Por otra parte, constatamos que el pasado actiia como
lugar de constitucion de la identidad. Apareciendo mu-
chas veces como un tiempo idealizado, el pasado también

3 Desde 1940 han surgido en el Chaco argentino numerosas iglesias
protestantes (la més antigua de ellas es la Iglesia Evangélica Unida)
en torno a carisméticos lideres y pastores indigenas. Como refiere Mi-
ller (1967), los indigenas tuvieron un rol muy activo en las apropia-
cién de las ensefianzas de los misioneros y de los mensajes biblicos
dando lugar a un nuevo marco religioso y ritual denominado el Evan-
gelio (Wright 1990, 1992b). Como sefiala Wright, “Evangelio is a gom
category that has manifold facets. First, it refers to all evangelical de-
nominations that contacted them. Second, it means aboriginal chur-
ches such as the Iglesia Evangélica Unida (United Evangelical Church)
or other non-indigenous churches to which they belong [...]. It im-
plies for them a complex re-reading of the world” (1997: 26) (“Evan-
gelio es una categoria qom que tiene mdltiples facetas. Primero, se
refiere a todas las denominaciones evangélicas que los contacto. Se-
gundo, significa las iglesias indigenas tales como la Iglesia Evangélica
Unida u otras iglesias no indigenas a las que pertenecen [...]. Para
ellos implica una compleja reinterpretacion del mundo.”).

6 Los nuevos lideres de las iglesias indigenas més influyentes (Iglesia
Evangélica Unida e Iglesia Cuadrangular) se sustentan, como sefiala
Gordillo, “on congregation and community participation (Miller
1995: 78)” (2001: 11).

* “Siente més fuerza dentro de si, ya sea para soportar los suplicios
de la existencia, o bien para conquistarlos. Es como si €l se elevara
sobre las miserias del mundo, porque se eleva sobre su condicién de
simple hombre. Cree que se ha salvado del mal, bajo cualquier for-
ma en que conciba este mal.”



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 107

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

se manifiesta como portador de valores politicos: “Antes
los antiguos no sabian ni leer ni escribir pero ellos tenian
coraje [...] Queremos ser caciques pero no tenemos valo-
res.” Esto coincide con lo expresado por Brow cuando
afirma que el “conocimiento del pasado socialmente or-
ganizado refleja y afecta a la vez la distribucion y el ejer-
cicio del poder” (1990: 5). A esta idealizacion del pasado
se le suma una fuerte tension ocasionada por la transicién
de poder del cacique al delegado o al presidente de la
asociacion civil. En esta tension algunos jovenes lideres
dan lugar a los caciques en el accionar de las organiza-
ciones. “Lo que yo quiero dejar claro —expresa Israel—
es el papel del cacique asi como el del delegado. Que quede
bien claro que el cacique va a luchar por la tierra, por la
educacion, por las becas, conjuntamente con las organiza-
ciones. Es decir, nosotros vamos a luchar todos juntos por-
que eso es lo que nosotros queremos.”

El giro institucional dado por el Estado al instituir pa-
ra cada comunidad una asociacion civil es interpretado
en muchos casos como un sintoma de la voluntad de al-
teracion de la organizacion social existente, un atentado
contra la autodeterminacién o como una sentencia con-
tradictoria ya que, aspirando a beneficiar al aborigen, lo
perjudica. Asi, un viejo lider afirma: “Asi como ellos [ICA]
estdn diciendo [...], se va a borrar el cacique. Estdn ha-
blando, estdn diciendo que los caciques no sirven.” Israel
anade: “Porque la ley 426 en su articulo 9 dice asi: los re-
presentantes legales de cada comunidad son el cacique y el
delegado. Pero el objetivo de ese cacique y el delegado no fi-
gura. El cacique [es el cacique del] lugar, pero no sabemos
por qué el que lucha para su comunidad es el delegado.
Entonces acd hay una confusion.”

Frente a la necesidad de considerar los antiguos érde-
nes (caciquismo) y vincularlos con los nuevos (delegados,
organizaciones civiles) y de resolver la no reglamenta-
ci6n (vivida como algo “confuso”) de la ley, se dan solucio-
nes que si bien parecen contradictorias dan cuenta de
c6mo la accién politica actual se acomoda a la tradicion.
En el contexto del congreso de Las Lomitas, frente al
debate acerca de la constitucién de un cuerpo politico
articulado (confederacion), se sugirio la eleccion demo-
crética de un cacique general de los tres grupos indige-
nas de la provincia (toba, wichi y pilagd). Dicha eleccién

se realizaria con voto secreto entre los asistentes al con-
greso. De esta forma, “cuando comience la eleccion del ca-
cique general ya ahi todos los politicos [blancos] tienen
que respetar. Ese cacique es base fundamental porque tiene
relacion de los dos politicos grandes [peronistas y radica-
les]”, sefiala Glacido, lider politico pilaga. La contradiccion
evidente entre la figura del cacique y la eleccién demo-
cratica ilustra la situacién actual de la politica indigena
en la mayorifa de las comunidades tobas rurales y peri-
urbanas: nuevas practicas e instituciones para antiguos
liderazgos, contradicciones en la incorporacion de cier-
tas formas de modernidad y la continuidad en la propie-
dad y el ejercicio del poder. Sin embargo, veremos cémo
en contextos periurbanos tanto la organizacion politica
como otras formas de control y ejercicio del poder, co-
mo el Evangelio, estin fuertemente influidas por la préc-
tica de la brujeria y la consolidacion de la bruja como un
rol eminentemente politico.

LA MIRADAY LA ENVIDIA: LA
ESPACIALIZACION DEL CONFLICTO EN
NUEVOS ASENTAMIENTOS

En esta parte veremos la incidencia de las caracteristicas
de los nuevos asentamientos en la practica intensificada
de la brujerfa. Para esto, abordaremos tres aspectos de la
situacion de cambio de los contextos periurbanos que se
encuentran asociados a la brujerfa: 1. La transformacion
de las “éticas”; 2. Las nuevas territorialidades, y 3. Las nue-
vas formas de adscripcion.

En primer lugar, es interesante observar cémo en los
contextos post-coloniales se producen transformacio-
nes de una ética igualitaria que se encuentra con nuevas
posibilidades que estimulan el progreso individual. Acer-
ca de la tension entre ética igualitaria e individualismo,
los ancianos qom suelen decir que antiguamente la gente
era mas solidaria entre si, los miembros de una familia
cooperaban para la busqueda de alimentos y se ayuda-
ban en momentos de escasez. Hoy en dia, por el contra-
rio, mencionan que incluso entre familiares se generan
conflictos diversos ocasionados por el trabajo y el conse-
cuente acceso a los bienes de consumo del que muy pocos

o

107



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 108

108 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

se benefician. Y no es solo entre parientes que estos con-
flictos emergen, ya que en todo el grupo aparecen acusa-
ciones de falta de generosidad y de no saber “atender
bien” a las visitas,” muchas veces por temor a ser envi-
diado y, posiblemente, embrujado.

Con respecto a las transformaciones de las éticas, Mc
Hugh (1989) en su trabajo sobre los conceptos de perso-
na entre los gurungs de Nepal, senala que, por reglas de
solidaridad, toda persona se ve obligada a ser generosa
con todo aquel que le solicite algo. Sin embargo, la obli-
gacion velada de generosidad y solidaridad al interior
del grupo implica también exigencias constantes que, en
tales contextos, son imposibles de satisfacer.

Del mismo modo que ocurre entre los tobas del Cha-
co, los gurungs se encuentran constantemente en una
tension entre mantener la armonia aparente y proteger
sus propios recursos diciendo mentiras, negandose o
escondiendo lo que tienen. Al volverse la mentira la es-
trategia generalizada, se produce un sentimiento cons-
tante de desconfianza y sospecha. Es en este sentido que
la autora sostiene que “las historias de brujeria [...] son
en un sentido alegorias que expresan la creencia en que
fallas en la generosidad pueden costar la vida a la gente.
Hay temor de fallar en cumplir las demandas sociales, y
las demandas son tan grandes que la falla es inevitable”
(ibid.: 78-79).

En segundo lugar, podemos resaltar la incidencia de
las transformaciones de los territorios en la multiplica-
cién de las précticas brujeriles. Se menciona muy fre-
cuentemente que mientras se vivia en las cercanfas del
monte (hawiaq) la distribucion de las viviendas en el te-
rritorio de la comunidad no favorecia el incremento de
la envidia. Una joven refiere: “Las casitas estaban aleja-
das entre si. Ahora [en el contexto periurbano] te miran,
te envidian y ya te enfermds.” La referencia a la mirada es
interesante teniendo en cuenta el lugar principal que se
le otorga a la envidia como fuente de la brujerfa. A par-
tir de la observacion de lo que el otro tiene y uno no, se
genera este sentimiento negativo que acompana el deseo

7 El saber recibir cordialmente a los visitantes es un atributo muy valo-

rado por los qom, a tal punto que éste tiene un gran peso en el mo-
mento de elegir una pareja.

o

de querer poseer lo que otros tienen o al menos de equi-
librar las condiciones dispares. Si esto no es posible, por
medio de las précticas brujeriles el otro es expoliado de
algo muy intimo y precioso como es su fuerza vital. La
envidia, que no conduce al robo, lleva a la eliminacion fi-
sica de la victima, entendida como un rival, alguien con
quien se compite. Este mismo fenémeno es referido por
Lattas (1993: 59) en su trabajo sobre brujeria entre los
kaliai y los nuevos contextos sociales en donde se da un
aumento de brujeria y, por lo tanto, de la enfermedad.
Este aumento se corresponde con una mayor capacidad
de compra y venta de brujeria gracias al dinero adquiri-
do por la venta de la produccién en el mercado. Por lo
tanto, es frecuente la referencia a que actualmente la
brujeria es més dispersa y prolifera mds que antes.

En nuestro caso, las categorias de monte (hawiaq) y
de territorio de la comunidad requieren una mayor pro-
fundizacion en tanto el imaginario del monte cobra hoy
en dia mucha fuerza en los contextos urbanos. De igual
forma, con el progresivo abandono del monte en tanto
espacio de los rituales funerarios, y a través de la conso-
lidacién de espacios funcionalmente establecidos como
los cementerios, ciertas practicas tradicionales quedan
ahora referidas a estos nuevos espacios. Las acciones bru-
jeriles incorporan nuevos escenarios que anulan practi-
cas tradicionales contrarias a los principios modernos y
racionales de la organizacion del territorio. Asi, las accio-
nes brujeriles o se efectiian en estos nuevos escenarios o
trasladan parte de los mismos (tierra de cementerio) a
los antiguos (monte). En el contexto periurbano entonces
se despliegan y se recrean los espacios (monte y cemen-
terio) en busca de poderes y valores diferentes a aquellos
que tienen como referencia contextos urbanos. Dicha
oposicién consistirfa en la contraposicién entre un poder
“oculto” del monte y un poder visible y legitimo que se
ejerce en contextos urbanos.

Por ultimo, con respecto a las nuevas identidades, en
Namgqom las situaciones de cambio involucran el surgi-
miento de una serie de opciones y ventajas al poder ads-
cribirse el individuo a nuevos grupos sociales (escuela,
iglesia, organizaciones barriales, asociaciones civiles y co-
munitarias) que implican el surgimiento de nuevas iden-
tidades y la incorporacién de otros sistemas de valores.



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 109

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

Aldea zult; Kwanyuswa, Sudifrica, 2001 / Ricardo Ramirez Arriola

Aquellas solidaridades tradicionales, la hospitalidad y el
“socialismo” mencionado por misioneros, etnografos y
exploradores entre indigenas del Chaco (Karsten, 1932)
cobran nuevas dimensiones ante el surgimiento de estas
identidades que privilegian al individuo por encima del
grupo. Karsten refiere, para los indigenas chaquenos, los
efectos que dicho sistema igualitario tiene en las practi-
cas colectivas impidiendo el progreso individual: “It dis-
courages competition in the way of one man striving to
rise superior to his fellow-men™ (1932: 92). Segtn Kars-
ten, nadie serfa impulsado a poseer més que otros ya que
el individuo tendrfa que trabajar para mantener a aque-
llos que tienen menos. Por este motivo, la persona “pro-
duces no more than is absolutely necessary for current
needs [...] if he had a store in reserve, the thriftless

* “Disuade la competencia bajo la forma de un hombre luchando
para elevarse sobre sus semejantes.”

h'\
’-l

1’ ol . i
aéﬁgi

=

would step in and share it with him™** (Karston, 1932:
93). En el Chaco occidental, segtn refiere Gordillo, el
shamén siempre ha cobrado por sus servicios, situaciéon
que lo posicioné conflictivamente en una relacién de
superioridad frente al grupo. Al mismo tiempo, siempre
ha atacado mediante acciones brujeriles a quienes so-
bresalian por encima del grupo a raiz de su acumulacién
material “condemning —segtn el autor— ‘stinginess’
and forms of social differentiation and advocating social
values of egalitarianism and sharing”** (2001: 24). Si
bien en el Chaco estas dos dimensiones (la referencia
al cobro y la condena a la acumulacién ajena) han cons-
tituido historicamente las practicas shamdnicas, en los

o

solo produce lo que es absolutamente necesario para sus necesi-
dades actuales [...] si tuviera provisiones en reserva, los derrocha-
dores entrarian y lo compartirfan con él”.

*** “condenando —segun el autor— ‘la mezquindad’y las formas de
diferenciacion social, y abogando por los valores sociales de igualdad
y solidaridad”.

o

109



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 110

110 <

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

Sin titulo / Aaron Diskin

nuevos contextos sociales sus significados locales se re-
formulan dependiendo de diversos procesos historicos.
Esta tension muestra también como “pioGondq mani-
pulated for his own advantage the protection he himself
offered to his peers”* (Karston, 1932: 24). Hemos inten-
tado mostrar como en nuevos contextos se producen
transformaciones de una ética igualitaria que se encuen-
tra con nuevas posibilidades que estimulan el progreso
individual.

* “pioGondq manipul6 a su propia ventaja la protecciéon que él mis-
mo ofrecia a sus semejantes’.

o

LAS BRUJASY EL PODER

Entre las representaciones tobas del universo y de las ca-
tegorfas de seres humanos y no-humanos es frecuente
encontrar la existencia de personas no-humanas que
habitan en diferentes niveles del cosmos y estratos de la
tierra (Miller, 1979). Si bien esta estratificacién y taxono-
mia nos ha sido referida por algunos gom, esto no im-
plica que dicho orden sea compartido por todos y menos
aun que sea formulado de manera explicita por la ma-
yoria. En efecto, si el saber cultural de toda sociedad estd
compuesto de un vasto reservorio de proposiciones no
exentas de contradicciones, pensamos que los individuos
seleccionan aquellas que mejor se adaptan a sus fines par-
ticulares en circunstancias determinadas, y que por lo
tanto, las proposiciones de una misma persona o de va-
rias pueden contradecirse de una situacién a otra, no
dejando por ello de ser vélidas y pertinentes para el ana-
lisis etnografico. Por este motivo, es importante consi-
derar los discursos no solo en funcion de los contextos de
elocucion, sino también las particularidades de quién emi-
te el discurso y para quién. Por otra parte, sabiendo que
no todas las proposiciones son explicitas y articuladas,
debemos considerar también aquellas que no son tan fa-
cilmente llevadas a la consciencia y que se expresan mu-
chas veces mediante estructuras simbolicas diferentes
(mitos, ritos, expresiones artisticas, etcétera). Creemos,
por este motivo, que construir un modelo cultural (en
este caso sobre las practicas shamdnicas y brujeriles) im-
plica la busqueda mayor o menor de una coherencia a
los datos de la observaciéon que suelen ser intrinseca-
mente desordenados, confusos, contradictorios, ca6ti-
cos y contestables.

En términos generales, podemos decir que las personas
no-humanas estdn dotadas por naturaleza de un poder
superior al de los humanos, poder que les confiere la ca-
pacidad de ayudarlos salvindolos de la enfermedad me-
diante la accién terapéutica de los shamanes (soplo, canto,
oracion, uso de la Biblia, succién), como también elimi-
narlos quitindoles alguno de sus componentes vitales
(Ia’at o aliento, lki’i 0 alma-imagen y Ipagal o sombra).
Dichos seres acttian preferentemente durante la noche, en
los momentos del suefio. Mientras una persona duerme,



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 111

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

su alma-imagen viaja, se desplaza por la tierra viviendo
experiencias que poseen el mismo grado de realidad que
aquellas vividas en la vigilia.

Del mismo modo en que los espiritus otorgan sus po-
deres a los shamanes, consensuadamente, hombres y
mujeres refieren que las mujeres que seran brujas (co-
naGanaGae)8 reciben su poder dafiino también de un
espiritu, espiritu que en este caso es una mujer: la madre
de las conaGanaGae.? Con referencia a una bruja y al es-
piritu que la ayuda a matar, se dice que ella “woo se’eso
shegueGawa yapaGen”, es decir, “tiene ese espiritu que le
ensefia [a matar]”. Como muchos otros espiritus, la ma-
dre de las brujas tiene también su canto. Puede suceder
que si una persona fuera con frecuencia al monte, ambi-
to en el que reside gran cantidad de espiritus peligrosos,
escuche su canto y al escucharlo le pida a esta mujer que
le conceda poder para hacer acciones brujeriles. Una vez
que el poder ha sido solicitado y otorgado, la bruja no pue-
de rechazarlo, debiendo cumplir con sus demandas.!0
Contrariamente, otras personas suelen mencionar que
el origen del poder de las brujas es incierto, ya que tal vez
sea una practica que simplemente se aprenda durante la
vida. Ademds, en Namqom y en San Carlos varias per-
sonas coinciden con lo sefialado por Wright (1984: 34)
cuando refiere que la transmision matrilineal es una for-
ma de adquisicién de poder por parte de las brujas. La
madre o la abuela principalmente ensefan las técnicas
para hacer brujeria a una hija o nieta y le entregan el es-
piritu (shegueGawa) que les permite matar.

En lo que tiene que ver con el origen del espiritu que
da poder a las brujas, podemos mencionar el significado
que cobra el sol 0 mas precisamente el poniente (hawit).
Asi, segtin algunos informantes, cuando una persona
muere, su espiritu se va hacia el poniente. Sin embargo,

8 Wright menciona que “entre los tobas de Tacaaglé existen también
especialistas del mal; la mayoria de ellos son mujeres, y se las llama
konaganagae” (1984: 34).

9 Si bien la condicion sexual de los espiritus auxiliares es un tema so-
bre el que no hemos ahondado en profundidad, en algunos de los
comentarios hechos por shamanes se nos ha referido una posible
relacion amorosa o sexual entre el shamén y sus espiritus.

10 Sobre brujeria entre los pilagd ver el trabajo de Idoyaga Molina
(2000).

durante cierto lapso permanece en la tierra bajo forma
de espiritu. Por las noches algunos espiritus de los muer-
tos molestan a los seres humanos e intentan llevérselos
consigo. La noche es entonces el momento del dia en
que las personas suelen tomar mayores precauciones pa-
ra evitar exponerse a la accién de los espiritus.

El poniente estd asociado también con los shamanes
mas poderosos, los duefios de las especies animales y ve-
getales y con las brujas. Nos han relatado que es del po-
niente de donde nacen tanto los shamanes como las
conaGanaGae, del mismo modo que es alli donde va su
alma-imagen al morir. Teniendo en cuenta que en el po-
niente nace el espiritu de las brujas, creemos que se pro-
duce un proceso metonimico por el cual éstas serian
asimiladas al espiritu que les confiere poder. De esta for-
ma, se dice que es en el poniente de donde ellas nacen.
Creemos que este proceso es posible gracias a una mane-
ra de conceptualizar difusamente los limites de la perso-
na, no quedando ésta restringida a su condicién corporal
extendiéndose asi en sus espiritus, sus pertenencias, sus
efluvios, y hasta el lugar de origen de su espiritu.

Consideramos que el poniente, el calor, el fuego, el
monte y la noche son todos ellos elementos que confor-
man un campo semdntico unitario algunos de cuyos ejes
son la figura del shaman, la bruja y el poder. Si hasta el
momento hemos aludido al significado del poniente y la
noche, mas adelante veremos qué significado poseen los
otros elementos.

CANIBALISMO: BRUJERIA POR EXPANSION

Pour un sorcier, dix mille sorciéres.
MICHELET

Hay algiin hombre brujo pero es el
trabajo de ellas, las brujas.
FEDERICO

Con respecto a la accion de las brujas podemos mencio-
nar que ésta consiste en expandir a la persona que se de-
sea atacar en ciertos animales generando una fusion entre
ambos. La bruja puede introducir un objeto portador de

o

111



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 112

112 ‘

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

la persona a dafiar en el cuerpo de un animal ocasio-
nando que, al morir éste, muera también la persona. De
igual forma, la bruja puede esconder en el monte el ob-
jeto contenedor de la persona mezclado con tierra de ce-
menterio.!! Si estas acciones tienen como consecuencia
la muerte lenta de la victima existen otras que causan su
muerte instantanea. Este segundo tipo de proceder ocu-
rre a través de la coccion de una extension de la persona
que se desea matar produciendo su consumicion por el
fuego.12 En estos casos, la bruja utiliza para la coccion
una lata con el objeto capturado (como también el nom-
bre de ésta escrito en un papel o su foto) junto con otros
ingredientes cuyo origen es el monte (viboras y sapos,
principalmente). En este caso, Susana, una joven con en-
fermedades de piel, menciona que “los que estdn enfer-
mos con la piel como cocida es por lo que ellas cocinan”13
Profundizaremos en este segundo caso de brujeria ya
que es el que nos permite plantear la existencia de un ca-
nibalismo brujeril.

Retomando el material etnografico, cuando no hay
recuperacion posible de la victima porque el asado ya ha
sido hecho, o como también se dice, porque lo hicieron
frito, ésta empieza a enfermar adelgazando hasta morir.
“A la persona se le quema el cuerpo, se secé, ya no hay mds
carne. La persona se quema por dentro. Parece que se come
la carne hasta quedar sin carne. En un afio ya no tiene
carne”, nos refirié en una oportunidad un sefor mayor,
Federico. “Primero come la carne y después cuando queda
piel y hueso, la persona se termina, se acaba todo”, expre-
sa un joven. La palabra lawoq se usa en lengua toba para

11 Wright describe que las brujas toman elementos de la persona y
hacen “unos paquetes que poseen alto poder maléfico” (1984: 34). A
partir de nuestros datos, intentaremos ahondar en la descripcion y
significado de dichos “paquetes” o en sus variaciones en Namqom.
En cuanto a la relacion con los espacios de los muertos, Miller (1979)
y Palavecino (1935) concuerdan en que el objeto capturado es intro-
ducido en la “tumba de un muerto reciente” (Miller, 1979: 43) o “en-
terrados en la tierra de un sepulcro” (Palavecino, 1935: 374). Esta idea
estarfa en concordancia con la hipétesis de Miller de que la brujerfa
acttia mediante la 16gica del contagio. Palavecino, en cambio, no in-
tenta explicar la l6gica de dichas acciones.

12 Como referiremos més adelante, el fuego es un elemento central
de la accion brujeril.

13 La referencia a la piel cocida alude a los efectos visibles de enfer-
medades dérmicas como los hongos y a las quemaduras de piel.

o

referirse al proceso de coccién de la carne animal, como
también a la carne ya asada: ésta queda lawoq. Del mis-
mo modo se dice lawog cuando la bruja cocind, as6 a la
persona a la que desea danar. La persona queda también
ella lawoq.

Como se desprende de estos comentarios y del término
mismo utilizado para referirse al proceso en el que una
persona es eliminada a través de la coccién que una bru-
ja hace y come (en términos simb6licos) hay referencias
explicitas al canibalismo practicado por las brujas. Este
canibalismo no se reduce, sin embargo, al caso femeni-
no de las brujas sino que puede servirnos para entender
la accion de los shamanes y de un posible canibalismo
shamanico.

En efecto, los shamanes que desean matar a sus victi-
mas lo hacen mediante sus lowaneq, extensiones de su
persona que viven dentro de él, que entran en el cuerpo
de la victima bajo variadas formas. Uno de los términos
més difundidos para mencionar estas extensiones del
shaman dentro del cuerpo de la victima, y que refiere a
la condicién de enfermedad del cuerpo, es la palabra bi-
cho. Estos bichos —no siempre animales reales—, des-
critos ya por Palavecino, son introducidos invisible-
mente en el cuerpo del enfermo y son llamados “kiagaik
o larva de la carcoma del quebracho” (1935: 374). Una vez
en el cuerpo de la victima, estos bichos comienzan la
destruccién comiendo su carne y consumiéndola lenta-
mente hasta que ella es tan s6lo piel y huesos. “Para los
aborigenes la vida es ast, entre ellos nomds se matan, se co-
men”, dice con resignacion un joven toba. Es interesante
subrayar que la mayoria de los shamanes senala que las

2 3
1 i 3
- AN S | 4
Eell e = Lliase o
s 2 G ’
8
P e
& 7K )
SRR /{ =\
& — 8

Los bichos: 1. NkiaGa; 2. AnachetaGat o herencia de poder; 3. Larva;
4. Fésforo; 5. NeGakay o “cienpiés”; 6. Piedra; 7. Alfiler; 8. Bebé ata-
do a cabrito dentro de huevo de gallina cubierto de nylon (Severino
Flores, 1998).



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 113

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

poblaciones no aborigenes de la regién no corren tanto
riesgo de ser embrujadas ya que “los blancos casi no tie-
nen gusto, rokshe kaiga ka lamaiq”. No tienen gusto...
;Quién desearfa comer a alguien cuyo cuerpo no sabe
a nada?

Existen varias historias antiguas en las que se pueden
encontrar referencias explicitas al comportamiento ca-
nibal de las brujas asi como diversas actitudes frente a él.
Lo que un hombre mayor, Emilio, relata a continuacion,
da cuenta del origen de canibalismo en las conaGanaGae
mientras explica el motivo por el cual el shaman que ha-
ce buenas acciones, que cura, no es canibal como ella:

Mi papé lleg6 a una casa de material. Hay un guazuncho!#
afuera [...] En la puerta estaba un hombre, con cinto,
barba blanca y larga. Le dan una silla [a mi papa]. “Hija’,
dijo el hombre, “buscd una mesa”. Y se levanto el guazun-
cho, era una chica.!5 Trajo la mesa. Después se iba a traer
la comida, trajo un plato con manos [humanas cortadas].
Mi papé dijo: “No me gusta eso, la miel si me gusta.” [La
mujer-guazuncho] trae jarra llena de miel de lachigua-
na.16 Ahi recién [mi pap4] comi6. [El] era bueno, se sana-
ba la gente [porque era shaman]. Si comia la carne de su
préjimo (las manos), los otros [los pacientes] no iban a
sanar, los iba a embrujar. Asi si iba a sanar a la gente.

Como se desprende del relato, la accién de no consumir
carne humana permite al shaman conservar su poder
terapéutico. Si él la comiera este poder no solamente de-
jarfa de existir sino que se volveria un poder potencial-
mente brujeril. En efecto, el relato concluye contrapo-
niendo a la figura del shamdn la imagen de la bruja
(conaGanaGae): “Cuando la conaGanaGae hace maldad,

4 Kl guazuncho es un mamifero (Cervidae, Mazana rufa) que abun-
da en la region chaquefia y del que los tobas se sirven para diversos
fines (alimento, remedio, etcétera).

15 Es interesante observar la referencia frecuente en los relatos sobre
los tiempos antiguos a las transformaciones entre hombres y animales.
La frontera entre personas humanas y personas no-humanas (ani-
males, seres del monte, duenos de la naturaleza, muertos, etcétera) es
difusa y se corresponde con la idea de que lo humano trasciende la
condicion de persona y el envoltorio corporal, abarcando a seres so-
brenaturales, animales, y toda una amplia gama de entidades dota-
das de humanidad.

16 Ta Jachiguana (cafec) es una abeja de la cual los tobas suelen ex-
traer la miel (catec Ili’i).

S o

Jalapa, Guatemala, 2000 / Ricardo Ramirez Arriola

el pi'oGonagq no puede curar, es mds fuerte.” Podemos su-
poner o deducir que la bruja no sélo consume carne hu-
mana sino que ademas, es este hecho el que le otorga un
poder mayor que el del shamén, poder que consiste, co-
mo veremos, en devorar simbolicamente a sus victimas.

Por otra parte, todos los qom conocen la historia de la
bruja canibal NsoGoi, una mujer que no respet6 la pro-
hibicién de comer carne animal durante la menstruacion
¥y que, en consecuencia, comenzé a comer carne cruda y
luego carne humana hasta devorar a su marido, desean-
do devorar también al grupo. Para defenderse de ella, la
gente logré arrinconarla en el interior de un arbol (palo
borracho, Chorisia insignis) y una vez alli, luego de varios
intentos y estrategias, la mataron. La mujer ya habfa adop-
tado un aspecto que la convertia en un ser temido, ya que
su cuerpo se habfa cubierto de pelos, y sus ufias y dientes

o



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 114

114 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

habian crecido desproporcionadamente. Si bien existe
una gran cantidad de versiones sobre la muerte de esta
bruja, la mayoria suele coincidir en que, para matarla, le
cortaron sus ufas —lugar en donde residia su poder. Al
hacer esto, ella se revolc de sufrimiento por la tierra has-
ta quedar seca. Seguidamente, las personas presentes hi-
cieron un gran fuego y alli quemaron lo que quedaba de
ella, saliendo de sus pechos serpientes, mosquitos y pe-
rros, y de sus ufias sapos y ranas. Una vez quemada, de
sus cenizas crecio la planta del tabaco y del sitio en don-
de cafan sus ldgrimas salieron las luciérnagas.

Nos parece oportuno resaltar las similitudes entre
NsoGoi y las acciones de las brujas actuales, siendo el
comportamiento de NsoGoi un comportamiento de ti-
po ejemplar para el proceder de las brujas actuales. Tal
como a NsoGoi lograron matarla, asi matan hoy en dia
las brujas: cocinan a sus victimas en el fuego. Observa-
mos que el fuego, como elemento que hace parte del
campo semdntico de las brujas, se origina en el mito
fundante que prescribe su utilizacién en las practicas
brujeriles sucesivas. Por otra parte, los efectos de esta
coccion sobre la persona danada son los mismos que los
que padecié NsoGoi: al igual que NsoGoi, las personas
danadas quedan secas —término que alude a la falta de
sangre y carne en el cuerpo, bajo la accién del mismo
medio: el fuego. Este cumplirfa la funcién de devorar a
las victimas, desplazdndose as, bajo un mecanismo sim-
bolico, al agente devorador: la bruja canibaliza entonces
por medio de los efectos del fuego.

Es interesante remarcar también que los mismos ani-
males e insectos que salieron de los restos de la bruja pri-
mordial son los que hoy en dia estdn asociados al pro-
ceder de las brujas: ellas cocinan a sus victimas con
sapos, ranas y serpientes. Por su parte, la luciérnaga es
un elemento asociado al shamanismo, éstas pueden ser
espiritus auxiliares del shaman. “Hasta ahora usan las
luciérnagas los brujos para hacer volver llorén a otro,
amargar a otro”, senala un joven shamén cuyo padre,
también shaman, poseia a este insecto como uno de sus
espiritus auxiliares. El monte y la noche se extienden
una vez mas a través de las luciérnagas haciendo posible
la accion danina de los shamanes (los brujos) que no
curan sino que matan.

o

Cabe senalar la coherencia que existe entre los ele-
mentos, actores y contextos que constituyen el modelo
brujeril toba y las practicas primordiales. El monte se
materializa tanto a través de los animales que emergen
de NsoGoi como de aquellos utilizados en la accién bru-
jeril actual. Ademds, como ya lo sefialamos, el monte es
el escenario en donde la bruja lleva a cabo su coccién o
entierro. Finalmente, la asociacion entre fuego y ponien-
te confirma la logica de los elementos asociados a la bru-
ja'y a su canibalismo simbdlico: en el fuego se cocina a
la victima a través de su extension hasta secarla. A este
hecho se suma el posterior envio simbdlico del espiritu
(persona ya sin cuerpo) de la victima hacia el poniente,
lugar de los muertos y origen de los espiritus de las cona-
GanaGaey los pi'oGonagq. El dibujo hecho por Severino
condensa los elementos asociados a la brujeria (fuego,
monte, olla para cocinar, poniente, etcétera) a través del
nexo que representa la accién canibal de la bruja.

Practica brujeril: Iki’i capturado. Del fuego al poniente (Severino
Flores, 1998).

Nos parece relevante la perspectiva de Lattas (1993:
67-69) acerca de la brujeria como alienacién, como pér-
dida de uno mismo. Segun el autor, al no poseer uno
pleno control de sus componentes vitales, la segmenta-
cién que se produce en el cuerpo puede ser usada como
metédfora de la fragmentacion (malestar que genera las
aceleradas y desiguales transformaciones en contextos
post-coloniales). En el caso analizado por nosotros, he-
mos visto como la persona extendida en sus compo-
nentes es fracturada a partir de la expoliacion de algunas



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 115

PRIMAVERA-VERANO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

de sus partes. Esta fragmentacion se produciria ante
un debilitamiento del cuerpo colectivo generado por los
conflictos sociales, politicos y econémicos. Frente a este
debilitamiento, el cuerpo-persona individual emerge
como el espacio de visibilidad del malestar presente en
la sociedad y su vulnerabilidad es la metafora de los con-
flictos del cuerpo social. La sensacion de enfermedad y
brujerfa en aumento podrian ser pensadas como conse-
cuencia de una pérdida de posesion de uno mismo, de
partes del cuerpo extenso que han quedado bajo el con-
trol ajeno.

CONCLUSIONES

The religion of the oppressed can assuage that

oppression and adapt people to it, but it can

also provide resistance to the oppression.
Taussig, 1980: 231

Hemos abordado en este trabajo las relaciones entre las
dimensiones politicas y sociales de la brujeria en contex-
tos periurbanos y rurales tobas. Los contextos periur-
banos son los que se ven mayormente influidos por las
instituciones del Estado, los partidos politicos y, en ge-
neral, por un amplio conjunto de imdgenes y objetos
portadores de modernidad que alteran las dindmicas in-
dividuales y grupales. Sin embargo, hemos constatado, a
partir del andlisis de la brujeria, cémo dicha influencia
—Ilejos de ser una suplantacién de antiguas por nuevas
representaciones y de roles tradicionales por nuevos—
es, en cambio, un complejo proceso de construccion y
conflicto continuo.

En los contextos periurbanos, algunas tensiones so-
ciales y politicas son canalizadas a través de la prolife-
racion de las précticas brujeriles convirtiéndose éstas en
un mecanismo de control social. En la medida que defi-
nimos la accién politica como el sistema de practicas y
representaciones en torno a la tenencia y ejercicio del
poder, constatamos la existencia de algunas implicacio-
nes politicas de la préctica brujeril teniendo en cuenta la
importancia del brujo y la bruja como sujetos politicos
y portadores de representaciones de gran connotacién

(monte, envidia, individualismo). Desde nuestra concep-
cién de la acci6n politica, el cuerpo emerge como arena
de lo politico, reproductor y cuestionador del orden so-
cial, de las relaciones de poder y reflejo de los conflictos
sociales generados por el cambio.

Hemos observado también como frente a situaciones
de cambio, diversas sociedades desarrollan formas de re-
sistencia que incorporan elementos de la tradicion y los
resignifican a la luz de nuevos actores, identidades y
contextos. Es en este sentido que analizamos cémo fren-
te ala acelerada transformacion en los sistemas de organi-
zacion politica, de produccion, acumulacion y uso de los
bienes y la riqueza, la brujeria y el shamanismo emergen
como formas de resistencia al cambio y a la instauracion
de nuevos drdenes sociales que se centran en el individuo.
En efecto, la transformacion de los contextos poscolo-
niales se manifiesta en el surgimiento y visibilidad del
individualismo, manifestado a su vez en el fortalecimien-
to del brujo y la bruja. De este modo, la brujeria se con-
vierte en la expresion mas individual de las formas de
resolucion de conflictos.

Constatamos que el control que las brujas y shamanes
ejercen sobre los cuerpos mediante el canibalismo sim-
bélico se vuelve una herramienta que desafia las desi-
gualdades sociales del grupo. A partir del anélisis de la
brujerfa y el shamanismo y, en particular de sus discur-
sos y précticas, la continuidad de su campo seméntico,
su sistema simbdlico y su territorialidad hemos mostra-
do cémo ellos son expresiones del canibalismo.

A modo de conclusion, las formas de venganza, las
causas de las enfermedades, el canibalismo shamanico y
brujeril, el poder politico, los modos de conceptualizar
el “progreso” y el territorio son algunas de las tematicas
que el problema de la brujeria convoca. Al mismo tiem-
po, la emergencia de nuevas identidades sociales (dirigen-
tes, delegados, pastores, etcétera) da cuenta de la capacidad
de adaptacion a nuevos medios politicos, sociales y eco-
némicos y de transformacién de antiguas identidades
basadas en otros modos de relacion y organizacion. Si
bien atributos como la solidaridad y la igualdad se pre-
sentan continuamente en los discursos como valores mo-
rales positivos, constatamos que a raiz de la brujeria y de
algunas formas de organizacion politica dichos valores

o

115



1 Saberes a 8/7/04 8:18 PM Page 116

16 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

PRIMAVERA-VERANO 2002

quedan en un plano discursivo (idealizacion del pasado
y estrategia de construccion identitaria).

Hemos analizado también la forma en que se consti-
tuyen en Namqom y San Carlos las continuidades y las
transformaciones de los liderazgos y las figuras de po-
der, la permeabilidad de los diferentes mecanismos de
ejercicio del poder y la simultaneidad de los roles (paren-
tesco, lo civil, la religién). A partir de la contraposicion
del brujo con el grupo describimos algunos valores de
su accién politica (el individualismo v la invisibilidad).
Pensar la brujeria como discurso politico nos ha permi-
tido analizar simultdneamente diversos escenarios de
construccion actual de la persona y el cuerpo, de la di-
namica constante de tradicién y modernidad y de algu-
nas formas de constituciéon politica en comunidades
tobas de diferentes contextos del Chaco argentino.

Bibliografia

Abu-Lughold, L., 1990, “The Romance of Resistance: Tra-
cing Transformations of Power through Bedouin Wo-
men’, en American Ethnologist, 17(1): 41-55.

Bercovirch, E., 1998, “Dis-embodiment and Concealment
among the Atbalmin of Papua New Guinea”, en M. Lam-
bek y A. Strathern (eds.), Bodies and Persons. Compara-
tive Perspective from Africa and Melanesia, Cambridge
University Press, Cambridge.

Brow, ., 1990, “Notes on Community, Hegemony and the
Uses of Past’, en Anthropological Quarterly, 63(1): 1-6.
Comaroft, J., 1985, Body of Power. Spirit of Resistance. The
Culture and History of a South African People, University

of Chicago Press, Chicago.

Dumont, L., 1983, Essai sur lindividualisme, Editions du
Seuil, Paris.

Durkheim, E., 1965, The Elementary Forms of the Religious
Life, Free Press, Londres.

Gordillo, G., 1992, “Cazadores-recolectores y cosecheros.
Subordinacién al capital y reproduccion social entre los
tobas del oeste de Formosa”, en H. Trinchero, D. Piccini
y G. Gordillo (eds.), Capitalismo y grupos indigenas en el
Chaco centro-occidental (Salta y Formosa), vol. 1, CEAL,
Buenos Aires.

, 2001, A Political Economy of Shamanic Forms of Con-
tention in the Argentine Chaco, paper presentado en The
American Anthropological Association Meeting, San
Francisco.

Idoyaga Molina, A., 2000, Shamanismo, brujeria y poder en
América Latina, CAEA-CONICET, Buenos Aires.

Karsten, R.,1926, The Civilization of the South American In-
dians, Kegan Paul, Trench, Trubner and CO, Londres.

o

,1932, Indians Tribes of the Argentine and Bolivian Cha-
co, Societas Scientiarum Fennica, 4(1), Helsingfors, pp.
43-123.

Lambek, M. y A. Strathern, 1998, “Introduction. Embo-
dying Sociality: Africanist-Melanesianist Comparisons”,
en M. Lambek y A. Strathern (eds.), Bodies and Persons.
Comparative Perspective from Africa and Melanesia, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

Lattas, A., 1993, “Sorcery and Colonialism: Illness, Dreams
and Death as Political Langages in West New Britain”, en
Man, 28: 51-77.

Lederman, R., 1982, “Sorcery and Social Change in Mendi”,
en M. Zelenietz y S. Lindenbaum (eds.), Sorcery and So-
cial Change in Melanesia. Social Analysis.

LiPuma, E., 1998, “Modernity and Forms of Personhood in
Melanesia”, en M. Lambek y A. Strathern (eds.), Bodies
and Persons. Comparative Perspective from Africa and Me-
lanesia, Cambridge University Press, Cambridge.

Luque, E., 1996, Antropologia politica, Ariel Antropologia,
Barcelona.

Mc Hugh, E., 1989, “Concepts of the Person among the
Gurungs of Nepal’, en American Ethnologist, 16(1): 75-86.

Miller, E., 1967, Pentecostalism among the Argentine Toba,
PhD Dissertation, University of Pittsburgh.

, 1979, Los tobas argentinos, armonia y disonancia en

una sociedad, Siglo XXI Editores, México.

, 1995, Nurturing Doubt. From Mennonite Missionary
to Anthropologist in the Argentine Chaco, University of
Mlinois Press, Urbana y Chicago.

Palavecino, E., 1935, “Breve noticia sobre un viaje etnogréfi-
co al Chaco central”, en Revista Geogrdfica Americana,
2(23), Buenos Aires.

, 1935, “Breve noticia sobre la religion de los indios del
Chaco”, en Revista Geogrdfica Americana, 2(21), Buenos
Aires.

Seeger, A., R. da Matta, E. Viveiros de Castro, 1979, “A cons-
trucdo da pessoa nas sociedades brasileiras”, en Boletim
do Museu Nacional, 32: 2-19.

Taussing, M., 1980, The Devil and Commodity Fetishism in
South America, University of North Carolina Press, North
Carolina.

Tola, F y C. Salamanca, 2001, “La brujeria como expresion
del malestar social entre los tobas (qon1) del Chaco ar-
gentino’, ponencia presentada en El Corredor de las
Ideas, Asuncion.

Turner, V., 1980, La selva de los simbolos, Siglo XXI Editores,
México.

,1990 [1969], Le phénomeéne rituel. Structure et contre-
structure, PUFE, Paris.

Wright, P, 1984, “Quelques formes du chamanisme Toba”,
en Société Suisse des Ameéricanistes, 48: 29-35.

,1997, Being-in-the-Dream. Post-Colonial Explorations

in Toba Ontology, PhD Dissertation, Temple University.




