GEOVANI PRISCO HERMANDEZ

W Lh s

ICES!
RELIGIOSIDAD
POPULAR

Popular Religion and
Ceremonial Speeches in Nahua
Communities of the Edge of the
Matlalcueyetzin, Tlaxcala

PARASTOO ANITA MESRI
HASHEMI-DILMAGHANI

El Colegio de Tlaxcala, San Pablo
Apetatitlan, Tlaxcala, México
parastooanita@yahoo.com.mx

Desacatos 58,
septiembre-diciembre 2018, pp. 214-218

» Raices de la religiosidad popular
GEOVANI PRISCO HERNANDEZ, 2016
Gobierno del Estado de Tlaxcala/
Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes/Instituto Tlaxcalteca
de la Cultura/Programa de Apoyo
a las Culturales Municipales y

Comunitarias, México

Religiosidad popular
y discursos ceremoniales en las
comunidades nahuas de las faldas
de la Matlalcueyetzin, Tlaxcala

PARASTOO ANITA MESRI HASHEMI-DILMAGHANI

llibro de Geovani Prisco Hernandez habla del lenguaje relacio-

nado con la religiosidad popular en la comunidad nahua de San
Pablo del Monte, Cuauhtotoatla, ubicada en las faldas del volcin la
Matlalcueyetzin, en el Sureste de Tlaxcala. El autor, originario de
la comunidad, presenta su investigacidn en cinco capitulos, antecedi-
dos por una introduccion y conclusiones generales como cierre.

La relevancia del trabajo de Prisco Herndndez se fundamenta en
su descripcidn de los elementos definitorios de la vida colectiva de una
comunidad ubicada en la regién que mds conserva las culturas nahua y
otomi tlaxcaltecas en la actualidad. Aunque su enfoque es la religiosidad
propia y el lenguaje utilizado en este dmbito, da testimonio de varias
instituciones comunitarias que definen a las comunidades de la regién,
en la que el paisaje cultural es dominado por la presencia de la montana
sagrada.

214 Desacatos 58 » Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani



En particular, la importancia de la religiosi-
dad popular como elemento cultural en las comu-
nidades nahuas de la regién de la Matlalcueyetzin
se observa con facilidad, y al adentrarse en su vida
colectiva, se hace mds patente aan. El tema es pro-
ducto de diversos procesos historicos marcados por
la invasidén de los espafioles y la lucha para sobrevivir
como comunidades diferenciadas.

En la actualidad, lo que ahora se considera “re-
ligiosidad popular” es una parte esencial de la forma
de organizacidn y sistemas normativos indigenas
vigentes en Tlaxcala. Se trata de una esfera de con-
servacion de poder sobre la vida colectiva y de iden-
tidades comunitarias unificadoras, en el contexto
colonial, y hoy, de colonialismo interno. En pala-
bras de Johanna Broda: “los santos asumieron un
papel fundamental como protectores y patrones de
gremios y oficios, de cofradias y congregaciones no-
vohispanas; se convirtieron en simbolo corporativo
y factor de cohesion” (2009: 12-13).

Lo que diferencia el trabajo de Prisco Her-
nindez es su enfoque en el lenguaje utilizado en el
contexto de la religiosidad popular propia de su co-
munidad. Es un campo poco explorado por la an-
tropologia y la lingtiistica en México.

Para lograr un tratamiento amplio del tema,
en el primer capitulo, titulado “Marco socio-espa-
cial, histdrico y cultural de San Pablo del Monte”,
presenta un mapeo de la comunidad que incluye
su ubicacién geogrifica, el origen de su nombre
antiguo, Cuauhtotoatla, y su organizacién socio-
rreligiosa basada en los barrios, que originalmente
fueron cuatro y ahora son 12 (p. 17).

Como parte de su descripcion del contexto
sociopolitico de la comunidad, menciona que San
Pablo del Monte tiene como autoridades un sacer-
dote, un presidente municipal y un fiscal, y que
“todos estos agentes son complementarios” (p. 13).
En cuanto a los fiscales, anota que las fiscalfas “se fun-
daron en el siglo X1 por los franciscanos para tener

en los pueblos personal indigena que se encargara

de la difusién y mantenimiento de la evangeliza-
cién” (p. 13, nota 1).

Su descripcion de estas tres autoridades com-
plementarias difiere de lo que se vive en otras comu-
nidades nahuas de la regién de la Matlalcueyetzin,
en particular, las que no son sede parroquial. Por
ejemplo, en San Felipe Cuauhtenco, perteneciente
al municipio de Contla de Juan Cuamatzi, la parro-
quia estd en la cabecera municipal, Contlan o San
Bernardino Contla, y el sacerdote tiene poca pre-
sencia en la comunidad. No se considera una auto-
ridad comunitaria, mucho menos complementaria
del fiscal o el presidente de comunidad, denomina-
cién que recibe la autoridad civil en comunidades
que no son cabeceras municipales en Tlaxcala.

Prisco Herndndez reconoce que, en el caso de
San Pablo del Monte, “la religiosidad popular opera
con o sin el sacerdote” (p. 25), pues estd a cargo de los
fiscales y mayordomos, conocidos en su conjunto co-
mo la cofradia en Cuauhtenco. Ademas, al igual que
en San Pablo del Monte, en Cuauhtenco hay rezande-
ros que saben “en qué momento rezar, cantar y animar
al pueblo para que ellos también lo hagan” (p. 25).

En el tema de la organizacién sociorreligiosa
de la comunidad, los cargos religiosos —fiscales,
mayordomos— se rotan entre los 12 barrios que
conforman la comunidad (pp. 17, 28). Esto también
ocurre en otras comunidades nahuas grandes de la
regién, como San Francisco Tetlanohcan, donde los
cargos se turnan entre los tres barrios (entrevista con
Alfonso Cuatianquiz Garza, San Francisco Tetlanoh-
can, 27 de octubre de 2016).!

En la misma descripcion de la organizacion so-
ciorreligiosa comunitaria, Prisco Herndndez hace re-
ferencia a las procesiones, una institucién propia, de
mucha importancia no sélo en San Pablo del Monte,
sino en toda la region de la Matlalcueyetzin. Nazario

1 Al momento de las entrevistas, Cuatianquiz tenia el cargo
de fiscal, maxima autoridad religiosa de la comunidad.

Religiosidad popular y discursos ceremoniales en las comunidades nahuas de las faldas de la Matlalcueyetzin, Tlaxcala

215



216

Sdnchez Mastranzo, investigador del Centro del Ins-
tituto Nacional de Antropologia e Historia-Tlaxcala,
también originario de la comunidad, formul6 la si-
guiente definicion de esta institucidn:

La procesién es una marcha ritual de imdgenes
y de personas, pero en un escenario local, segun
normas preestablecidas y siguiendo un camino pa-
rabdlico cuyos puntos de partida y llegada coinci-
den siempre o al menos resultan equivalentes. La
procesion puede ser un rito de distincién, de apro-

piacibén o de celebracion (2004: 16-17).

Es necesario analizar el tema desde la cosmovision y
realidad propia del pueblo nahua, que no concibe el
mundo y los sucesos como lineales, sino circulares,
o como un conjunto de espirales en diferentes pla-
nos. En esta realidad, afirma Sdnchez, “todo se re-
duce a describir un circulo que reconduce siempre
al punto de partida, como si nada se hubiera movido
realmente” (2004: 17).

En el segundo capitulo, dedicado al marco ted-
rico, Prisco Herndndez hace referencia a la pro-
puesta de Luis Fernando Lara, que se explica en su
Curso de lexicologia (2006) y que plantea que el 1éxi-
co de una lengua estd unido indisociablemente a la
cultura (p. 35). Los discursos ceremoniales y formas
de hablar relacionadas con la religiosidad popular en
San Pablo del Monte, como otros elementos cul-
turales de la comunidad, se aprenden dentro de la
misma colectividad, “al observar a los padres rea-
lizar estas ceremonias, de tal manera que cuando
toca ejercer dichos cargos, se espera que se conoz-
ca qué hacer” (p. 37). Este capitulo termina con
la aclaracion de que el objetivo de la investigacion
es contribuir al reconocimiento de la religiosidad
popular como parte de la tradicion oral del espaiiol
de México (p. 39).

Asi como la procesion, el discurso ceremonial
o quimati tlahtos —saber hablar— es una institucién

de suma importancia en diversas comunidades de la

Desacatos 58 » Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani

region de la Matlalcueyetzin, tanto dentro del ciclo
ritual como en varios momentos de la vida cotidia-
na. Un dmbito del gobierno comunitario en el que
es imprescindible “saber hablar”, como dicen en
San Felipe Cuauhtenco, es el cabildo eclesiistico.
Esto ubica la relevancia del estudio del lenguaje de
Prisco Herndndez en un dmbito marcadamente ce-
remonial, ritual y simbdlico en la vida colectiva de las
comunidades de la zona.

En el tercer capitulo, el autor explica su método
de trabajo, que incluyd documentacién etnografica,
con observacion participante, facilitada en gran medi-
da por ser originario y vecino de la comunidad. Sirve
como ejemplo de la importancia de que las personas
que pertenecen a las comunidades realicen estudios
sobre los elementos que definen la vida comunitaria
y la cultura.

El cuarto capitulo trata de una descripcion del Ié-
xico de la religiosidad popular de San Pablo del Mon-
te. Como parte de esta discusion, Prisco Hernandez
define a los actores clave de la autoridad religiosa co-
munitaria o el sistema de cargos religiosos. El mayor-
domo, explica, es quien tiene a su cargo y resguardo
una imagen. El fiscal gobierna y preside las reuniones
de los mayordomos (p. 54). También identifica tér-
minos usados en las practicas religiosas, como “ir a
rogar” —pedir el favor a una persona para que acepte
ser mayordomo— o ser presentado —comunicar a
los fiscales y mayordomos quién serd el proximo ma-
yordomo— (p. 57).

Es pertinente subrayar la importancia de los
fiscales. Esta figura, en las comunidades nahuas
tlaxcaltecas, fue descrita por Romano y Tolteca en
estos términos: “‘es en muchos sentidos el eje regu-
lador de la vida social y cultural de los pueblos en la
region sur tlaxcalteca. Tal es su importancia que
ha permanecido durante los dltimos cuatrocientos
cincuenta anos resguardando repositorios que estan
bajo su responsabilidad” (2014: 37).

Por la instituciéon del barrio, ya descrita como

base de la vida comunitaria en San Pablo del Monte,



existen dos niveles de mayordomos o gobiernos so-
ciorreligiosos: el del barrio y el del pueblo. En el sis-
tema de rotacién barrial, cada mayordomia regresa
al barrio cada diez afios, lo mismo que el nombra-
miento del primer fiscal. El barrio decide a quiénes
colocar en las mayordomias y fiscalias (p. 55).

De forma parecida, en San Francisco Tetla-
nohcan, donde también subsiste la instituciéon del
barrio como base de la organizacién comunitaria,
existe una estructura de autoridades religiosas co-
munitarias, con sede en la iglesia que sirve de pa-
rroquia, y otra en cada barrio. Aparte de los cargos
de la cofradia comunitaria en los que participan por
turno, en cada barrio hay tres mayordomos res-
ponsables de la celebracién de su imagen. De igual
manera, dos de los barrios tienen cuatro fiscales (en-
trevistas con Alfonso Cuatianquiz Garza, San Francis-
co Tetlanohcan, 9 y 27 de octubre de 2016).

Asimismo, en la comunidad de Contlan, los
cargos se rotan entre los diez barrios antiguos de la
comunidad. Los barrios siempre han representa-
do la base del tnico sistema de cargos vigente en la
comunidad, el religioso, que funge como cabece-
ra del municipio hoy denominado Contla de Juan
Cuamatzi. Los barrios cumplen, de forma rotativa,
los cargos del cabildo eclesidstico, integrados por lo
que llaman la fiscalia y la cofradia (Romano y Tol-
teca, 2014: 67).

El dltimo capitulo de la obra de Geovani Prisco
Hernindez estd dedicado a los manuales de orienta-
cién para la prictica de la religiosidad popular en
San Pablo del Monte, que prepard por solicitud di-
recta de los mayordomos en funcién, para tener un
documento que los orientara sobre la manera de
ejecutar las actividades relativas al sistema de cargos
religiosos de la comunidad (p. 63). Los manuales tra-
tan, en palabras del autor, de “las celebraciones mas
representativas y claves dentro de la tradicion socio-
rreligiosa de esta comunidad” (p. 65).

Para contextualizar el desarrollo de estos tex-

tos en el objetivo principal del estudio, es necesario

aclarar que son guias que describen, no solo los ac-
tos que se realizan, sino los discursos que deben
acompanarlos.

El primer manual habla de la toma de jura-
mento de las autoridades religiosas —mayordomos
y fiscales— al asumir el cargo, y se dirige al sacer-
dote, quien suele ser una persona ajena a la comu-
nidad, pero debe tomarles el juramento (p. 64). El
segundo manual especifica las actividades prepara-
tivas en torno a la “minerva”, una procesioén con el
Santisimo Sacramento que tiene lugar el tercer do-
mingo de cada mes. Es organizada por una persona
nombrada tlaxolacatl, quien funge como mayordo-
mo del santisimo por un dia (p. 64).

El tercer manual abarca el desposorio de San
José y la Virgen de los Remedios; describe los ritos 'y
preparativos, asi como la participacion de cada per-
sona en la celebracion. El cuarto es para los fiscales
y mayordomos responsables del recorrido del Nifo
Dios por la comunidad (p. 64). El quinto habla de la
fiesta conocida como alfepeilhuitl y tiene el objetivo
de divulgar la celebracion. El sexto describe los pre-
parativos, las procesiones y las personas que inter-
vienen durante la Semana Santa (p. 64).

Los sistemas de cargos, la base de la religiosidad
popular en San Pablo del Monte y otras comunida-
des nahuas de la region, son el resultado de un lar-
go proceso de adecuacidn-resistencia en la lucha de
supervivencia sostenida por las naciones originarias
desde la llegada de los espaoles. Su permanencia
hasta hoy debe conceptualizarse desde esta realidad:

En el caso de las sociedades indigenas, este proceso
se ha presentado como una expresién de inconfor-
midad ante la imposicion de instituciones de domi-
nacién occidental que aparecen desde la Colonia y
pasaron por la conformacién del Estado-nacidn, el
corporativismo, el neoliberalismo y las crisis de los
proyectos hegemoénicos nacionalistas. Pese a este
continuum de imposicion histdrica, [las] comunida-

des indigenas han generado estrategias de cohesion

Religiosidad popular y discursos ceremoniales en las comunidades nahuas de las faldas de la Matlalcueyetzin, Tlaxcala

217



218

social que les brindan la fortaleza necesaria para
dar cuenta de sus pricticas de autogobierno, entre
las cuales se puede mencionar la conformacién so-
cio-espacial, que define y confiere identidad a los
pueblos con sus cuerpos de fiscales, sus santos patro-
nos, sus tierras, sus propiedades y sus recursos na-
turales, donde se fincan tanto los arraigos como las
identidades locales y regionales (Romano y Tolteca,
2014: 26-27).

Enlaactualidad, la forma de reproducir la vida colec-
tiva en general y los sistemas de cargos en particular,
entre las comunidades nahuas de Tlaxcala, tiene ele-

mentos tanto propios como ajenos, pero los sistemas

Bibliografia

sobreviven con un caricter diferenciado “gracias a la
reproduccién hereditaria de pricticas organizativas
que derivan en la defensa y la protecciéon de un terri-
torio” (Romano y Tolteca, 2014: 27).

Dentro de estas pricticas, el lenguaje, sea en
lengua materna o en espanol, juega un papel fun-
damental. Por lo tanto, estudios como el analizado
aqui dan elementos para entender la vida comuni-
taria desde su base misma: la forma en que las per-
sonas que componen la comunidad se comunican y
se expresan al realizar los ritos religiosos. La obra de
Geovani Prisco Herndndez abona al estudio de los
elementos culturales, como una ventana a la plurali-
dad que define a Tlaxcala y al pais entero.

Broda, Johanna (coord.), 2009, Religiosidad popular y cosmovisiones indigenas en la historia de México, Instituto Nacional de Antropologia

e Historia, México.

Lara, Luis Fernando, 2006, Curso de lexicologia, El Colegio de México, México.

Romano Garrido, Ricardo y Aline Tolteca Jaime, 2014, “Emancipacién y autonomia en el Altiplano Central de México”, en Ricardo Romano

Garrido, Rafael Pérez-Taylor y Araceli Burguete Cal y Mayor, Territorios de otredad. Violencia, disputas y emancipacion étnico-espacial

en México, Universidad Auténoma de Tlaxcala/Centro de Investigaciones Interdisciplinarias sobre Desarrollo Regional/Altres Costa-

Amic, México, pp. 25-75.

Sanchez Mastranzo, Nazario A., 2004, “Del mito al rito: territorio simbdlico de una comunidad nahua”, en Antropologia, num. 73, pp. 15-22.

Entrevistas

Alfonso Cuatianquiz Garza, San Francisco Tetlanohcan, 9y 27 de octubre de 2016.

Desacatos 58 » Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani



