
214 Desacatos 58 �Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani

�

Popular Religion and 
Ceremonial Speeches in Nahua 

Communities of the Edge of the 
Matlalcueyetzin, Tlaxcala

PARASTOO ANITA MESRI  

HASHEMI-DILMAGHANI

El Colegio de Tlaxcala, San Pablo  

Apetatitlán, Tlaxcala, México

parastooanita@yahoo.com.mx

Desacatos 58, 

septiembre-diciembre 2018, pp. 214-218

Religiosidad popular 
y discursos ceremoniales en las 

comunidades nahuas de las faldas 
de la Matlalcueyetzin, Tlaxcala

PARASTOO ANITA MESRI HASHEMI-DILMAGHANI

El libro de Geovani Prisco Hernández habla del lenguaje relacio-
nado con la religiosidad popular en la comunidad nahua de San 

Pablo del Monte, Cuauhtotoatla, ubicada en las faldas del volcán la 
Matlalcueyetzin, en el Sureste de Tlaxcala. El autor, originario de  
la comunidad, presenta su investigación en cinco capítulos, antecedi-
dos por una introducción y conclusiones generales como cierre.

La relevancia del trabajo de Prisco Hernández se fundamenta en 
su descripción de los elementos definitorios de la vida colectiva de una 
comunidad ubicada en la región que más conserva las culturas nahua y 
otomí tlaxcaltecas en la actualidad. Aunque su enfoque es la religiosidad 
propia y el lenguaje utilizado en este ámbito, da testimonio de varias 
instituciones comunitarias que definen a las comunidades de la región, 
en la que el paisaje cultural es dominado por la presencia de la montaña 
sagrada.

Raíces de la religiosidad popular

GEOVANI PRISCO HERNÁNDEZ, 2016

Gobierno del Estado de Tlaxcala/

Consejo Nacional para la Cultura  

y las Artes/Instituto Tlaxcalteca  

de la Cultura/Programa de Apoyo  

a las Culturales Municipales y 

Comunitarias, México



Religiosidad popular y discursos ceremoniales en las comunidades nahuas de las faldas de la Matlalcueyetzin, Tlaxcala 215

En particular, la importancia de la religiosi-
dad popular como elemento cultural en las comu-
nidades nahuas de la región de la Matlalcueyetzin 
se observa con facilidad, y al adentrarse en su vida 
colectiva, se hace más patente aún. El tema es pro-
ducto de diversos procesos históricos marcados por 
la invasión de los españoles y la lucha para sobrevivir 
como comunidades diferenciadas.

En la actualidad, lo que ahora se considera “re-
ligiosidad popular” es una parte esencial de la forma 
de organización y sistemas normativos indígenas 
vigentes en Tlaxcala. Se trata de una esfera de con-
servación de poder sobre la vida colectiva y de iden-
tidades comunitarias unificadoras, en el contexto 
colonial, y hoy, de colonialismo interno. En pala-
bras de Johanna Broda: “los santos asumieron un 
papel fundamental como protectores y patrones de 
gremios y oficios, de cofradías y congregaciones no-
vohispanas; se convirtieron en símbolo corporativo 
y factor de cohesión” (2009: 12-13).

Lo que diferencia el trabajo de Prisco Her-
nández es su enfoque en el lenguaje utilizado en el 
contexto de la religiosidad popular propia de su co-
munidad. Es un campo poco explorado por la an-
tropología y la lingüística en México.

Para lograr un tratamiento amplio del tema, 
en el primer capítulo, titulado “Marco socio-espa-
cial, histórico y cultural de San Pablo del Monte”, 
presenta un mapeo de la comunidad que incluye 
su ubicación geográfica, el origen de su nombre 
antiguo, Cuauhtotoatla, y su organización socio-
rreligiosa basada en los barrios, que originalmente 
fueron cuatro y ahora son 12 (p. 17).

Como parte de su descripción del contexto 
sociopolítico de la comunidad, menciona que San 
Pablo del Monte tiene como autoridades un sacer-
dote, un presidente municipal y un fiscal, y que 
“todos estos agentes son complementarios” (p. 13). 
En cuanto a los fiscales, anota que las fiscalías “se fun-
daron en el siglo XVI por los franciscanos para tener 
en los pueblos personal indígena que se encargara 

de la difusión y mantenimiento de la evangeliza-
ción” (p. 13, nota 1).

Su descripción de estas tres autoridades com-
plementarias difiere de lo que se vive en otras comu-
nidades nahuas de la región de la Matlalcueyetzin, 
en particular, las que no son sede parroquial. Por 
ejemplo, en San Felipe Cuauhtenco, perteneciente 
al municipio de Contla de Juan Cuamatzi, la parro-
quia está en la cabecera municipal, Contlan o San 
Bernardino Contla, y el sacerdote tiene poca pre-
sencia en la comunidad. No se considera una auto-
ridad comunitaria, mucho menos complementaria 
del fiscal o el presidente de comunidad, denomina-
ción que recibe la autoridad civil en comunidades 
que no son cabeceras municipales en Tlaxcala.

Prisco Hernández reconoce que, en el caso de 
San Pablo del Monte, “la religiosidad popular opera 
con o sin el sacerdote” (p. 25), pues está a cargo de los 
fiscales y mayordomos, conocidos en su conjunto co-
mo la cofradía en Cuauhtenco. Además, al igual que 
en San Pablo del Monte, en Cuauhtenco hay rezande-
ros que saben “en qué momento rezar, cantar y animar 
al pueblo para que ellos también lo hagan” (p. 25).

En el tema de la organización sociorreligiosa 
de la comunidad, los cargos religiosos —fiscales, 
mayordomos— se rotan entre los 12 barrios que 
conforman la comunidad (pp. 17, 28). Esto también 
ocurre en otras comunidades nahuas grandes de la 
región, como San Francisco Tetlanohcan, donde los 
cargos se turnan entre los tres barrios (entrevista con 
Alfonso Cuatianquiz Garza, San Francisco Tetlanoh-
can, 27 de octubre de 2016).1

En la misma descripción de la organización so-
ciorreligiosa comunitaria, Prisco Hernández hace re-
ferencia a las procesiones, una institución propia, de 
mucha importancia no sólo en San Pablo del Monte, 
sino en toda la región de la Matlalcueyetzin. Nazario 

1 Al momento de las entrevistas, Cuatianquiz tenía el cargo 
de fiscal, máxima autoridad religiosa de la comunidad.



216 Desacatos 58 � Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani

Sánchez Mastranzo, investigador del Centro del Ins-
tituto Nacional de Antropología e Historia-Tlaxcala, 
también originario de la comunidad, formuló la si-
guiente definición de esta institución:

La procesión es una marcha ritual de imágenes 

y de personas, pero en un escenario local, según 

normas preestablecidas y siguiendo un camino pa-

rabólico cuyos puntos de partida y llegada coinci-

den siempre o al menos resultan equivalentes. La 

procesión puede ser un rito de distinción, de apro-

piación o de celebración (2004: 16-17).

Es necesario analizar el tema desde la cosmovisión y 
realidad propia del pueblo nahua, que no concibe el 
mundo y los sucesos como lineales, sino circulares, 
o como un conjunto de espirales en diferentes pla-
nos. En esta realidad, afirma Sánchez, “todo se re-
duce a describir un círculo que reconduce siempre 
al punto de partida, como si nada se hubiera movido 
realmente” (2004: 17).

En el segundo capítulo, dedicado al marco teó-
rico, Prisco Hernández hace referencia a la pro-
puesta de Luis Fernando Lara, que se explica en su 
Curso de lexicología (2006) y que plantea que el léxi-
co de una lengua está unido indisociablemente a la 
cultura (p. 35). Los discursos ceremoniales y formas 
de hablar relacionadas con la religiosidad popular en 
San Pablo del Monte, como otros elementos cul-
turales de la comunidad, se aprenden dentro de la 
misma colectividad, “al observar a los padres rea-
lizar estas ceremonias, de tal manera que cuando 
toca ejercer dichos cargos, se espera que se conoz-
ca qué hacer” (p. 37). Este capítulo termina con  
la aclaración de que el objetivo de la investigación 
es contribuir al reconocimiento de la religiosidad 
popular como parte de la tradición oral del español 
de México (p. 39).

Así como la procesión, el discurso ceremonial 
o quimati tlahtos —saber hablar— es una institución 
de suma importancia en diversas comunidades de la 

región de la Matlalcueyetzin, tanto dentro del ciclo 
ritual como en varios momentos de la vida cotidia-
na. Un ámbito del gobierno comunitario en el que 
es imprescindible “saber hablar”, como dicen en 
San Felipe Cuauhtenco, es el cabildo eclesiástico. 
Esto ubica la relevancia del estudio del lenguaje de 
Prisco Hernández en un ámbito marcadamente ce-
remonial, ritual y simbólico en la vida colectiva de las 
comunidades de la zona.

En el tercer capítulo, el autor explica su método 
de trabajo, que incluyó documentación etnográfica, 
con observación participante, facilitada en gran medi-
da por ser originario y vecino de la comunidad. Sirve 
como ejemplo de la importancia de que las personas 
que pertenecen a las comunidades realicen estudios 
sobre los elementos que definen la vida comunitaria 
y la cultura.

El cuarto capítulo trata de una descripción del lé-
xico de la religiosidad popular de San Pablo del Mon-
te. Como parte de esta discusión, Prisco Hernández 
define a los actores clave de la autoridad religiosa co-
munitaria o el sistema de cargos religiosos. El mayor-
domo, explica, es quien tiene a su cargo y resguardo 
una imagen. El fiscal gobierna y preside las reuniones 
de los mayordomos (p. 54). También identifica tér-
minos usados en las prácticas religiosas, como “ir a 
rogar” —pedir el favor a una persona para que acepte 
ser mayordomo— o ser presentado —comunicar a 
los fiscales y mayordomos quién será el próximo ma-
yordomo— (p. 57).

Es pertinente subrayar la importancia de los 
fiscales. Esta figura, en las comunidades nahuas 
tlaxcaltecas, fue descrita por Romano y Tolteca en 
estos términos: “es en muchos sentidos el eje regu-
lador de la vida social y cultural de los pueblos en la 
región sur tlaxcalteca. Tal es su importancia que  
ha permanecido durante los últimos cuatrocientos 
cincuenta años resguardando repositorios que están 
bajo su responsabilidad” (2014: 37).

Por la institución del barrio, ya descrita como 
base de la vida comunitaria en San Pablo del Monte, 



Religiosidad popular y discursos ceremoniales en las comunidades nahuas de las faldas de la Matlalcueyetzin, Tlaxcala 217

existen dos niveles de mayordomos o gobiernos so-
ciorreligiosos: el del barrio y el del pueblo. En el sis-
tema de rotación barrial, cada mayordomía regresa 
al barrio cada diez años, lo mismo que el nombra-
miento del primer fiscal. El barrio decide a quiénes 
colocar en las mayordomías y fiscalías (p. 55).

De forma parecida, en San Francisco Tetla-
nohcan, donde también subsiste la institución del 
barrio como base de la organización comunitaria, 
existe una estructura de autoridades religiosas co-
munitarias, con sede en la iglesia que sirve de pa-
rroquia, y otra en cada barrio. Aparte de los cargos 
de la cofradía comunitaria en los que participan por 
turno, en cada barrio hay tres mayordomos res-
ponsables de la celebración de su imagen. De igual 
manera, dos de los barrios tienen cuatro fiscales (en-
trevistas con Alfonso Cuatianquiz Garza, San Francis-
co Tetlanohcan, 9 y 27 de octubre de 2016).

Asimismo, en la comunidad de Contlan, los 
cargos se rotan entre los diez barrios antiguos de la 
comunidad. Los barrios siempre han representa-
do la base del único sistema de cargos vigente en la  
comunidad, el religioso, que funge como cabece-
ra del municipio hoy denominado Contla de Juan 
Cuamatzi. Los barrios cumplen, de forma rotativa, 
los cargos del cabildo eclesiástico, integrados por lo 
que llaman la fiscalía y la cofradía (Romano y Tol-
teca, 2014: 67).

El último capítulo de la obra de Geovani Prisco 
Hernández está dedicado a los manuales de orienta-
ción para la práctica de la religiosidad popular en 
San Pablo del Monte, que preparó por solicitud di-
recta de los mayordomos en función, para tener un 
documento que los orientara sobre la manera de 
ejecutar las actividades relativas al sistema de cargos 
religiosos de la comunidad (p. 63). Los manuales tra-
tan, en palabras del autor, de “las celebraciones más 
representativas y claves dentro de la tradición socio-
rreligiosa de esta comunidad” (p. 65).

Para contextualizar el desarrollo de estos tex-
tos en el objetivo principal del estudio, es necesario 

aclarar que son guías que describen, no sólo los ac-
tos que se realizan, sino los discursos que deben 
acompañarlos.

El primer manual habla de la toma de jura-
mento de las autoridades religiosas —mayordomos 
y fiscales— al asumir el cargo, y se dirige al sacer-
dote, quien suele ser una persona ajena a la comu-
nidad, pero debe tomarles el juramento (p. 64). El 
segundo manual especifica las actividades prepara-
tivas en torno a la “minerva”, una procesión con el 
Santísimo Sacramento que tiene lugar el tercer do-
mingo de cada mes. Es organizada por una persona 
nombrada tlaxolacatl, quien funge como mayordo-
mo del santísimo por un día (p. 64).

El tercer manual abarca el desposorio de San 
José y la Virgen de los Remedios; describe los ritos y 
preparativos, así como la participación de cada per-
sona en la celebración. El cuarto es para los fiscales 
y mayordomos responsables del recorrido del Niño 
Dios por la comunidad (p. 64). El quinto habla de la 
fiesta conocida como altepeílhuitl y tiene el objetivo 
de divulgar la celebración. El sexto describe los pre-
parativos, las procesiones y las personas que inter-
vienen durante la Semana Santa (p. 64).

Los sistemas de cargos, la base de la religiosidad 
popular en San Pablo del Monte y otras comunida-
des nahuas de la región, son el resultado de un lar-
go proceso de adecuación-resistencia en la lucha de 
supervivencia sostenida por las naciones originarias 
desde la llegada de los españoles. Su permanencia 
hasta hoy debe conceptualizarse desde esta realidad:

En el caso de las sociedades indígenas, este proceso 

se ha presentado como una expresión de inconfor-

midad ante la imposición de instituciones de domi-

nación occidental que aparecen desde la Colonia y 

pasaron por la conformación del Estado-nación, el 

corporativismo, el neoliberalismo y las crisis de los 

proyectos hegemónicos nacionalistas. Pese a este 

continuum de imposición histórica, [las] comunida-

des indígenas han generado estrategias de cohesión 



218 Desacatos 58 � Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani

social que les brindan la fortaleza necesaria para  

dar cuenta de sus prácticas de autogobierno, entre 

las cuales se puede mencionar la conformación so-

cio-espacial, que define y confiere identidad a los 

pueblos con sus cuerpos de fiscales, sus santos patro-

nos, sus tierras, sus propiedades y sus recursos na-

turales, donde se fincan tanto los arraigos como las 

identidades locales y regionales (Romano y Tolteca, 

2014: 26-27).

En la actualidad, la forma de reproducir la vida colec-
tiva en general y los sistemas de cargos en particular, 
entre las comunidades nahuas de Tlaxcala, tiene ele-
mentos tanto propios como ajenos, pero los sistemas 

sobreviven con un carácter diferenciado “gracias a la 
reproducción hereditaria de prácticas organizativas 
que derivan en la defensa y la protección de un terri-
torio” (Romano y Tolteca, 2014: 27).

Dentro de estas prácticas, el lenguaje, sea en 
lengua materna o en español, juega un papel fun-
damental. Por lo tanto, estudios como el analizado 
aquí dan elementos para entender la vida comuni-
taria desde su base misma: la forma en que las per-
sonas que componen la comunidad se comunican y 
se expresan al realizar los ritos religiosos. La obra de 
Geovani Prisco Hernández abona al estudio de los 
elementos culturales, como una ventana a la plurali-
dad que define a Tlaxcala y al país entero. 

Bibliografía

Broda, Johanna (coord.), 2009, Religiosidad popular y cosmovisiones indígenas en la historia de México, Instituto Nacional de Antropología 

e Historia, México.

Lara, Luis Fernando, 2006, Curso de lexicología, El Colegio de México, México.

Romano Garrido, Ricardo y Aline Tolteca Jaime, 2014, “Emancipación y autonomía en el Altiplano Central de México”, en Ricardo Romano 

Garrido, Rafael Pérez-Taylor y Araceli Burguete Cal y Mayor, Territorios de otredad. Violencia, disputas y emancipación étnico-espacial 

en México, Universidad Autónoma de Tlaxcala/Centro de Investigaciones Interdisciplinarias sobre Desarrollo Regional/Altres Costa-

Amic, México, pp. 25-75.

Sánchez Mastranzo, Nazario A., 2004, “Del mito al rito: territorio simbólico de una comunidad nahua”, en Antropología, núm. 73, pp. 15-22.

Entrevistas

Alfonso Cuatianquiz Garza, San Francisco Tetlanohcan, 9 y 27 de octubre de 2016.


