¢Qué significa la transmision de la tradicion desde
la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J.
sobre Michel de Certeau®

GUILLERMO AUGUSTO MUNERA DUENAS

Considering History, What Does
the Tradition’s Transmition
Mean? Interview with

Joseph Moingt S. J.

about Michel de Certeau

GUILLERMO AUGUSTO MUNERA DUERAS

Ecole Pratique des Hautes Etudes-Paris
Sciences et Lettres, Groupe Sociétés
Religions, Laicités, Parfs, Francia
memoaugus@hotmail.com

GUILLERMO ZERMENO PADILLA

El Colegio de México,
Ciudad de México, México
gmoz@colmex.mx

Desacatos 58,
septiembre-diciembre 2018, pp. 184-197

Y GUILLERMO ZERMENO PADILLA

ichel de Certeau es uno de los pensadores mas influyentes de
la llamada generacién del 68. Sus contribuciones son cono-

cidas en dmbitos disciplinarios tan diversos como las relaciones entre

historia y psicoandlisis, la antropologia y la historia, asi como la socio-

logfa de la cultura. Son menos conocidas en el campo académico, en

cambio, su formacién como filésofo y tedlogo. En esos terrenos, pue-

de decirse, De Certeau y Moingt son compaiieros cercanos de ruta,

como integrantes del movimiento de renovacién de la teologia cristia-

na, catdlica y protestante. Desde ese lugar pueden entenderse también

las contribuciones de De Certeau a las ciencias sociales y humanidades

a partir de la década de 1970: como respuesta a una crisis global de la

cultura occidental, no circunscrita sélo a una crisis de la cristiandad.!

*

Esta entrevista fue realizada en Paris entre mayo y junio de 2017. El padre Joseph
Moingt, de la Compariia de Jesus, aceptd recibirnos en la comunidad jesuita de
la rue de Grenelle y autorizo la grabacion de dos entrevistas. Con el buen sen-
tido del humor que lo caracteriza, nos pidié que no envidramos la publicacion
al Vaticano. Después de una breve presentacion, Guillermo Zermefio explico al
padre Moingt sus lineas de trabajo y su relacién con el pensamiento de Michel de
Certeau. La creacion de la revista Historia y Grafia, publicada por la Universidad
Iberoamericana, es uno de los proyectos inspirados por el pensamiento del histo-
riador francés y la transmision de su legado en el dmbito hispanoamericano.

De Michel de Certeau se han editado y traducido al espafiol en México las obras: La
escritura de la historia (1993); La fabula mistica: siglos xvi-xvi (1982;1994; 2006b);
La toma de la palabra y otros escritos politicos (1995); La invencidn de lo cotidiano
(1996; De Certeau, Giard y Mayol, 1999); Historia y psicoandlisis. entre ciencia y fic-
cidn (2003a); Una politica de la lengua (2008), con Jaques Revel; La posesion de
Loudun (2012). Sobre la vida y obra de Michel de Certeau, véanse Dosse (2003);
Mendiola (2014).

184 Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefas vy Guillermo Zermefio Padilla



Joseph Moingt ingres6 a la Compania de Jests
en 1938 y defendi6 su tesis doctoral, sobre la teologia
trinitaria de Tertuliano, en 1955, bajo la direccidén de
Jean Daniélou. Profesor de la Facultad de Teologia
de Lyon, del Instituto Catélico de Paris y del Cen-
tro Sevres, también dirigi6é desde 1970 la prestigiosa
revista Recherches de Science Religivese, hasta 1997. El
padre Moingt es considerado uno de los mds impor-
tantes tedlogos franceses del siglo xx. Es una referencia
importante para los catdlicos de apertura, principal-
mente por su constante didlogo con la modernidad,
que se expresa en sus numerosas publicaciones, entre

las que destaca Croire quand méme (2010).

De La toma de la palabra a La fabula mistica

GUILLERMO AUGUSTO MUNERA DUENAS Y GUI-
LLERMO ZERMENO PADILLA (GM y GZ): Padre
Moingt, nos gustaria que nos hablara de la vida de
Michel de Certeau. Ustedes compartieron muchas
experiencias dentro de la Compaiiia y probable-
mente vivieron en la misma comunidad. Nos gus-
tarfa escuchar sus impresiones sobre el historiador
francés, su conocimiento acerca de €él, antes y des-
pués de ingresar a la Compania de Jesus. Por otro la-
do, estamos interesados en conocer un poco mids de
la familia de Michel y del contexto historico dificil

que enmarca la produccidén de su obra.

JOSEPH MOINGT (JM): Michel de Certeau llega a la
Compania después de haber realizado su formacién
inicial en el Seminario Sulpiciano de Issy le Mouli-
neaux. Un tiempo después, continda sus estudios de
formacién en el Seminario Universitario de Lyon,
donde conoce al padre jesuita Henri de Lubac.? Es-
toy convencido de que el tedlogo francés quedo
maravillado con la sensibilidad y el encanto juvenil
de Michel. Estoy seguro de que Michel encontrd en
Henri de Lubac una fuerte inspiracion para ingresar

ala Compania de Jesus.

Quisiera remarcar que Michel ingresa a la
Compania en un momento de mucha dificultad pa-
ra la Iglesia. Su ingreso a la Orden se desarrolla en
contrasentido a la historia que se estaba producien-
do dentro de la sociedad francesa y en un momento
historico en el cual la gran mayoria de los jévenes
querian dejar la institucién. Es asi como Michel,
sobre todo a los ojos de Henri de Lubac, parecia un
hombre que venia a defender la tradicién de la Igle-
sia, sumergida en una crisis. Justamente, ese primer
Michel de Certeau tradicional es el predilecto del
actual papa Francisco, en particular cuando evoca al
historiador francés como uno de sus tedlogos pre-
teridos. Creo que el papa s6lo ha leido los primeros
articulos del Certeau pio, publicados en la revista
Christus (De Certeau, 1963; 1964a; 1964b; 1964c;
1965a; 1965b; 1966; 1970; 1973) asi como la intro-
duccién a Pierre Favre (1960) y la Guide Spirituel de
Jean-Joseph Surin (1963) establecida y presentada
por De Certeau.

Michel de Certeau fue convocado por Maurice
Giuliani para la fundacién de la revista Christus. En
ese espacio intelectual comenzamos a conocernos y
a construir una amistad. También trabajé muchos
afios para la revista y era cercano de Giuliani. Por
cierto, este ultimo es una figura central dentro de
la Compaiia por su compromiso con la continua-

cién de la tradicion espiritual ignaciana. En este

2 Henri Sonier de Lubac, nacié en Cambrai, Francia, el 20
de febrero de 1896, y murid en Paris, el 4 de septiembre de
1991. Fue un jesuita tedlogo, cardenal francés y profesor
de teologia fundamental en la Facultad Catdlica de Lyon.
En 1938, aparece su primer libro, Catholicisme, seguido de
importantes obras, entre las cuales se encuentra Surnaturel
(1946). En esta obra se determind a estudiar, en el pensa-
miento cristiano, la relacion entre lo natural y lo sobrenatu-
ral, con énfasis en la diferencia entre la doctrina tomista y
el sistema de la naturaleza pura. Después de la publicacion
de esta obra, se le prohibi¢ ensefiar, en 1950. El padre Henri de
Lubac fue rehabilitado en tiempos del Concilio Vaticano Il y
nombrado cardenal en 1983.

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

185



186

contexto, Michel comienza a escribir sus primeros
articulos, que me parece que se publicaron en una
pequeiia revista interna de la Universidad de Lyon.

Estos articulos sobre la mistica fueron recupera-
dos por Luce Giard y publicados en el libro La faibles-
se de croire (De Certeau, 1987; 2003b; 2006a). Nunca
estuve de acuerdo con la publicacién de este texto.
Me parece que Luce Giard mezcld muchos textos
de diferentes épocas y da a entender a Michel de
Certeau como un autor que jamds evoluciond en
su pensamiento. Esto es totalmente contrario al es-
piritu de De Certeau. Si hay algo interesante en
Michel es su capacidad de comprender que la tradi-
cién cambia todo el tiempo. El me permiti6 enten-
der que la tradicién se transforma constantemente.
Recuerdo mucho un dia, cuando nos cruzamos en
uno de los corredores de la comunidad y Michel me

13

pregunté: “screes que la tradicion nunca ha cam-
biado?”. En ese momento, mi respuesta no fue muy
elaborada, sin embargo, su pregunta quedd grabada
con fuerza en mi espiritu.

Michel tenfa muy claro que no es sdlo el pre-
sente o el futuro lo que nos hace cambiar. Hay que
considerar siempre el pasado que nos habita, incluso
el pasado que rechazamos. Este siempre estd con
nosotros, vive con nosotros. En mi universo teo-
logico, todo ello me ha hecho comprender de una
manera diferente la tradicion de la Iglesia, que co-
mienza a principios del siglo 111, cuando es consa-
grado el primer obispo, y podemos encontrar la obra
clisica de Hipdlito sobre la tradicion. Se podria pen-
sar que la tradicion de la Iglesia se separd por comple-
to de la tradicion apostolica, es decir, de la ensefianza
de la tradicién de Cristo y los Apoéstoles durante
los primeros dos siglos. Sin embargo, quisiera su-
brayar que esta tradicién estuvo también habitada
por la tradicion apostdlica. Es asi como logré com-
prender, y me esfuerzo por mostrar que se puede
recuperar la tradicién apostdlica dentro de la tra-
dicién de la Iglesia. En otras palabras, mis esfuer-

zos no consisten en mostrar que la tradicién de la

Iglesia se ha desviado de la tradicion apostolica, si-
no que dentro de la tradiciéon de la Iglesia podemos
recuperar la tradicion apostélica que se crefa perdi-
da. En ese sentido, los archivos nos permiten hacer
una interpretaciéon para comprender, en medio de
los desvios de la tradicion de la Iglesia, la presencia
de la tradicion apostolica. Esta lectura critica de re-
novacidén constante de la historia se la debo a Mi-
chel de Certeau. Siempre he admirado las técnicas
que ustedes los historiadores utilizan y la relacién
con el trabajo de archivo. De hecho, Michel siem-
pre fue un hombre de archivo. Recuerdo mucho
su intenso trabajo de archivo en Bordeaux, cuando
preparaba uno de los capitulos de La fable mystique
(De Certeau, 1982; 1994; 2006b) sobre el santo de
Aquitania. Su seriedad en los archivos era una de sus
principales caracteristicas y creo que por eso se im-
puso, claro estd, no sin muchas reticencias a sus tra-
bajos, por ser innovadores.

Esa misma caracteristica de innovacion la
transmitia a sus estudiantes. Uno de sus discipulos,
profesor de la Universidad de Nantes, especialis-
ta en la antigiiedad clisica, siempre afirmaba haber
aprendido de Michel la importancia de “traicionar
a su maestro” y “matar al padre”. Este legado nos
ayuda a entender que la historia debe continuar de
la misma manera. Todo historiador debe separarse
de su predecesor, debe alejarse para avanzar, sin per-
manecer prisionero de las ideologias del pasado y
recordar al mismo tiempo la herencia de su maestro.
Al respecto, también tengo una enorme deuda inte-
lectual con Michel. Me ensen6 acerca de la historia
y la manera como se hace.

Respecto a la familia de Michel, tuve la opor-
tunidad de conocerla durante su primera época, es
decir, cuando Michel se encontraba en dilema ante
las autoridades de la Compania. Utilizo la palabra
dilema y no oposicion. Siento que es mucho mds pre-
cisa, puesto que nunca senti a Michel en oposicién
a la Orden. Fui invitado a predicar un retiro espi-

ritual a unas religiosas que vivian en Chambery y

Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefas vy Guillermo Zermefio Padilla



Michel le pidié amablemente a su padre ocuparse
de mi durante esos dias. Tuve la oportunidad de
conocer a su familia, conversar con sus padres y co-
nocer su entorno familiar. La casa de sus padres era
un pequenio castillo, ubicado a unos 10 km del centro
de la ciudad. Su familia pertenecia a una pequeia
burguesia de provincia que conservaba las costum-
bres cldsicas de su cultura. Me parece que las cos-
tumbres de Michel, respecto a su familia, fueron
cambiando en medio de un proceso de inquietu-
des. La relacion con su madre fue muy cercana y su
muerte le produjo un gran dolor.

La madre de Michel murié victima de un ac-
cidente automovilistico en el que Michel perdi6 la
vista de un ojo y ese acontecimiento doloroso afectd
la relacion con su padre, que conducia el automovil.
Esta relacion de tension con su padre se acrecentd
cuando Michel pronuncié su famoso discurso sobre
mayo del 68.° En su interpretacién dada a un perio-
dista, en 1974, toma una posicién publica y legitima
la revuelta de los estudiantes, de la sociedad. Supon-
go que para los medios catdlicos tradicionales que
frecuentaban De Certeau y su familia, su toma de
posicion publica no fue ficil. Para ese entonces Mi-
chel tenia a cargo varios estudiantes catélicos con los
que se reunia cerca de Dijon y también compartia
con algunos alumnos del padre Daniélou, responsa-
ble del acompanamiento pastoral de las seforitas de
la Escuela Normal Superior.

Sus anilisis del 68 se relacionaban con la crisis
que se vivia en la sociedad francesa de su momen-
to y en la que la recomposicion del catolicismo era
clara. Los seminarios se desocupaban desde Cana-
d4 hasta Holanda. Sus anilisis describian muy bien
esta crisis y presentaban con claridad el fenémeno
de la folclorizacién de la religion. Me parece tam-
bién que comprendid con rapidez las positividades
que se encuentran dentro de la religién, como lo
enuncia Hegel. Al respecto, los milagros, las ins-
tituciones, las devociones, en ocasiones terminan

ocultando el mensaje fundamental de la Iglesia,

sin que ésta se percate de la crisis por su deseo de
mantenerse vigente dentro de la sociedad. En mi
opinién, hay que tener mucho cuidado con esta ac-
titud de la Iglesia. En efecto, se puede atraer mucha
gente, pero de un momento a otro, la fe desaparece,
se vacia del interior.

Por mi parte, estoy analizando este fenémeno
en un libro que publicaré y que tratard de exami-
nar el principio del siglo XX. Durante este periodo
podemos observar una generacion de intelectuales
catdlicos brillantes, grandes profesores cristianos y
grandes criticos. Sin embargo, la Iglesia catdlica, en
medio de tanta lucidez intelectual, no fue capaz de
asumir una racionalidad critica. Esta racionalidad
critica de la que hablo es la encargada de combatir
las positividades mencionadas por Hegel y de las
que Michel se ocupd en sus anilisis. Los milagros y
todo aquello que se relaciona con el “hacer creer”
eran los temas predilectos de Michel de Certeau.
Por mi parte, me asombra observar como la Iglesia
contintia imponiéndose con los milagros y demds
positividades que no se ponen en duda. Hoy en dia,
ningun historiador sensato afirmaria la autoridad
de Moisés, puesto que su existencia misma ha sido
puesta en duda. Bajo este mismo espiritu de racio-
nalidad critica, es necesario tratar la revelacion del
Antiguo Testamento, la revelacién del monte Sinai
y las demds positividades.

3 En el nimero de junio-julio de Etudes, Michel de Certeau
(1968) analizé los acontecimientos ocurridos en mayo de
1968. En compafia de Bruno Ribes, director de la revista,
los dos jesuitas se dirigieron en febrero de 1968 al cam-
pus de la Universidad de Nanterre para encontrarse con
los lideres estudiantiles e intentar comprender las primeras
manifestaciones de crisis que se producian en la socie-
dad. Como resultado de estos encuentros, se publicod un
articulo de Michel que inmortalizé una de sus frases: “en
mayo pasado, se ha tomado la palabra como se ha toma-
do la Bastilla en 1789”. Esta sentencia fue citada en varias
oportunidades, en especial por Edgar Faure y Georges
Pompidou. Véase De Certeau (1995).

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

187



188

Estas criticas deben ser llevadas incluso al na-
cimiento mismo del cristianismo. Muchos de los
modernistas, algunos de ellos cristianos convenci-
dos, han querido construir un estudio cientifico del
problema, no por ello tienen el proposito de des-
truir a la Iglesia. Nuestros intereses han estado tam-
bién enfocados en comprender la composicion de
los Evangelios y denunciar las contradicciones que
pueden producirse entre unos y otros, al mostrar
también las pocas bases cientificas e historicas sobre
las cuales la Iglesia se ha construido, una de ellas, la
maternidad virginal de Maria. Al respecto, hay sdlo
dos Evangelios de cuatro que tocan este tema.

Me parece que la Iglesia, con el apoyo de la
burguesia, no ha querido tratar estas peguntas ni
reformular la transmision de esta tradicion. Es gra-
cioso observar que en ocasiones las personas se sos-
tienen con estas versiones menos solidas y menos
claras de la revelacién. Este es el panorama en el que
nos encontramos dentro de la Iglesia y del cual no
hemos logrado salir.

Pienso que Michel de Certeau no tenia un in-
terés particular en llevar estos debates al interior de
la Iglesia. Ha podido hacerlo, como lo hicieron va-
rios de sus amigos, en particular el dominico Clau-
de Geffré,* con quien se formd en el seminario de
Issy les Moulineaux. Me parece que su posicion
intelectual no era contra la Iglesia ni contra la fe.
Ayudé en términos intelectuales a un gran nimero
de escuelas de tedlogos, de religiosos de diversas na-
cionalidades, sobre todo franceses e italianos. Tuvo
un papel representativo en las configuraciones inte-
lectuales de los jovenes de la Sorbona, de algunos
tedlogos y de los jovenes historiadores, por eso me
parece importante precisar que su pensamiento no
estaba en contra de la fe. Cuando trataba temas de la
Iglesia, también intentaba presentar cdmo ésta habia
introducido reflexiones criticas al respecto. De igual
forma, su lenguaje, en ocasiones provocador, como
lo vemos en el titulo de La fable mystiqgue (De Cer-
tacau, 1982; 1994; 2006b), no tenia una pretension

peyorativa. Por el contrario, cuando se referia a La
fable mystique, hablaba de la posibilidad de hacer hablar
de ello. Ante todo, sus trabajos se orientaban por un
espiritu critico, con un amplio conocimiento de los
temas que estudiaba, como en el caso de la mistica
en el siglo Xvil y las preguntas que le surgian al apro-
Ximarse a este universo.

De igual forma, su espiritu critico lo llevé
constantemente a introducir nuevas técnicas y ana-
lisis en el estudio de la mistica. Por ejemplo, en sus
lecturas clinicas, psicologicas y psicoanaliticas de la
mistica. Alli vemos que hace entrar con fuerza el
psicoanilisis como instrumento de andlisis histori-
co. Me parece que su actitud hizo explotar la critica
historica al introducir nuevos estados de factores,
elementos que estin presentes en la escritura de la

historia: la ruptura instauradora.

Henri de Lubac y Michel de Certeau:
entre la Nouvelle théologie y la historia

GM y Gz: Michel de Certeau sufrié mucho por la
ruptura radical con su maestro Henri de Lubac.
Siempre tratd de acercarse, pero el tedlogo nunca
se lo permitid.

JM: Cuando Henri de Lubac conocié a Michel, te-
nia mucha confianza en la inteligencia del joven
jesuita para continuar trabajando sobre la mistica
de la Compaiiia. Sin embargo, uno podia percibir de
inmediato que tenian dos temperamentos y formas

4 Claude Geffré (1926-2017) fue uno de los tedlogos domi-
nicos mas importantes que participd de manera activa en
larenovacién del pensamiento catdlico después del Concilio
Vaticano I, identificado con dos ejes mayores en teologia:
el giro hermenéutico y el pluralismo religioso. Profesor de
teologfa fundamental en el Instituto Catdlico de Paris des-
de 1965, Geffré dio un giro a sus reflexiones al introducir la
hermenéutica y considerar la imposibilidad del tedlogo de
concentrar sus trabajos en la defensa de los dogmas.

Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefas vy Guillermo Zermefio Padilla



de proceder totalmente distintos. Por mi parte, fre-
cuentaba mucho al padre De Lubac, hasta que mi
forma de pensar no le gustd y me excluyd también de
sus discipulos. El tenfa un temperamento muy dificil.
Jamas tuve la oportunidad de mantener una discu-
si6n teologica seria con él. Los tnicos temas que
admitia eran sus historias de las reuniones con los
dominicos, los jesuitas, los obispos y los jerarcas de
la Iglesia. Le gustaba mucho conversar de sus difi-
cultades con los demis, entre ellas, siempre penso
que el Concilio Vaticano II se habia convocado para
condenarlo y hablar de él.

Ahora bien, para volver al tema del legado de
Michel, siento que su huella es mucho mais fuerte
en los jovenes historiadores que dentro de la misma
Iglesia. Si bien no conozco a las nuevas generaciones
de tedlogos, en mi época no era muy bien recibido
en los circulos eclesidsticos. Lastimosamente, mu-
ri6 muy joven, es claro que Michel tenia un largo
camino de producciones intelectuales con todo el
material que habia acumulado en sus viajes y en los
archivos. Michel hubiera podido escribir muchas
obras. Disponia de mucho material que habia recu-
perado en varios lugares, mucha bibliografia, refe-
rencias. Siempre contaba con nuevas propuestas de
investigacién. Era un hombre admirable, incluso en
la manera en que asumid su enfermedad y la tran-

quilidad en los Gltimos dias de su vida.

GM y Gz: ;Por qué no dejo6 la Compaiiia?

JM: Lo primero que quisiera decir es que nunca me
atrevi a preguntarle a Michel sobre este asunto. Hu-
biera sido, de mi parte, creer que €l estaba mejor
fuera de la Compania, pensamiento que nunca pa-
s6 por mi cabeza. Siempre lo consideré un jesuita
extraordinario. Tampoco hubiera pasado por mi
cabeza hacerle una pregunta que le molestara. Re-
cuerdo varios casos de jesuitas amigos que dejaron
la Compaiia durante esta misma época dificil. El
procedimiento era escribir al general para solici-

tar las dimisorias. Jamds escuché de una carta o un

procedimiento parecido de su parte. Sin embargo,
muchos de mis compaiieros jesuitas pensaban lo
contrario. Algunos no veian con buenos ojos sus
viajes constantes ni sus proyectos. Entenderlo no es
ficil, su pensamiento es complejo e incluso ha sido
objeto de falsas interpretaciones por la dificultad de
su obra. No creo tampoco que su escritura sea dificil o
que su proposito sea confundir. Por mi parte, consi-
dero que su razén principal para permanecer como
jesuita era su amor y fidelidad profunda a la Com-
paiiia. Pienso que fue un hombre que jamds desed

dejar la Orden.

GM y Gz: ;Cudles considera usted que son las dife-
rencias entre Michel de Certeau y Henri de Lubac
respecto a la historia?

JM: Uno de los puntos centrales de la discusidon
con Henri de Lubac es la teologia de los padres y
la tradicién. En este punto entran los problemas
relacionados con la interpretacion de los dogmas y
la filosofia.

Ahora, respecto a Michel, hay varios pun-
tos centrales de diferencia. En él encontramos un
pensador que estd en movimiento constante, re-
interpretando, escapindose a la escoldstica. En las
comprensiones de los padres de la Iglesia de Henri
de Lubac no hay una lectura critica de la historia.
En Michel, Ia historia estd en constante movimien-
to, en constante cambio, hay que reconocer las va-
riaciones. En este aspecto, me parece que Michel
superd rapidamente a Henri de Lubac. De igual
forma, Michel no buscaba fijarse en una sola linea
de pensamiento y sus trabajos estaban cargados de
nuevas teorias e interpretaciones. Tampoco tenia
una conciencia de maestro para formar discipulos.
Trabajaba con mucha libertad con sus alumnos y
se transformaba con ellos. Por el contrario, Henri
de Lubac era una persona que siempre tuvo una
visién de si mismo como maestro. Por eso desco-
nocié a Michel cuando ya no lo sintié mds su dis-

cipulo. Sin embargo, la actitud de Michel nunca

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

189



190

cambid. Siempre tuvo un gran respeto por De Lubac
y siempre lo considerd su maestro, hasta el dia de
su muerte. De Certeau comprendié muy bien que
la herencia de su maestro lo habitaba, aun sabiendo
que sus reflexiones estaban encaminadas hacia otros
lugares. Esta herencia del padre De Lubac es clara
en todos los estudios realizados por Michel sobre la
mistica de la Compania.

Uno de los libros mas famosos de De Lubac,
Catolicismo (1938), mostraba en un primer momen-
to una apertura al mundo moderno. Sin embargo,
seguia pensando en el humanismo como ateo. Era
un hombre que tenia miedo de la palabra “apertu-
ra”. Para él, mencionar esta palabra significaba una
relacién directa con el marxismo, con el atefsmo, y
consideraba que era precipitar a la Iglesia, como se

lo hizo saber al cardenal Marty, arzobispo de Paris.

GMy Gz: ;Cuil fue su relacién con Henri de Lubac?
JM: Mi relacién con el padre De Lubac no fue ficil.
Muy pronto abandoné en Paris el pensamiento tra-
dicional de la Iglesia. La filosofia moderna y las lec-
turas de Heidegger y Merleau Ponty me condujeron
a nuevas comprensiones de la tradicion y el cristia-
nismo. Nuestras comprensiones del dogma no eran
las mismas. Sin embargo, nunca tuve la oportuni-
dad de discutir con él sobre ello. Siempre consideré
que era un hombre con una gran cultura, pero con
horizontes filoséficos muy pobres. Nunca acepta-
ba que el pensamiento podia cambiar y tenia mu-
chas dificultades para estudiar a los autores y sus
reflexiones dentro de un contexto. Por ¢jemplo, en
sus reflexiones sobre los padres de la Iglesia, no supo
reconocer la importancia de Erasmo vy sus lecturas
sobre los padres.

Ahora bien, como ustedes me preguntan por
la Nouvelle théologie, me parece importante precisar
que esta teologia, nacida en Fourviere y llamada
asi por el padre dominico Réginald Garrigou-
Lagrange (1877-1964), si posee elementos nuevos

respecto a otras teologias. Es nueva en la medida

en que desplazd la reflexion teoldgica que se cen-
traba en la teologia escolastica hacia la teologia de
los padres de la Iglesia. En este caso, hacia un voto
de libertad y permitia otras reflexiones, claro estd, sin
profundizar en algunas cuestiones delicadas, como
el problema del dogma. La ventaja de la teologia
de los padres era que no estaba fija en ciertas teo-
rias filosdficas propias del tomismo, en el que se
habia englobado toda la teologia cristiana. Fue asi
como la teologia romana habia sacado el tomismo
de la historia, para construir un pensamiento teolo-
gico eterno.

Esta Nouvelle théologie permitia un poco mds
de flexibilidad a los tedlogos. Los especialistas de la
escolastica habian formalizado los dogmas bajo una
sola interpretacién que conducia a una ensefianza
invariable de éstos. Al respecto, la Nouvelle théologie
era mucho mids flexible frente a sus fuentes y para-
digmas reguladores. Sin embargo, sus comprensio-
nes frente a los dogmas no cambiaban y los seguia
pensando desde una tradicién interna. Es cierto que
yo me acerqué a la Nouvelle théologie, sin permane-
cer en ella, en busqueda de un poco mas de libertad
en la interpretacion. Acercarme al pensamiento de
los padres de la Iglesia me permiti6é una mayor liber-
tad para repensar la tradicién y todas las reflexiones
posteriores a la escoldstica, es decir, la filosofia idea-
lista y critica.

Respecto a Michel de Certeau, no creo que
fuera partidario de esta teologia que representaba su
maestro Henri de Lubac. Para De Certeau, la his-
toria se encuentra en constante movimiento ¢ inter-
pretacion, al contrario de las reflexiones del padre
De Lubac. Este altimo tenia la tendencia de hacer
otra escoldstica y de tomar la tradiciéon como una
continuacién del pensamiento, en efecto, con algu-
nas variantes, pero minimas. Su lectura de la histo-
ria de los padres de la Iglesia estaba construida por la
continuidad, sin variaciones.

En el pensamiento de Michel encontramos un

espiritu contrario. La historia cambia de acuerdo

Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefas vy Guillermo Zermefio Padilla



con la civilizacién, la cultura, el estado social, el
estado politico en el cual uno vive y todo ello in-
troduce variaciones considerables en la lectura de
la tradicidén. Es alli donde se encuentra la ruptura
entre los dos. Henri de Lubac tuvo la impresion de
haber perdido su tiempo y energia con Michel y ya
no reconocia en el historiador a uno de sus disci-
pulos al verse superado. Henri tenfa una conciencia
de sentirse siempre el maestro y estar presente en la
vida de sus discipulos. Michel nunca pensé de es-
ta manera. Sus alumnos fueron coproductores de
su pensamiento y le ayudaban a incorporar nuevas
herramientas a sus investigaciones. De igual forma,
nunca se cerrd a aceptar nuevas teorias que comen-
zaban a ser desarrolladas en su época, como es el
caso de la lingiiistica, el psicoandlisis, entre otras. Es

posible que Michel desconcertara por este deseo de

no querer fijarse en un solo lugar y respetar a la vez

el lugar de los otros.

GMy Gz: ;Cree usted que sus producciones intelec-
tuales transformaron las producciones intelectuales
de Michel y viceversa?

JM: No podria responder con mucha seguridad a es-
ta pregunta. No podria decirles que mis produccio-
nes intelectuales le ayudaron a Michel. Sin embargo,
siento que hay varios puntos centrales en los cuales
nos identificamos. Uno de estos puntos, que quisie-
ra resaltar, es la actitud de no querer tener discipu-
los. En mi caso, tenia muchos estudiantes a cargo
durante mi época de profesor en el seminario y en
la universidad. Siempre tuve una actitud de apren-
dizaje de mis alumnos. En ocasiones les aconsejaba

leer libros que no habia leido y que me obligaban a

RicaArRDO RAMIREZ ARRIOLA » Parteras, San Pedro Pinula, Jalapa, Guatemala, 2000.

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

191



192

incursionar en nuevos campos del conocimiento.
Esta actitud me ayud6 a entender que uno crece in-
telectualmente con los otros, de manera conjunta.

Por otro lado, siempre comparti las intuiciones
de Michel sobre la interpretacioén del pasado. La his-
toria cambia con sus intérpretes. En el caso de Hen-
ri de Lubac, me parece que no comprendid nuestra
manera de pensar. Siempre creyd que la dialéctica
buscaba evacuar el pasado, sin que esto fuera verdad.
Michel siempre afirmaba que estamos habitados por
el pasado, incluso mis de lo que podemos pensarlo.
Este pasado que portamos en nosotros mismos es
siempre una fuente de descubrimiento en la me-
dida en que no lo fijemos a todo precio en una es-
cuela, ideologia o libro. De Lubac, al referirse al
pensamiento dialéctico, pensaba inmediatamente
en el olvido del pasado y nos identificaba a Michel
y a mi dentro de esa dindmica. Tal vez nunca com-
prendié que Michel siempre lo considerd su maes-
tro y siempre le llamaba asi. No por halagarlo, sino
por la conciencia profunda de estar habitado por el
pensamiento de De Lubac, y al mismo tiempo, ha-
berlo superado. Es claro que el interés de Michel por
la mistica era herencia del padre De Lubac, quien
lo habia orientado en este camino al ingresar en la
Orden. Sin embargo, Michel muy pronto tomé un
camino distinto en sus trabajos sobre la mistica, co-
mo en el caso del santo de Bordeaux y los misticos
de la Compania convertidos a la espiritualidad de
Teresa de Avila, que no estaban anclados al pensa-
miento de los antiguos misticos de las primeras espi-
ritualidades, como por ejemplo, del padre Origenes
[Alejandria, 185 d C-Cesarea Maritima 254 d. C.].
Me parece que De Lubac no entendid estas nuevas
comprensiones de Michel.

Para volver a Henri de Lubac, es curioso que
su libro Catholicisme (1938), muy conocido en di-
versos circulos franceses, intentara una apertura con
el pensamiento moderno. Sin embargo, su interés
por el humanismo del siglo xvii lo llev6 rapidamen-

te a identificarlo como ateo. Recuerdo que cuando

llegd el Concilio, junto con la necesidad de abrir-
se al mundo moderno, Henri de Lubac juzgd esta
apertura como un proyecto marxista y ateo. Sobre
este punto, recuerdo su problema con el cardenal
Marty, arzobispo de Paris, quien habia asumido ba-
jo el espiritu del Concilio una apertura al mundo
moderno que el padre De Lubac vefa con malos
0jos y juzgaba como una precipitacién de la Igle-
sia al marxismo. El cardenal Marty, mds de una vez
me confesd que no entendia los juicios del padre De

Lubac ni su visidon del mundo.

GM y Gz: ;Cuiles fueron las razones principales de
su ruptura con Henri de Lubac?

Jm: Un primer elemento concierne a la incom-
prension del padre De Lubac de mi formacién
hegeliana. Siempre consider6 que yo debia perma-
necer enseflando en Fourviere, en especial la doctri-
na social de la Iglesia. Eso le confirmaba que yo no
estaba perdido. Sin embargo, cuando fui enviado a
Parfs, el contexto me desbordd y ya no podia conti-
nuar enseflando de la misma manera. Muchas de las
personas que frecuentaban mis clases no sabian grie-
go y eso no me permitia utilizar las mismas herra-
mientas. Por otro lado, el publico que comenzaba a
frecuentar mis seminarios en Paris era muy exigen-
te, tenia un amplio conocimiento en teologia mo-
derna y estaban formados bajo el espiritu critico de
los tedlogos protestantes, como es el caso de Molt-
mann. De inmediato, el padre De Lubac estuvo en
desacuerdo con esta nueva forma de pensamiento.
Creia que las lecturas de Moltmann vy los circulos
intelectuales protestantes podian llevar al abando-
no del pensamiento tradicional de la Iglesia. Poco a
poco continué con estas nuevas reflexiones criticas y
abri mi pensamiento a otras reflexiones, como las
de Heidegger y Merleau Ponty. Estos autores, jun-
to con el pensamiento moderno, me permitieron
cambiar las comprensiones del dogma, como era
visto por la escolastica. En ese punto, el padre De

Lubac crefa que yo estaba a punto de abandonar la

Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefas vy Guillermo Zermefio Padilla



fe y rechazd de manera radical volver a saludarme
y dirigirme la palabra. Me hizo lo mismo que a
Michel de Certeau.

Nunca tuvimos la oportunidad de conciliar. El
padre De Lubac no aceptaba discutir conmigo, de
hecho, era un hombre que no sabia discutir. Estaba
acostumbrado a exponer sus ideas y ser escuchado,
pero jamas a discutir. Siempre me parecié un hom-
bre con una cultura general increible, pero con ho-
rizontes filosdficos muy pobres. Sus producciones
intelectuales siempre intentaban recuperar la conti-
nuidad de la fe y lefa los textos del siglo 111 y x11 de
la misma manera, sin percibir las diferencias de los
contextos. Sus lecturas, siempre atentas a recuperar
la continuidad, olvidaban las preocupaciones por los
contextos y las rupturas.

Cuando comencé mis estudios sobre los padres
de la Iglesia, en especial los textos de Tertuliano pa-
ra mi tesis, comprendi la necesidad de entender la
cultura y el contexto del autor. Al principio, pensé
que una lectura de sus textos me bastaria para ha-
cer un buen trabajo y comprender el problema de
la divinidad y las tres personas en el pensamiento
de Tertuliano. Este trabajo implicé un anilisis con-
siderable de diferentes conceptos, entre ellos la sus-
tancia y la persona, que no significaban lo mismo
uno o dos siglos mds adelante. Este ¢jercicio me
obligd a renunciar a una cierta concepcién de pen-
samiento universal de los conceptos. Es necesario
estudiar a los autores en su contexto, entender su his-
toria. En este punto, Henri de Lubac no era preciso.
Siempre consider? a la Iglesia como un dechado de
virtudes, sin admitir los principados, el nepotismo,
los problemas de dinero.

GM y Gz: ;Cuil es su opinidn sobre la transmision
de la obra de Michel de Certeau y su posible proce-
so de beatificacién?

Jm: El primer elemento que debo mencionar es
mi desacuerdo con Luce Giard y la forma en que

condensoé los textos. Hablo en particular del libro

La faiblesse de croire (De Certeau, 1987; 2003b;
2006a).> No logro comprender cémo el espiritu
de una historiadora pudo juntar estos textos que se
encontraban separados por mds de diez afios y po-
seen diferencias considerables. Encontramos textos
de Michel de Certeau, tedlogo pio, unidos con es-
critos de mayo del 68, momento de crisis en el que
los seminarios se desocupaban. Esa presentacion
de los escritos me parece que cambia el sentido y no
permite ver la evolucién del autor, lo presenta en
continuidad, sin mostrar su evolucidn. Presentar la
obra de Michel de esta manera puede dar la impre-
sién de estar frente a un tedlogo clisico y pio. A mi
parecer, es cortarle la cabeza al autor, no ser capaz de
comprenderlo como un caminante, un hombre
de rupturas.

Por mi parte, tengo miedo de que se quiera pro-
yectar esa imagen de Michel al mostrarlo como un
autor de continuidad con el propésito de su beati-
ficacién. Este reagrupamiento de textos otorga otro
sentido y no permite ver la evoluciéon del pensamien-
to de Michel de Certeau. No digo esto por criticar
a Michel, por el contrario, me parece importante
rescatar su capacidad de evolucién y de introducir
nuevas preguntas entre una época y otra.

Ahora, respecto a un posible proceso de bea-
tificacion no sé qué significa eso en nuestra época.
Hoy todos los papas beatifican a diestra y siniestra. Si
eso ocurriera, se nos obligaria a entender a Michel
como un tedlogo clisico y esto para mi es inacep-
table. Eso significaria cortarle la cabeza a un gran
pensador, disminuirlo. Pienso que hay que com-
prender a Michel como alguien cambiante, justo eso
es lo admirable de este historiador. Estoy de acuer-
do con que hay continuidades, sobre todo en el te-

ma de la mistica, sin embargo, esas continuidades

5 Relne textos escritos entre 1964 y 1983, sobre la tradicion
cristiana y lo que hace la fe, la crisis de la autoridad religio-
say lalglesia.

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

193



194

pasan también por las rupturas. Me parece que Lu-
ce Giard intenta borrar las rupturas, no quiere des-
tacarlas. Por mi parte, no estaba de acuerdo con
que hiciera un segundo tomo de La faible mystique y
agradezco mucho su renuncia a este proyecto. Creo
que finalmente se contenté con lo que Michel ha-
bia previsto.

GM y Gz: ;Encuentra usted una relacién entre el
pensamiento de Daniélou, De Certeau y De Lubac?
JM: Por mi parte, podria hablar un poco mis de la
relacién entre Henri de Lubac y Daniélou.® Esta re-
lacién entre los dos jesuitas comienza con la funda-
ci6n de la revista Sources Chrétiennes. Sin embargo,
no se puede decir que tuvieran una gran amistad. El
padre De Lubac siempre encontrd a Daniélou como
un hombre mundano y sus relaciones se limitaban al
trabajo en comun sobre la coleccidn.

Mi percepcion de Daniélou siempre fue la de un
hombre institucional. Al igual que Henri de Lubac,
los dos siempre buscaron hacer una bella carrera
eclesidstica. Sin embargo, Daniélou era mucho mas
conocido y le gustaba frecuentar grandes personali-
dades eclesidsticas y civiles. Por otro lado, también
fue identificado con la Nouvelle théologie de Fourvie-
re, tal vez por su interés en Origenes y su obra. Si
bien la palabra “nueva” en la Nouvelle théologie no le
simpatizaba mucho a De Lubac, pienso que Danié-
lou la aceptd con agrado y no le molestd. Para pro-
fundizar en esta relacion habria que consultar los
archivos de Henri de Lubac. Cuando fui director
de Sciences Religieuses guardé muchas de sus cartas y
documentos. No sé en dénde se encuentren en este
momento y me temo también que muchos debieron
salir del dominio de la Compania cuando De Lubac
fue nombrado cardenal.

De Lubac me hablaba de Daniélou como al-
guien que lo vigilaba. Sentia que no estaba de acuer-
do con él. Daniélou era mis mundano, politico, un
decano, lefa ridpido. Yo debia corregirle sus tex-

tos para publicar, yo le decia: “padre, lo que usted

escribe es contrario a las tesis del autor”. El se sor-
prendia y me pedia que arreglara sus escritos. Al
respecto, ni Daniélou ni De Lubac alcanzaban un
nivel elevado entre los intelectuales parisinos, sobre
todo los especialistas en padres de la Iglesia, que te-
nian posturas distintas y que los dos jesuitas no ad-
mitian con facilidad. Me parece que entre De Lubac
y Daniélou habia colaboracidn, trabajo, pero no una
verdadera comunidad intelectual. Esa es mi inter-
pretacion de estos dos personajes. No puedo decir
mucho de la relaciéon entre Daniélou y De Certeau.

Creo que no hubo una relacion intelectual.

GM y Gz: ;Usted cree que hubo una relacién in-
telectual reciproca entre Michel de Certeau y la
Compania?

JM: Me parece que un momento importante, que
pudo marcar a Michel de Certeau, fue la relacion
con Maurice Giuliani y la revista Christus. Este je-
suita fue también un hombre de archivo, con un
interés particular por recuperar la tradicidn espi-
ritual de la Compaiia. Creo que Michel tenia ese
mismo interés por la mistica y la tradicién espiritual
de la Orden. Sin embargo, si hubo en medio de la
recuperacion de esta tradicién un clima polémi-

co, en particular en sus estudios sobre el santo de

6 Jean Daniélou naci¢ en Neuilly-sur-Seine, Francia, el 14 de
mayo de 1905, y murioé en Paris, el 20 de mayo de 1974. Fue
un jesuita, tedlogo y cardenal francés identificado con la
Nouvelle théologie y reconocido en el mundo por su parti-
cipacion en el Concilio Vaticano Il (1962-1965). Fundador de
la revista Sources Chrétiennes junto con Henri de Lubac,
el padre Daniélou es también conocido por la renova-
cion de la patristica catodlica. En 1944, ingreso al Instituto
Catolico de Paris como responsable de la catedra de his-
toria del cristianismo antiguo y fue nombrado decano
de la Facultad de Teologia en 1962. Es autor de varias
obras sobre la historia de los padres de la Iglesia, entre
las mas representativas se encuentran: Origene (1948);
Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la typologie
biblique (1950); Bible et liturgie, la théologie biblique des
sacrements et des fétes d'apres les Péres de I'Eglise (1951).

Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefas vy Guillermo Zermefio Padilla



Bordeaux. De Certeau rescaté las polémicas en el
interior de la Compaiiia sobre estos santos jesuitas
que habian sido nutridos de la teologia carmelita.
Eso era nuevo respecto a la mistica de la Compania
y Roma los habia acusado de alejarse de la tradicion.
Por el contrario, Michel de Certeau los restablecio
dentro de la tradicién mistica jesuitica, mostrd las
diferentes corrientes de interpretacion y las diversas
historias que podian converger dentro de la Com-
pania. No creo que esto le gustara a Henri de Lubac,
que preferfa la convergencia. El querfa borrar las di-
ferencias, actuaba bajo los preceptos de la exégesis
antigua y olvidaba las propuestas de la exégesis mo-
derna y su interés por las diferencias y las rupturas.
Michel nos permiti6 pensar en la Compania de otra
manera y entender que no hay sélo una espirituali-

dad en ella, sino varias.

GM y GZ: ;Encuentra usted una relacidon entre las
producciones intelectuales de Michel de Certeau y
los dominicos?

JM: Para hacer la genealogia, me parece importan-
te mencionar la amistad de Michel de Certeau con
Claude Gefiré. Ellos fueron condiscipulos en el se-
minario de Issy les Moulineaux. Hay que rescatar
también que Claude Gefiré fue un gran tedlogo
y tenia un espiritu de apertura muy grande. Fue
también un gran especialista de los tedlogos y pen-
sadores modernos. Recuerdo que, cuando llegué
al Instituto Catolico de Paris, era uno de los tedlo-
gos que mejor conocia la filosofia y el pensamiento
moderno. Tuve que hacer un gran esfuerzo para
alcanzarlo.

Sin embargo, Geffré y yo siempre mantuvi-
mos una gran diferencia. El querfa que yo tratara
temas relacionados con las relaciones entre religio-
nes. Sin embargo, siempre argumenté que para mi
una sola religiéon ya implicaba mucho trabajo. El
padre Gefiré conocia mis opiniones al respecto y
las respetaba. Por mi parte, nunca le reproché los

peligros desde el punto de vista de la ortodoxia,

sabiendo que teniamos puntos dispares sobre la
busqueda de un fundamento en comun entre todas
las religiones. Por mi parte, preferia trabajar el ecu-
menismo entre las religiones cristianas y por ello
decidi profundizar en el pensamiento protestante,
en particular en Barth y Moltmann, entre otros.
Respecto a Michel de Certeau, creo que continua-
ron su amistad. Me parece que Claude Gefiré tuvo
una apertura al pensamiento de De Certeau y su
pensamiento lo marcé.

Ahora bien, respecto a una reciprocidad, no
podria afirmarlo. Claude Geffré, aunque era un
hombre abierto, siempre permanecié produciendo
desde un punto de vista muy eclesidstico. Me pa-
rece que buscaba un ecumenismo doctrinal. Por el
contrario, Michel vio ripidamente que las religiones
son verdaderas en el folclor. Este historiador com-
prendi6, como yo lo comprendi también mds tarde,
que la religion es social antes de ser una doctrina o
un pensamiento. Este ultimo punto lo comprendi
gracias a Michel.

Por ultimo, creo que un dominico importante
para el pensamiento de Michel de Certeau fue el pa-
dre Chenu.” Este gran tedlogo fue muy sensible a la

7 Marie-Dominigue Chenu nacié en Soisy-sur-Seine, Francia,
el 7 de enero de 1895, y murid en Paris, el 11 de febrero de
1990. Fue uno de los tedlogos mas importantes del siglo xx,
conocido principalmente por su apoyo al movimiento de
los curas obreros, sus aportes a la renovacion del tomismo
y su participacién como experto en el Concilio Vaticano Il
(1962-1965). En 1920, sustentd su tesis doctoral bajo la di-
reccion del dominico Garrigou-Lagrange. Como profesor
de la Escuela de Saulchoir, se convirtio rapidamente en un
reformador del pensamiento de santo Tomas e introdujo
el método historico en la reflexion teoldgica. En 1942, su
libro Une école de théologie. le Saulchoir? fue sanciona-
do por Roma. Con Yves Congar, tedlogo dominico, fue de
nuevo sancionado en la década de 1950 por respaldar el
movimiento de los curas obreros. En la década de 1980,
Chenu apoyd el movimiento de la teologia de la liberacion,
en particular la obra de Gustavo Gutiérrez, considerada por
el dominico un ejemplo eminente de la Nouvelle théologie.

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

195



196

historia y creo que Michel siempre tuvo un interés

particular en la Escuela de Saulchoir.

GM y GZ: ;Cree usted que hubo un interés particu-
lar de Michel de Certeau por la filosofia de Hegel y
algunas obras de Marx?

JM: No lo creo. Me parece que Michel no continud
con la lectura de estos autores. Me parece que sus
estudios sobre la mistica lo hicieron pasar a nuevas
reflexiones y descubrir nuevas corrientes de pensa-
miento, entre ellas, Heidegger y Freud. Al contrario
de mi proceso, no creo que Michel haya continuado
con la lectura de Hegel, mucho menos con Marx.
Es verdad que hubo una generaciéon de jesuitas que
se interesaron por Marx, entre ellos el padre Cal-
vez; sin embargo, Michel era un hombre que estaba

Bibliografia

todo el tiempo innovando. Tampoco tenia mucha
necesidad de continuar con algunas lecturas. Era un
hombre con una capacidad extraordinaria de asi-
milar autores y obras, lo que le permitia pasar con
rapidez a nuevas tendencias. Tenfa una gran avidez
por la novedad y creo que por eso viajaba tanto,
sobre todo a Italia, tratando siempre de construir
puentes. De ahi también su interés por la literatura
y las novelas, y su capacidad de dar a conocer a los
autores en los que trabajaba. Debo agradecer mucho
a Michel. Su actitud intelectual, tal vez mas que sus
palabras, formé parte de mis configuraciones inte-
lectuales. Michel pasard a la historia como un hom-
bre inclasificable y complejo. Siempre intentamos
clasificarlo como freudiano y en otras corrientes, sin

que por ello lo fuera.

Certeau, Michel de, 1963, “La conversion du missionnaire”, en Christus, t. 10, nim. 40, pp. 514-533.

——, 19644, “Le temps des conflits”, en Christus, num. 41, pp. 77-90.
—,1964b, “
—,1964c,
—, 19653, “
——,1965b, “Comme un voleur”, en Christus, nim. 45, pp. 25-41.
——, 1966, “L'épreuve du temps”, en Christus, t. 13, nim. 51, p. 314.
——— 1968, “Prendre la parole”, en Etudes, junio-julio.

Donner la parole”, en Christus, num. 44, pp. 438-456.

“Situations culturelles, vocation spirituelle”, en Christus, t. 11, num. 43, pp. 294-313.
Unité et division des catholiques”, en Christus, num. 47, pp. 365-383.

——, 1970, “L'expérience spirituelle”, en Christus, t. 17, nim. 68, pp. 488-498.

——, 1973, “L'espace du désir ou le ‘fondement’ des Exercices spirituels”, en Christus, t. 20, num. 77, p. 118.

——, 1982, La fable mystique (xvie-xvie siecle), t. |, Gallimard (Bibliothéque des Histoires), Paris.

——,1987, La faiblesse de croire, Seuil, Paris.

——,1993, La escritura de la historia, Universidad Iberoamericana, México.

——,1994, La fabula mistica: siglos xvi-xvi, Universidad lberoamericana, México.

———,1995, La toma de la palabra y otros escritos politicos, Universidad Iberoamericana/Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de

Occidente, México.

——,1996, La invencion de lo cotidiano, vol. 1: Artes de hacer, Universidad Iberoamericana, México.

———, 2003a, Historia y psicoanalisis: entre ciencia y ficcion, Universidad Iberoamericana/Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de

Occidente, México.
——,2003b, La faiblesse de croire, Seulil, Paris.
——, 200643, La debilidad de creer, Katz, Buenos Aires.
——,20060b, La fabula mistica, siglos xvi-xvi, Siruela, Madrid.

——, 2012, La posesion de Loudun, Universidad Iberoamericana, México.

Certeau, Michel de, Luce Giard y Pierre Mayol, 1999, La invencidn de lo cotidiano, vol. 2: Habitar; cocinar, Universidad Iberoamericana/Instituto

Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, México.

Desacatos 58 » Guillermo Augusto Munera Duefias y Guillermo Zermefo Padilla



Certeau, Michel de, Dominique Julia y Jacques Revel, 2008, Una politica de la lengua. La Revolucion francesa y las lenguas locales. la encues-

ta de Gregorio, Universidad Iberoamericana, México.
Chenu, Marie-Dominique, 1937, Une école de théologie: le Saulchoir, Tournai Casterman.
Daniélou, Jean, 1948, Origene, La Table Ronde, Paris.
—— 1950, Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la typologie biblique, Beauchesne, Parfs.

—— 1951, Bible et liturgie, la théologie biblique des sacrements et des fétes d'aprés les Péres de I'Eglise, Cerf, Paris.

Dosse, Francois, 2003, Michel de Certeau. El caminante herido, Universidad Iberoamericana, México.
Favre, Pierre Bienheureux, 1960, Mémorial, Desclée De Brouwer (Christus), Paris.

Mendiola, Alfonso, 2014, Michel de Certeau. Epistemologia, erdtica y duelo, Ediciones Navarra, México.
Moingt, Joseph, 2010, Croire quand méme, Temps Présent, Paris.

Sonier de Lubac, Henri, 1938, Catholicisme, Paris, Cerf.

——,1946, Surnaturel, Aubier, Paris.

Surin, Jean-Joseph, 1963 [1663-1667], Guide spirituel pour la perfection, Desclée de Brouwer, Paris.

¢Queé significa la transmision de la tradicion desde la historia? Entrevista con Joseph Moingt S. J. sobre Michel de Certeau

197



