MUCHACHO NAHUA, FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO

Los equilibrios del cielo y de la tierra.
Cosmovision de los nahuas
de Chicontepec

Félix Bdez-Jorge y Arturo Gémez Martinez

CONTEXTOS DEL IMAGINARIO COLECTIVO

ARA 10$ NAHUAS de Chicontepec la cosmovision

es el referente que da sentido a sus compor-

tamientos econdmicos y sociales. Es el instru-
mento mediante el cual se explican el lugar de los
humanos en el universo, el origen y la configuracion de
éste, los oficios de las divinidades y los dmbitos del cielo
y de la tierra. Su cosmovision integra las diversas expre-
siones del imaginario colectivo y las vincula con la vida
material y las relaciones sociales. Conciben el mundo a
partir de su propia imagen social.

Limitaciones econdmicas y subordinacion politica
convergen en la vida cotidiana de los nahuas, son los de-
terminantes de su precaria condicién social. Estd mar-
cada ademds, por la insalubridad, el analfabetismo y la
permanente resistencia a los efectos desintegradores de
la cultura foranea. De manera semejante al resto de las
comunidades indigenas del pais, los factores que inciden
en la articulacién de los nahuas con la sociedad nacional
refieren a dindmicas contrarias. Por un lado estan las ten-
dencias que acttian a favor de la disolucién comunitaria,
opuestas a las orientadas a mantener la cohesion grupal
que sustenta la identidad étnica. El trabajo asalariado,

FELIX BAEZ-JORGE Y ARTURO GOMEZ MARTINEZ: Facultad de An-
tropologia de la Universidad Veracruzana.

el intercambio mercantil, la castellanizacion compulsiva
son, entre otras, fuerzas del primer tipo, cuyo signo sobre-
saliente es la modernidad. En el segundo caso, las ten-
dencias tradicionales arraigan en la propiedad agraria
comunal, los vinculos de parentesco, los sitios sagrados,
los rituales, la mitologia, las festividades del ciclo agrico-
la, componentes simbdlicos que contribuyen a la cohe-
sion y reproduccién cultural, en el marco del precario
equilibrio de las relaciones interétnicas.

Los rituales, la mitologfa, en suma, la cosmovision de los
nahuas de Chicontepec evidencian los efectos de la re-
presion religiosa iniciada en la época colonial. Los cultos
y las creencias autdctonas fueron identificados por los
evangelizadores como manifestaciones demoniacas, ex-
presiones del Mal que alejaban a los indigenas de la “re-
ligién verdadera” Este proceso de intolerancia extrema
estuvo acompanado de la imposicion de nuevas devocio-
nes centradas en los santos patrones. No hay duda que
la llamada “conquista espiritual” propici6 la enajenacion
de la cultura indigena, fenémeno al que es inherente el
autodesprecio a las lealtades comunitarias y una ambi-
valencia acentuada respecto a la identidad étnica. Al ocu-
rrir la destruccion del cuerpo sacerdotal mesoamericano
y desmantelarse su organizacién ceremonial, las devocio-
nes populares emergieron como alternativas a la cristiani-
zacién compulsiva, o bien, como mediadores simbdlicos
que en algunos casos terminaron sincretizandose con las
imdgenes catolicas. Los sacerdotes catolicos de nuestros

79



80 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

dias (dignatarios de la “nueva evangelizacién”) conti-
ndan ejerciendo las viejas précticas persecutorias de la
religiosidad autoctona.!

El lector advertira que en la cosmovision de los nahuas
chicontepecanos el principio no remite al logos sino al
mito. Por lo mismo, en estas pdginas los mitos no se en-
tienden tnicamente como relatos sino como formas de
conocimiento y pensamiento distintas al racionalismo.
En tal sentido, la mitologia nahua aqui esbozada impli-
ca un concepto discontinuo de espacio, una nociéon no
lineal del tiempo y una concepcién diferente (a la nues-
tra) de la causalidad. En su dmbito el hombre no se expli-
ca como individuo aislado, sino como parte articulada a
la naturaleza (al universo en su acepcion de entidad
sagrada) y a la comunidad étnica.

El grupo nahua, motivo de este ensayo, habita en el
noroeste de Veracruz, en la célida region conocida como
Huasteca Meridional; las cifras censales de 1990 reportan
mas de 100 mil hablantes asentados en los municipios
de Benito Judrez, llamatldn de Madero, Zontecomatlan y
Chicontepec. Precisamente en este tltimo municipio se
registro el grueso de los materiales etnograficos que se pre-
sentan en las paginas siguientes, particularmente en las
comunidades de Teacatl, Ixcacuatitla, Tepeica, Cuatzapo-
titla, Xalatla, Coaxiloapa, Teposteco, Xoquixhual y Zaca-
titla, entre otras.

Desde la antigiiedad prehispénica los nahuas de esta
regién comparten su territorio con huastecos, tepehuas
y otomies, vecindad que explica las semejanzas en sus
creencias y en la cultura material. El comercio interétnico
es la matriz que propicia una interaccién permanente,
acrecentada en los rituales publicos realizados en el ce-
rro de Postectitla, espacio sagrado de particular relevan-
cia en las cosmovisiones de las etnias citadas.

El maiz es el centro de la economia y la vida social de
los nahuas; su cultivo se vincula (en la tecnologia y el ri-
tual) al frijol. Cuando siembran sus semillas practican el

1 En las paginas de este ensayo se sintetizan las ideas expuestas en un
estudio mds amplio sobre el tema. Véase F. Béez-Jorge y A. Gomez
Martinez, 1998, Tlacatecolotl y el Diablo. La cosmovision de los na-
huas de Chicontepec, Secretaria de Educacion y Cultura, Gobierno
del Estado de Veracruz. Xalapa, México.

xinachtlacualtiliztli, ceremonia en la que solicitan permi-
so a la tierra para sembrar, pidiéndole buenos frutos y
proteccion contra los roedores. Cuando realizan la cose-
cha celebran elotlamanaliztli (“ofrenda al maiz tierno”)
para agradecer a las deidades el alimento vital. El comple-
jo simbolismo nahua asociado al maiz ha sido analizado
con detalle por Alan Sandstrom,? y muestra su impor-
tancia en la reproduccion cultural del grupo y en la for-
macién de su cosmovision.

La cria de los animales domésticos, la ganaderia, el co-
mercio en pequena escala y el trabajo asalariado, com-
pletan el cuadro de la vida econémica de los nahuas,
signado por la creciente pauperizacion.

COSMOGONIAY TEOGONIA

Ompacatotiotzih, el “Dios Doble”, es un protagonista so-
bresaliente en la mitologia de los nahuas de Chicontepec.
Se vincula al nacimiento del mundo, al origen de las di-
vinidades y al de los hombres. Relatos mitoldgicos regis-
trados en Ixcacuatitla, Cuatzapotitla y Xalatla, detallan
lo acontecido en las cinco eras del universo, vinculadas a
cinco diferentes humanidades. La primera de éstas na-
ci6 de una pareja que los dioses hicieron de barro, se
alimentaba de piedras y tierra; fue destruida por las fie-
ras (tecuanimeh). Le sucedieron los hombres de papel,
que comian cortezas de arboles, y murieron azotados por
huracanes. Las deidades hicieron a los humanos de la ter-
cera generacion de madera de cedro; comian el ohxihtli
(ojite) y fueron exterminados por el fuego. La cuarta hu-
manidad naci¢ de tubérculos cocidos y amasados, que
eran también su comida; fue destruida por inundaciones
como castigo por practicar el canibalismo. Finalmente,

2 Véase A. Sandstrom, 1991, Corn is our Blood. Culture and Ethnic
identity in a contemporary aztec indian village, University of Oklahoma
Press; y “El nene lloroso y el espiritu del maiz: El cuerpo humano
como simbolo clave de la Huasteca Veracruzana”, en J. Ruvalcaba Mer-
cado (coord.), 1998, Nuevos aportes al conocimiento de la Huasteca,
CIESAS, México. Consultese también A. Gomez Martinez, 1999, Tla-
neltokilli. La espiritualidad de los nahuas chicontepecanos, tesis profe-
sional, licenciatura en Antropologia, Facultad de Antropologfa de la
Universidad Veracruzana, Xalapa, Veracruz.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

los hombres actuales (la quinta generacion) fueron con-
cebidos por Ompacatotiotzih con el auxilio de otros dio-
ses. Los cuerpos de la primera pareja de esta humanidad
se crearon con huesos de los ancestros, pasta de maiz,
amaranto y frijol, cobrando vida con el auxilio divino,
manifestado en la luz del sol, el viento, el fuego y el agua,
fuerzas, estas tltimas, que (como se ha dicho) destruye-
ron humanidades precedentes. Ompacatotiotzih dio el
maiz a los hombres de la quinta generacién inculcando-
les que seria su sustento, es decir, su carne y su sangre (ni
cintli elis inmonacayo huan inmoeeso).

Precisamente antes del nacimiento de la quinta genera-
cion se ordend el cosmos (al que los dioses llamaron se-
manahuactli) y se repartieron los oficios divinos. Después
se configuro la Tierra, cuya superficie plana y cuadran-
gular fue sostenida (desde sus cuatro esquinas) por los
tflamameh (“cargadores”), parados sobre el suelo (conver-
tido en inframundo) que ocupd la anterior humanidad.

El autosacrificio de Tonatih y Meetzli propicié el naci-
miento del Sol y la Luna, respectivamente. Los tamarmeh
levantaron, ademds, un plano superior que constituy6
el cielo.

Segtin la teogonia de los nahuas de la Huasteca, en el
principio de los tiempos, Ompacatotiotzih reunié a las
deidades en el cerro Postectitla para distribuir sus oficios.
A Tonatih (Sol) se le encargé iluminar el dia, para lo cual
pidi6 ayuda a Tlacatecolotl (“hombre btiho”), aprove-
chando sus poderes magicos. También se le encomend6
a Tlacatecolotl que vigilara la conducta de los humanos
y castigara su desobediencia, tarea que cumpliria con el
auxilio de su esposa Meetztli (Luna). La regencia de la fer-
tilidad humana y vegetal correspondié a Chicomexochitl
(Siete Flor) y Macuilxochitl (Cinco Flor). Mikistli fue de-
signado deidad de la muerte; Atl y Apanchaneh (sirena)
patronos de las lluvias; Ehecatl del control de los vientos;
Ichcatl del tejido y de la ropa; Tlitl Xahuantzi del manejo

NAHUAS. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO



82 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

Mikistli

Chicomexochitl Meetzli Tlacatecolotl

Figura 1. Las divinidades autdctonas

del fuego, y Santa Rosa “de la sapiencia”? Las imégenes de
estas divinidades son representadas por los nahuas en
papel ceremonial (fig. 1).

En el imaginario nahua el cerro Postectitla tiene espe-
cial relevancia. Se dice que en los primeros tiempos era tan
grande que unfa al cielo con la Tierra. Desde su cima los
hombres antiguos “espiaban a los dioses” para robarse la
comida de “sus almacenes”. Enojadas, las divinidades lo
partieron en pedazos, conservando el nombre de Postec-
titla la porcién mayor. Las seis partes (cerros) restantes
quedaron distribuidas a su alrededor, sirviendo de mora-
da a las deidades: en Tzoahcali se entronizé el Tonatih;
Tlacatecolotl ocupd Xochicoatepec; Macuilxochitl y Chi-
comexochitl habitaron en Postectitla. En Tepenahuac,
Tepeicxitla, Xihuicomitl y Ayacachtli se instalaron los
restantes dioses. Después abandonarian sus moradas
trasladandose al cielo, cansados de que los hombres no
los respetaran.

El universo se imagina formado por tres planos super-
puestos y orientados hacia cuatro tlanescayotl (regiones)
y tlaketzalmeh (literalmente “horcones”): el celeste (ilhui-
cactli), el terrestre (tlaltepectli) y el inframundo o “lugar
de los muertos” (mictlah), llamado también tlazcuitla
(“bajo la tierra”) o yoalcalco (“cara de la noche”). La
tierra siempre aparece como el plano principal, colocada
en medio del espacio celeste y del inframundo. Este con-
cepto de universo es muy claro en el pensamiento na-
huatl y recibe el nombre de semanahuactli (que puede

3 Con el nombre de Santa Rosa se conoce a la Cannabis indica.

Tonatiuh Macuilixochitl Ichcatl

traducirse como “contenedor”), en el que estin agrupa-
das las cosas. Hay quienes lo denominan flanextli, aunque
este término se refiere més al plano terrestre, y significa
“superficie’, literalmente “donde se refleja la luz”, “donde
hay luz”.

Los rumbos del universo se identifican a partir del mo-
vimiento del sol, la presencia de las lluvias y la muerte,
asignando a cada ambito colores especificos, segtin se de-
talla en el cuadro 1.

Los tlalcueitl o “faldas de la tierra” se imaginan como
“muros de contencién” ubicados a los costados del cielo
y de la tierra; su funcion es evitar la salida de las aguas
marinas. En las oraciones rituales el término tlacueitl es
utilizado como sindénimo de regiones cardinales.

En otras versiones la forma del universo semeja una
pirdmide escalonada, representacion colectiva en la que
estdn presentes las cuatro esquinas o rumbos antes men-
cionados. Al igual que en la idea precitada, la Tierra ocupa
el eje central y estd sostenida por los tlaketzalmeh, parados
en el caparazon de una ayot! (tortuga) o sobre el lomo del
cipactli (monstruo de la tierra). Arriba ubican el cielo,
igualmente sostenido por pilares; abajo localizan el in-
framundo y debajo de éste (pero separado de la figura
cosmica) se encuentra otro cuadrangulo llamado Tzopilo-
tlacualco (“comida de zopilotes”, o “lugar de la podre-
dumbre”), que viene siendo como un ultramundo (fig. 3).

Las dos concepciones anotadas, tanto el cielo como el
inframundo tienen subdivisiones, y a cada capa o escalon
se le asigna un nombre atendiendo a los elementos de la
naturaleza o divinidades que en éstos se localizan. El
cielo tiene siete capas igualmente cuadrangulares y se



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Cuadro |
Nombre Color asociado Equivalencia cardinal
= Inesca Tonatih Rojo Oriente
(“el lugar donde sale el sol”)
= lhuetzica Tonatih Amarillo Poniente
(“el lugar donde se oculta el sol”)
= Inesca Xopanatl Blanco Norte
(“el lugar donde surge la lluvia”)
= Mihcaohtli Negro Surt

(“camino de muertos”)

comienzan a contar de abajo hacia arriba. La
primera se le llama Ehecapa (“lugar de los
vientos”) y engloba al ihyotl (aire), a los cualli
ehecameh (vientos “buenos”) y a los tlasolhe-
cameh (vientos “malos”); la segunda se deno-
mina Ahuechtla y en ella se encuentra el
ahuechtli (rocio); en la tercera estd Mixtla,
donde habitan mixtli (nube) y tecihuitl (gra-
nizo); en la cuarta se ubica Citlalpa, el sitio de
las citlalimeh (estrellas); en la quinta se lo-
caliza Tekihuahtla (“lugar de autoridades”)
donde moran los tlamocuitlahuianeh (guar-
dianes superiores); a la capa sexta le llaman
Teopanco, en ella habitan los fotiotzitzih (san-
tos catolicos) y las divinidades autdctonas
Ompacatotiotzih (Dios doble), Chicomexo-
chitl (siete flor), Macuilixochitl (cinco flor),
Tonatih (Sol), Meetztli (Luna) y Tlacateco-
lotl (hombre buho).

En el séptimo plano hay una especie de ba-
rrerallamada Nepancailhuicac, que se traduce
como “limite del cielo” Piensan que éste es
un espacio solido (“como de concreto”) y que

4 En la figura 2 se advierte la representacion de las orien-
taciones cosmicas en el papel ceremonial.

MIHCACHTLI

INESCATONATIH

NORTE
INESCA XOPANATL

IHUEHUETZICATONATIH

Figura 2. La orientacién césmica



84

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

MEDIC DIA
—
NEPANCAILHUICAC
TEOPANCO
TEKIUAHTIA
CITLALPA
MIXTLA
AHUECHTIA

ATARDECER
EHECAPA

TLAKETZALTLA
CIPACTLA
TLALHUITZOCTIA
TZITZIMITLA
MIHCAPANTLI

MEDIA NOCHE

TZOPILOTLACUALCO

Figura 3. El universo

su interior es muy oscuro, lleno de escombros y cosas
desechadas por las divinidades; en su parte superior
anidan los huitzitzilmeh (colibries), que alegran al Sol en
su paso al mediodia. El espacio o estrato que contiene
las estrellas también se llama Citlalcueitl (“falda de
estrellas” o “camino de Santiago Apostol”> El Mictlah
(inframundo) posee cinco capas: la primera se llama
Tlaketzaltla (“lugar de horcones”), ahi estn los cuatro
cargadores de la tierra (tlalmamameh, tlaketzalmeh). En
la segunda (Cipactla) habitan la tortuga y el monstruo
de la tierra que sirven de pedestal de los tlaketzalmeh
(cargadores). En la tercera, Tlalhuitzoctla, residen unos

3 Respecto a este estrato existe diferencia de opiniones: hay quienes
creen que el universo esta dentro del Citlalcueitl.

gusanos llamados flalhuitzocmeh. La cuarta se llama Tzi-
tzimitla y alberga las tzitzimimeh (fantasmas) y otros seres
“que causan sustos”. A la quinta y tltima capa se le deno-
mina Mihcapantli, donde estin Mikistli o Mikilistli
(“Sefior de los Muertos”) y Tlacatecolotl Tlahue-
liloc (“hombre btiho enfurecido”).
Consideran que el Sol y la Luna giran
constantemente alrededor del cosmos,
de arriba hacia abajo, en direccién
R\ contraria de las manecillas del
reloj. El Sol da vuelta a la figu-
ra cosmica y pasa por todas
las capas; cuando amanece em-

pieza a subir las siete capas celes-
tes, llega a la caspide al mediodia y
luego baja por el oeste las seis capas, has-
ta introducirse al inframundo; desciende los
cinco estratos y luego sube por el este cuatro ca-
pas, para llegar nuevamente a la posicion que marca
el nuevo dfa. La Luna realiza el mismo recorrido, des-
de que inicia su crecimiento hasta “que llega a la llena”.
Durante ocho dias da vueltas completas al cosmos usan-
do la ruta del Sol; sin embargo, durante 20 dias recorre
s6lo la mitad de este camino, “quedandose a descansar a
media noche” en el sitio separado del universo llamado
Tzopilotlacualco. Consideramos que los tiempos del
movimiento lunar podrian asociarse a la fertilidad y la
muerte, respectivamente. Son éstos, como se sabe, dos
planos luminosos integrados en las deidades selénicas
mesoamericanas.

La idea del universo escalonado explica con perfec-
cion el ascenso y descenso del Sol y la Luna. De acuerdo
con esta concepcion, el universo se imagina como un
rombo con tecuemitl (escalones), que se extienden tanto
en el espacio celeste como en el inframundo. La tierra
siempre ocupa la parte central y contintia siendo plana
y cuadrangular; lo que cambia es la forma del cielo, que
semeja una gran ctpula o montafia. Hay quienes dicen
que es como el fondo de una olla que tiene trece escalo-
nes para subir y bajar; seis estdn dispuestos en el extremo
este y seis al oeste, a los que se agrega el dltimo que esta
colocado entre ambos extremos. El inframundo también
cambia y, conforme van descendiendo los escalones, se



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

convierte “en el fondo de una jicara” con cuatro escalones
en el este y cuatro al oeste, mas el ultimo, que sirve de
fondo y base, suman nueve escalones. Se piensa que el tl-
timo escalén del inframundo es més grande que el de la
cima del cielo porque sirve de base al cosmos, evitando
que se caiga. Del Mictlah al Tzopilotlacualco hay un va-
cio, en su lugar irfa otro escalon; si se unieran también
tendria trece escalones, al igual que el cielo. La parte de
arriba, la de abajo y los lados de la figura escalonada, son
sitios de posicion del Sol llamados Tonatincalli, “casas del
Sol”. Por el este se ubican Yoatzinco (manana) que indica
la salida del Sol; arriba estd Tlahcotona (Sol del medio-
dia); al oeste esta Teotlac (el ocaso) y abajo sittian al Tlah-
coyahualli (Sol de la media noche).

En ambas concepciones del universo imaginan que en
la parte media de la distancia que hay entre el cielo y la
tierra se localiza un arbol llamado xochicuahuitl (“arbol
florido”) o yolcacuahuitl (“arbol de la vida”). Imaginan
que esta planta mitica nace en un precioso lago con aguas
cristalinas, con multiples peces y plantas alrededor de ella.
Primero fue pochot! (ceiba) y después
se convirtié en un arbol que retine
las especies vegetales y animales, pro-
digando los mejores frutos, aves, in-
sectos y toda clase de seres organicos
y alimentos. Se piensa que el xochi-

terrestres y marinas, los vegetales, los animales, las rocas,
el hombre y algunas deidades.

Tlaltepactli es el punto de equilibrio entre el plano ce-
leste y el inframundo, entre el hombre y las divinidades;
entre lo caliente del dia y el frio de la noche. El hombre
es el actor principal y el agente que puede destruir el equi-
librio, razén por la cual debe cuidar su conducta y el uso
indebido de la superficie terrestre, flalixpantzi (“la cara
dela tierra”). Por esta razon, para realizar cualquier accion
debe “pedirse permiso a la tierra” y hacerle multiples
ofrendas y oraciones. Este principio rige la orientacién y
funcion de los rituales. El plano terrestre se imagina ha-
bitado por algunas deidades y otros seres malévolos. Los
tlamocuitlahuianeh (guardianes) se encuentran en distin-
tas partes de la geografia accidentada; los chanehketl
(duendes) estan en las aguas terrestres y en los cerros; la
Apancihuatl (Sirena) vive en la mar;¢ Tepetlacatl (Sefior
del Cerro) mora en las colinas; Tecohmilli (Sefior de la
Milpa) y los demas tecohmeh (patrones) de los vegetales
comestibles viven en la superficie de la tierra; y el Tlalte-
tata “Padre Tierra” junto con la Tlal-
tenana “Madre Tierra” habitan en
el interior.

Laforma del universo es represen-
tada en los bordados de los textiles
y en el papel ceremonial, figuras

cuahuitl (o yolcacuahuitl) tiene mul-
tiples tetas y que su leche alimenta a

comparables con las que registran
los codices y otros materiales pre-

los nifios difuntos, lactantes en vida.
La representacion de este arbol miti-
co es frecuente, aparece en los borda-
dos de la indumentaria autdctona y
en los arreglos de palma utilizados

colombinos. (figs. 4 y 5). Algunos
altares domésticos estin construi-
dos bajo esta idea, dispuestos sobre
una tarima que consta de dos plan-
chas. La parte de arriba sefiala el

durante el Domingo de Ramos. En

cielo y en ella se colocan las divini-

este ramo de palma, llamado cuaxi-
huitl, se representan toda clase de
animales, cestos, hojas y frutos, clara
alusion al Yolcacuahuitl.

En el Tlaltepactli o plano terrestre
ubican a Tlaltenana (“Madre Tie-

dades autdctonas, imdgenes cristia-
nas y objetos del rito; en medio se

6 Entre los otomies el culto de la sirena
tiene particular importancia; véase J. Ga-
linier, 1990, La mitad del mundo. Cuerpo y
cosmos en los rituales otomies, UNAM, Mé-

1ra”) v a Tlaltetata (“Padre Tierra”),

xico. El tema, como se ha evidenciado en

los cuales forman una dualidad.
También estan presentes las aguas

Figura 4. El universo basado en el bordado
de un mamalli (rebozo para cargar nifios
pequefios)

otro estudio (F. Bdez-Jorge, Las voces del
agua, 1992, Universidad Veracruzana, Xa-
lapa), merece un analisis particular.

85



86 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

localiza otra plancha que simboliza la
parte terrestre, donde depositan el incen-
sario y algunas ofrendas; el inframundo
es sefialado con el piso en donde estd cla-
vada la tarima cuadrangular.

Conviene sefialar que la tierra y el cielo
también son representados en papeles ce-
remoniales, se trata de imagenes diviniza-
das. Las figuras recortadas tienen imagen
humana, la mayoria de ellas con las ma-
nos hacia arriba. En su parte central y en
sus tocados evidencian signos que las dis-
tinguen. El cielo y la tierra (en su represen-
tacién divina) son imaginados acostados
en bales con la forma de cada dmbito
del universo; el primero es curvado y el se-
gundo es cuadrado. Las imagenes tienen
dispuestos los pies por la parte este, Inesca
Tonatih (la salida del Sol); su cabeza per-
manece colocada al oeste, Thuetzica To-
natih (por la caida del Sol) y su yolot!
(corazén) se dispone en el centro, de don-
de se piensa que parten los puntos hacia
las cuatro esquinas. Durante las oraciones ejecutadas por
los especialistas, se les asocia con el término tescatl, que
significa espejo o luminosidad, utilizado para subrayar
su caracter divino.

El medio natural y algunos elementos como el agua
terrestre, las rocas, el fuego, la masa de la tierra y los
cristales de cuarzo son imaginados como componentes
del cuerpo terrestre (animado). En este sentido, los cerros
representan la cabeza; los cuarzos, la masa encefilica;
el fuego, el corazén; las rocas, los huesos; la masa de la
tierra, la carne y el agua, la sangre (fig. 6).

En la cosmovision de los nahuas de Chicontepec los
sitios sagrados tienen especial significacion, particular-
mente los cerros de Postectitla-Ixcacuatitla, Tzoahcalli,
Xochicoatepec (morada de Tlacatecolotl), Xihuicomitl,
Ayacachtli, Tepenahuac, Tepeicxtitla, Teposteco, Cuatza-
potitla, Xalatla, El Jaguey, Sasaltitla, Tepetzintla, Tres
Pozos y Tamazolinco.” También destacan las ruinas

7 Sandstrom (op. cit., 1991) presenta un mapa de sitios sagrados, don-

* o @+ o S @¢ O

Figura 5. Papel ceremonial donde se representan los rumbos del universo

arqueoldgicas (tepetzacualli) de Ahuatldn, Zacatitla,
Chapictla, Tecomaxochitl, Cacahuatengo, Siete Palmas y
Pedernales; consideran a éstas moradas de los ances-
tros. Los rios, manantiales y encrucijadas también son
importantes. Hay otros espacios sagrados situados de-
masiado lejos a los que jamds acuden; entre ellos desta-
can los volcanes Popocatepetl, Iztaccihuatl y Citlaltepetl;
las lagunas de Necaxa, San Jer6nimo, Tamihua (To-
miahuatl) y México; “el mar de Tuxpan’, el rio Panuco,
el cerro La Sirena, la casa de los Tlaloques, la casa de San-
ta Rosa8 (Cannabis indica), la casa del rocio (Ahuechca-
1li) y la casa de la neblina (Ayohuicalli).

de el Postectitla figura como el principal en la region, llamado po-
pularmente “el gobernador”.

8 La asociacién de Santa Rosa con la Cannabis indica pudo motivar-
se en las visiones de Santa Rosa de Lima, cuyo culto en la Huasteca
fue introducido por los misioneros. Las visiones de la Santa difun-
didas por los evangelizadores pudieron haber motivado relaciones con
la alucinacién que provoca la planta.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

En el pensamiento nahua la imagen de Tlacatecolotl
(“hombre buho”, como se ha dicho), es relevante en tanto
deidad propiciatoria del equilibrio. Dicen que Tlacate-
colotl acude por la noche al cerro Xochicoatepec; de dia
visita la casa del Sol (Tzoahcalli) a quien, como hemos
dicho, auxilia en su tarea de alumbrar la Tierra. Tlacate-
colotl siempre mantiene “muy buena relacién” con otros
dioses; “es un sabio” (Tlamatihketl), “maneja todo”; se
encarga de “resolver las peticiones de los hombres” y ma-
nifiesta su inconformidad cuando éstos no cumplen con
la “costumbre” (rituales) y la entrega de ofrendas, pla-
neando los castigos correspondientes.

De acuerdo con los relatos miticos, los macehuales
“eran muy delicados” (los dioses los hicieron de los hue-
sos de los antepasados, asi como de maiz, frijol, amaran-
to y chile), Tlacatecolotl se encarg de ensenarles buenas
acciones, y las formas de defenderse de sus enemigos;
inventd con este propésito la tetlahchihuilli (hechicerfa).
Cuando los dioses abandonaron sus moradas en los ce-
rros y se fueron al cielo “porque ya nadie los respetaba’”,
Tlacatecolotl se fue de Xochicoatepec pero dejo en su lu-
gar al buho, “que todas las noches canta ahi y pasea alre-
dedor de la montana”; el buho es su Tonal. Tlacatecolotl
vive ahora donde se oculta el Sol, a quien acompafia en
su recorrido nocturno hacia el inframundo, aunque
en ocasiones se traslada con é| durante el dfa, principal-
mente durante la “temporada de secas” (abril-mayo).

El aprecio de Tlacatecolotl al cerro Xochicoatepec es
singular. Tenantzitzimitl (“Vieja enojona”) lo dio a luz
ahi cuando “trabajaba en su milpa”. Tlacatecolotl naci6
junto con Ehecatl (“Viento”), a quien llamaron también
Tlachpoastli (“Escoba”), porque se dedicé a “limpiar el
ambiente” y “a quitar los malos vientos”. Siendo gemelos,
Tlacatecolotl y Ehecatl eran diferentes: el primero “era
morenito” y el segundo “blanco”. Los dos nifios crecie-
ron apresuradamente: en siete das hablaron; caminaron
a los trece dias; a los dieciocho eran adolescentes y a los
veinte llegaron a ser hombres; a los 25 “llenaron las tro-
jes de alimentos”. Cuando cumplieron 52 dias de naci-
dos, los gemelos pelearon porque Ehecatl trabajaba y
Tlacatecolotl descuidaba su labor por “andar cortejando
a las mujeres”. En sus milpas, Tlacatecolot] obtenia mas
productos que su gemelo Ehecatl, pese a no trabajar. Con

_______ Cuarzos
(Masa encefalica)

Cerros

(Cabeza)
_______ Fuego
(Corazon)
Agua _ . -- L
(Sangre)
Rocas _ _ _
(Huesos)

AN
\ Masa de la Tierra
(Carne)

Figura 6. El cuerpo de la Tierra

su magia hacia que los animales laboraran por él: la tuza
hacia canales de riego, el conejo quitaba la hierba de la
milpa, las aves combatian las plagas. Su madre le regan6
por este proceder, poniendo como ejemplo a su herma-
no. Molesto, Tlacatecolotl embrujé a Ehecatl quien par-
tié rumbo a Tuxpan y no volvié: “se fue muy lejos hacia
las aguas grandes (el mar), hacia la parte norte”.
Tlacatecolot] se arrepintié de embrujar a su hermano,
pero no logré que regresara. A partir de entonces vivié
solitario y enojado. Permaneci6 un buen tiempo al pie
del Postectitla y siempre tuvo alimento en abundancia,
ropa, joyas y bienes materiales. “Cuando vefa que alguien
no tenfa comida, €l le regalaba una porcién”; al contrario,
si alguno le quitaba algo sin pedirlo, “se vengaba hacién-
dole maldades”. Un dia, Tlacatecolot] también decidi6

87



88 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

marcharse dejando todos sus bienes a su madre Tenan-

tzitzimitl. Visit6 los tianguis (mercados); construyé una
granja y se “cas6 con una muchacha muy bonita llamada
Meetztli” (Luna). En la granja tenia tigrillos, serpientes,
lechuzas y martas, animales con los que hacia trueques.
Logré reunir mucho dinero que enterré en ollas en varios
lugares. Cuando la madre de Meetztli fallecid, éste repar-
tié parte de esa riqueza a los mdas necesitados, parti6 del
Postectitla con su esposa y se dedico a ser tepahtihket!
(curandero): “se convertia en btho y guajolote; andaba
siempre apoyado con un bastén y cuando hacfa frio, cui-
daba que no se apagara la lumbre. Al morir, su cuerpo
fue quemado sobre los tenamastles, de sus cenizas mez-
cladas con la lluvia nacieron algunas plantas comestibles
y otras venenosas”?

9 Se cuenta también que del cadéver de Tzitzimitl, madre de Tlaca-
tecolotl, salieron todo tipo de plantas venenosas y animales que ha-
cen dafio al hombre.

Otro relato mitico cuenta que a los cuarenta dias del
nacimiento de Tlacatecolotl una manada de bthos lleg6
al cerro Xochicoatepec y empez6 a cantar, diciendo: “Gran
hombre-biho, tu mision en esta tierra ha tenido fin y
ahora tendras que regresar con el Sol, porque te necesita.”

Tlacatecolotl acudié al llamado llevando incienso y
ofrendas, dialog6 con los tecolotes y pidi6 un plazo de
veintiocho dias para “dejar en orden sus asuntos” Su pe-
ticién fue aceptada; unos btihos lo esperaron en el cerro
Xochicoatepec y otros lo vigilaban desde la altura del
cerro Postectitla. Prepar6 a varios tepahtianeh (curande-
ros) y tetlahchihuianeh (hechiceros), ensen la tlaixcah-
cayahualli (magia) y enterr6 su dinero diciendo que era
el patrimonio de los pobres. Para que alguien tuviera ac-
ceso a este tesoro, “dijo que tenfan que hacerle una gran
peticién con ofrendas”.

En la cotidianidad, los nahuas expresan el caracter dual
de Tlacatecolotl asociandolo al Demonio. Es imaginado
ambivalente, indistintamente como hombre o mujer,

FAMILIA NAHUA. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

anciano o nino, Senor de la Noche o Sefor del Dia. Di-
cen que, a la vez, puede ser bueno y malo; que cura y em-
bruja; da la vida y propicia la muerte; otorga y quita la
riqueza; es muy voluble, “puede estar contento o enoja-
do”, razén por la cual “se le alegra” con danzas, musica,
comidas y cohetes. En el plano imaginario de su asocia-
ci6n satanica, hablan de Tlacatecolotl como Masehual-
diablo (“diablo indigena”) y de Coyodiablo (“diablo
mestizo”) o Tecocolihketl (“envidioso”), entidad maligna
que “odia a los indigenas”, asusta en los caminos, “des-
truye las milpas” asumiendo la forma de toro. Se dice
que es el patrono de los mestizos. Lo describen alto, de
color rojo, con cuernos y cola, “porta trinche” (tridente)
y “vive en el inflerno comiendo lumbre”. Desde luego, esta
descripcion corresponde a la imagen del Diablo que los
catequistas difunden de manera insistente.

RITUALESY EQUILIBRIOS.
LOS ESPACIOS DETLACATECOLOTL

Los principios mitologicos que sustentan la cosmovision
de los nahuas de Chicontepec estdn presentes en diversos
rituales publicos y privados. Las pricticas ceremoniales
de este tipo se orientan a mantener los necesarios equi-
librios entre el cielo y la tierra; las pertinentes relaciones
entre los hombres y los dioses; en fin, las debidas media-
ciones en los planos de la vida y de la muerte; la nive-
lacién de la balanza del bien y del mal. Oraciones y
ofrendas son los elementos simbdlicos mediante los
cuales se instrumentan los ritos.

Atlatlacualtiliztli es el nombre de un ritual de primera
importancia destinado a pedir a las deidades del agua
propiciar las lluvias. En este ceremonial se representan a
Tlacatecolotl y a los tlasolehecameh (“vientos nefastos”)
en “papel revoluciéon” blanco y “papel de china” policro-
mo. Las figuras son utilizadas, inmediatamente, en el acto
de purificacién (tlaochpanaliztli, “barrida”), donde los
“malos vientos” son conjurados. El huehuetlacat! (o ri-
tualista anciano) y sus ayudantes tlamatineh (“sabios”)
se dirigen al exterior del xochicalli (templo tradicional),
acomodan en el suelo figuras de papel cortado, ofrendas
y demads objetos de la parafernalia. Tlacatecolotl y sus

advocaciones se alinean en el centro y alrededor; for-
mando un circulo se disponen los Tlasolehecameh sobre
hojas olorosas de laurel y “naranja cimarrén”. En las cua-
tro esquinas son colocados terrones (obtenidos del piso
de la casa de los ritualistas), refrescos, aguardiente, pan,
tabaco, huevos, café, guisos, copal, velas de cebo y de
cera; flores y manojos de hojas de coyol. El area de las
deidades y ofrendas es delimitada por un aro manufac-
turado con bejuco y decorado con flores de cempoalxo-
chitl y hojas de plantas olorosas, llamado xochicopin-
cayahualli (“aro florido que quita lo malévolo”). Una vez
encendidas las velas y ordenado los papeles con las vian-
das, el huehuetlacatl y su séquito comienzan a rezar y
sahtiman.!0 A un lado del aro se colocan los musicos
que tocan los sones de la “barrida”; la concurrencia es-
cucha y observa con atenci6n el ritual.

Cuando los rezos terminan, los comestibles y bebidas
se derraman sobre las figuras de papel; prenden hojas de
tabaco y sahiman. Enseguida un grupo de ritualistas
ayudantes “limpian” a toda la concurrencia con los ma-
nojos de hojas de coyol y velas, sin dejar de pronunciar
oraciones en las que piden a Tlacatecolotl y a los Tlasol-
hecameh “que no intervengan negativamente en el ritual
y que dejen trabajar bien a todos”. Luego dos de los ayu-
dantes del huehuetlacatl toman el xochicopincayahualli y
encierran en él a un grupo de personas para ser pasadas
14 veces sobre este aro (siete al oriente y siete al occiden-
te); a este acto se llama Xochicopinaliztli (“cambiarse de
flores”), metaféricamente “cambiarse de cuerpo o de piel”.
El procedimiento se repite con todos los asistentes con la
finalidad de captar la energia negativa que deambula y
no pudo ser conjurada con la “barrida”. Cuando salen del
aro, otro ritualista se cerciora de que han desaparecido
los “malos aires”, balanceando sobre el grupo un ramo de
ortigas y espinas que captan el mal que no desaparecio.
Una vez que todos los asistentes han pasado sobre el aro,
éste se destruye cortandolo en cuatro partes que son de-
positadas sobre las deidades, figuradas en papel. Cuan-
do las velas son consumidas, recogen las imdgenes

10 Cfr, Sandstrom y Sandstrom, 1986, Traditional papermaking and
paper cult figures of Mexico, University of Oklahoma Press.

89



90 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

recortadas junto con restos de ofrendas y las retiran lo
més lejos posible, en sitios donde “no camina ninguna
persona”.

En esta misma ceremonia visitan el cerro sagrado de
Postectitla. Ahi, junto al altar erigido en honor a Ehecatl
(Viento), Mixtli (Nube) y Tlalli (Tierra), se coloca en el
suelo un atado de papeles (al que llaman petlat]) con la
imagen de Tlacatecolotl en sus diferentes advocaciones,
acompaniado de los Ehecameh. Se sahtiman, se les reza y
se ofrendan huevos, chocolate, tabaco, pan, carne de aves
y dinero. Al término de las oraciones, el ritualista recoge
los papeles y los entierra con monedas y aguardiente
para que Tlacatecolotl no impida la comunicacién de
Apanchaneh (“Sefiora del Agua” o “Sirena”) con los sa-
cerdotes tradicionales durante la peticion de lluvias.

En los rituales publicos comunitarios es mds evidente
la presencia de Tlacatecolotl, en particular en el complejo
del nahnahuatilli (nombre nahua del carnaval). Primero
se presenta en los suenos de los que aspiran a dirigir el
carnaval, asi como de los mecohmeh (danzantes). Mas
adelante ofrecen a Tlacatecolotl (de manera individual)
un ceremonial para que acepte sus ofrecimientos. Al ini-
ciar el nahnahuatilli contratan el servicio del huehuetla-
catl para que oficie un ceremonial publico a Tlacatecolotl
en la casa del tlayecanketl. Recortan las figuras correspon-
dientes, son acomodadas al pie del altar y rociadas con
sangre de aves; después le ofrendan guisos de gallina, be-
bidas, flores y musica. El ritualista enciende las velas, sa-
htima y reza para pedir la buena funcién del carnaval:
enseguida hace una “limpia” para purificar los disfraces
y a los danzantes. En el altar se colocan las mascaras uti-
lizadas por los mecohmeh y una, que representa al Dia-
blo, es puesta sobre una cruz de “palo mulato” decorada
con ramas. Esta médscara se acomoda en el centro del al-
tar para que presida el ritual. Al término la comparsa de
mecohmeh recorre la poblacién investida de los poderes
de Tlacatecolotl (quien les ha prestado el Tonal), por lo
cual sus integrantes son capaces de curar a los enfermos.
Mientras tanto, los papeles rociados con sangre se dejan
en los cerros para que sean recogidos, después, por el “pa-
trén del carnaval”. Al concluir el nahnahuatilli se agra-
dece a Tlacatecolotl y se le devuelve el Tonal durante
la ceremonia del Mecohtlacualtiliztli. En los rituales

privados, Tlacatecolotl es representado en papel cere-
monial; le ofrecen comidas y bebidas para pedirle favores,
agradecerle o calmarle su furia, o para que “levante los
castigos”. Durante el carnaval los especialistas en rituales
y los ganaderos le rinden culto a media noche para agra-
decerle los dones o riqueza material. Se dispone de mu-
cha comida, bebidas, sangre de aves con la que se rocia
los papeles ceremoniales, copal, velas y flores.

El nahnahuatilli empieza con un ritual donde rezan a
Tlacatecolotl y a otras deidades. Sahtiman con copal las
madscaras y demds disfraces; encienden velas, cortan
papel ceremonial con la imagen de esta divinidad y las
rocian con sangre de aves, ofrecen comida, musica y dan-
zas.!! Una vez concluido el rito se disfrazan conforme a
los personajes de la tradicion, o bien con atuendos, ins-
pirados en la problematica local (o nacional). Todos los
participantes son varones, generalmente jévenes solte-
ros; algunos se visten como mujeres indigenas, otros de
“ladinas” o de prostitutas. Del género masculino figuran
ancianos, “comanches” (guerreros), diablos, charros, lo-
cos, caciques y sacerdotes catolicos, en cuyo caso imitan
burlonamente sus ademanes y sermones. Los disfraces
expresan claramente la intencién de ridiculizar los com-
portamientos citadinos, evidenciando la funcion de refe-
rente étnico que cumple el carnaval. El tltimo dia parti-
cipa el Pihpisoltlasolli (“basura estropeada”), también
llamado “0s0”, disfrazado con cuaxilopahpatla (hojas se-
cas de platano) o con totornochtli (hoja de maiz).

Durante el transcurso del nahnahuatilli, los especialis-
tas en ritos realizan un ritual privado a Tlacatecolotl para
agradecerle el “don” que les ha entregado. Entre estos es-
pecialistas figuran: huehuetlacatl (“hombre viejo”),
tepahtihket! (“curandero”), tlachixketl (“vidente”), flakih-
kixtihket] (“succionador”), tetlahchihuihketl (“hechicero”)
y tonalnotzket! (“llamador de Tonal”). Los ganaderos
también hacen este ritual y le rezan tanto a Tlacatecolotl
como al Diablo para que se multiplique el ganado y au-
mente su riqueza material. Todos estos rituales privados

11 Actualmente, este ritual es practicado por las comunidades cerca-
nas al cerro sagrado de Postectitla. En las demas localidades lo tni-
co que pervive son las cuadrillas de mecohmeh (danzantes), que rea-
lizan un sinfin de manifestaciones teatrales.



INVIERNO 2000 Desacatos

SABERES Y RAZONES

se llevan a cabo a media noche, ofrecen comida, papel
ceremonial, velas, sangre de gallinas, bebidas y otros co-
mestibles.

Ocho dias después (con el dinero y las semillas colec-
tadas por los mecohmeh, més la cooperacion que ellos
aportan), realizan el Mecohtlacualtiliztli (“comida de los
mecos” ), ritual de agradecimiento a Tlacatecolotl. Orga-
nizan un baile popular al que acude toda la poblacion;
mientras, en la casa del tlayecanket] se contrata el servi-
cio del huehuetlacatl para que oficie el rito de agradeci-
miento, ofreciendo papel ceremonial con la imagen de las
divinidades (a las que rocian con sangre de aves), comi-
das, bebidas, rezos y musica ritual. Agradecen a Tlacate-
colotl la realizacién del carnaval y le devuelven su Tonal,
prestado a los mecohmeh. Finalmente los participantes
se purifican con humo de copal y “limpias” con ramas.
En algunos poblados a media noche de este dia, vuelven
a bailar los mecohmeh y enseguida van al monte a despo-
jarse de sus disfraces y purificarse. Con esta ceremonia
culmina el carnaval; los miembros de la cuadrilla de me-
cohmeh guardan sus mdscaras y disfraces con los que
volverdn a participar anualmente, hasta cumplir un pe-
riodo de siete afios. De no hacerlo, Tlacatecolotl los cas-
tigaria con “enfermedades” y “desgracias’.

Los tetlahchihuianeh (hechiceros) piden la ayuda de
Tlacatecolotl para castigar o provocarle mal a alguien.
Le rezan a la advocacion Tlahueliloc (“malo”,
do”), ofreciéndole papel ceremonial manufacturado con
fibras de ortigas y cornisuelos; comidas, bebidas, velas,
copal y sangre de aves negras y rojas. Algunas personas

» «

enfureci-

ofrendan un convite a esta divinidad para pedirle ayuda
en problemas dificiles; més tarde, si todo se arregla con
perfeccion, le agradecen con multiples banquetes. Los fo-
nalnotzaneh (“llamadores del Tonal”) rezan a Tlacateco-
lotl y le ofrendan aguardiente, tabaco y guisos pidiéndole
que ayude a devolver el Tonal a las personas que lo han
perdido a causa de sustos, estado al que se llama To-
nalhuetztoc (“decaido, desbalanceado”). Los tepahtianeh
(curanderos) también recortan las imagenes de Tlaca-
tecolotl y Ehecameh; las sahiman, encienden velas, rezan
y les invitan guisos, bebidas, dinero, tabaco y huevos; el
ritual tiene la finalidad de pedirles a estas divinidades
que levanten los castigos y se mantengan en equilibrio.

MUSICO NAHUA. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO

'}nm rrrfh‘:'ﬂ(m " ‘"

LTRSS T T (L

91



92

NAHUA. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

Cada especialista conoce la iconografia de Tlacateco-
lotl y lo representa (en los papeles) en sus mualtiples
formas y advocaciones. Es muy importante en casi todos
los rituales, la presencia de la imagen de Tlacatecolotl, si
bien en algunos no figura en papel ceremonial ni se le
ofrenda. En las oraciones es mencionado pidiéndole
serenidad (ma ax mosisini).

La asociacion de Tlacatecolotl con el Sol y la Luna (“sus
amos”) es reiterada en uno de los rezos. Envidias, “ma-
los vientos”, maleficios, son planteados como entida-
des que deben ser conjuradas mediante el copal, desde
luego, gracias a la intervencion de Tlacatecolot] que, de tal
manera, agradece las ofrendas. En otra de las plegarias
destaca el poder propiciatorio de la fertilidad agraria atri-
buido a esta divinidad. Se dice que es él quien da el maiz,
“trae el agua para beber y la lluvia”. El sincretismo en la
cosmovision nahua se hace presente cuando se pide a San
Ramén, Sefior Santiago, Sefiora Cecilia, Santa Catalina y
San Andrés Olmo que aconsejen al “Sefior hombre bu-
ho’, a fin de que “no se enoje”

Atribuyen a Tlacatecolotl otros oficios: le vinculan
con los difuntos (a los que se le pide “saludar”) y consi-
deran que cumple con la dificil tarea de defender al Sol.
Por tdltimo, se destaca la asociacién de Tlacatecolotl con
los lugares sagrados; en las oraciones son mencionados,
en particular, cerros, encrucijadas, cuevas, manantiales y
sitios arqueoldgicos.

COSMOVISION E IDENTIDAD COMUNITARIA

La cosmovision de los nahuas de Chicontepec se explica
en el marco de lo que Alfredo Lopez Austin ha llamado
tradicion religiosa mesoamericana, integrada dialéctica-
mente por la historia comun y las historias locales de los
pueblos mesoamericanos, formacion en la que las va-
riantes expresan “peculiaridad extraordinaria”. Este plan-
teamiento establece, desde luego, la diferencia entre las
actuales cosmovisiones indigenas y el antiguo pensa-
miento religioso mesoamericano. En efecto, las “actuales



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

religiones indigenas proceden tanto de la religion me-
soamericana como del cristianismo; pero una historia
colonial los ha distanciado considerablemente de ambas
fuentes, por otra parte diferentes entre si”. Se subraya,
entonces, el cardcter dindmico de las cosmovisiones, po-
sicién contraria a las formulaciones que priorizan la bus-
queda de “remanentes culturales”!2 La cosmovision y los
rituales de los nahuas de Chicontepec expresan la diné-
mica de la represion religiosa colonial instituida a partir
del siglo xv1. Sus centros numinosos (mitos, ceremonias,
lugares sagrados, deidades autctonas e imagenes cat6li-
cas) devienen piezas fundamentales de un lenguaje sim-
bélico que es, simultineamente, pasado y presente de las
modalidades asumidas por la conciencia social del grupo
étnico en el cual arraigan y al que proporcionan marcos
de identidad comunitaria y lealtad étnica. En tanto repre-
sentaciones colectivas configuradas en el proceso colo-
nial, operan como “morfologfa”y “sintaxis” en su ordena-
cién sociocultural, interactuando estructuralmente en
condicién de determinantes y determinadas.!3

En el imaginario de los nahuas de Chicontepec se ad-
vierten elementos simbolicos propios de la tradicién me-
soamericana. La imagen del universo en forma de escale-
ra (y el recorrido que el Sol hace en esta figura cosmica)
remite a la que registra Durdn!4 cuando informa acerca
de la base del cuauhxicalli solar que ordend labrar Hue-
huemoctezuma. Los cargadores del cielo y de la tierra (lla-
mados tlalmamameh, como se dijo) que se imaginan para-
dos sobre una tortuga (o en el lomo de Cipactli), es una
idea muy antigua en el pensamiento mesoamericano:
estd presente en una escultura olmeca de Potrero Nuevo
y en la escultura de Cuilotitla (Chicontepec), piezas cus-
todiadas por el Museo de Antropologia de Xalapa. Tam-
bién se ilustra en la lamina 53 del Cddice Borgia. La

12 A Lépez Austin, 1998, Los mitos del tlacuache, pp. 31, 37, UNAM,
Meéxico.

13 V¢ase F. Baez-Jorge, 1988, Los oficios de las diosas. Dialéctica de la
religiosidad popular en los grupos indios de México, p. 350, Univer-
sidad Veracruzana, Xalapa; y F. Baez-Jorge, 1998, Entre los naguales y
los santos. Religion popular y ejercicio clerical en el México indigena,
Universidad Veracruzana, Xalapa, Veracruz.

14D, Durin, 1995, Historia de las Indias e islas de tierra firme, t. 1, pp.
245-248, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México.

concepcion de las regiones cardinales y sus colores aso-
ciados remite también a tiempos remotos; la registran la
lamina 1 del Cédice Féjérvary-Meyer; las 75 y 76 del Cé-
dice de Madrid y 1a 53 del Cédice Borgia.1>

Por otra parte, el “4rbol de la vida” (Xochicuahuit],
cubierto de tetas que alimenta a los pequefios difuntos)
recuerda la imagen que se ilustra en el folio cuatro del Cé-
dice Vaticano Latino. Las ideas respecto a la tierra no han
variado mucho; los nahuas de Chicontepec la siguen
considerando como el sitio “mantenedor”, el plano don-
de el hombre nace y muere. En ella habita Tlaltetata (Pa-
dre Tierra) y Tlaltenana (Madre Tierra), quienes regulan
el uso de la superficie del suelo, igual que el Tlaltecutli en
la época prehispanica. En su interior habita Cipactli,
monstruo al que los mexicas llamaban de igual manera.

Es importante la ubicacién de las moradas del Sol y de
la Luna, los cuales existen gracias al autosacrificio de las
deidades; esta concepcion remite al pensamiento registra-
do por Sahagtin!® en torno a Nanahuatzin y Tecuzistecat],
las divinidades que se convierten en Sol y Luna, respecti-
vamente. Las ideas relativas a las cinco generaciones y cata-
clismos por las que ha pasado la humanidad se asemejan
a las del relato mitico de los Cinco Soles narrado en la
Historia de los mexicanos por sus pinturas y en otras fuentes
(Ixtlilxochitl, Mufioz Camargo y Ruiz de Alarcon).1”

La ubicacion de los cerros como lugares sagrados evi-
dencia, también, la presencia de elementos del antiguo
pensamiento mesoamericano. En este sentido tiene espe-
cial importancia el Postectitla, sitio donde las divinidades
crearon a los humanos y mitico deposito de comestibles.
Estas atribuciones corresponden a las funciones de Ta-
moanchan (nocién fundamental en la cosmovision pre-
hispanica), que Lopez Austin ha examinado de manera
exhaustiva.18

15 Cfr. Gonzélez Torres, 1975, El culto a los astros, Sep-Setentas, p.
141, México.

16 B, de Sahagun, 1992, Historia general de las cosas de la Nueva
Esparia, Porrua, p. 431, México.

17'Cfr. Moreno de los Arcos, 1967, “Los cinco soles cosmogénicos”,
en Estudios de Cultura Nahuatl, vol. 7, pp.183-210, Instituto de In-
vestigaciones Histdricas, UNAM, México.

18 A. Lopez Austin, 1994, Tamoanchan y Tlalocan, p. 77, Fondo de
Cultura Econémica, México.

93



94 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

Por otra parte, el cardcter numinoso de Tlacatecolotl
corresponde a los atributos de los antiguos dioses mesoa-
mericanos, en particular tiene paralelos numinosos con
Tezcatlipoca. Al referirse a la fiesta Toxcatl, Sahagtin!®
sefiala que Tezcatlipoca era “dios de los dioses, creador
del cielo y de la tierra y era todopoderoso, el cual daba a
los vivos todo cuanto era menester de comer y beber y ri-
quezas. .. era invisible y como obscuridad y aire, y cuan-
do aparecia y hablaba a un hombre, era como sombra; y
sabia los secretos de los hombres. .. daba a los vivos po-
breza y miseria, y enfermedades incurables y contagio-
sas de lepra y bubas, y gota, sarna e hidropesia, las cuales
enfermedades daba cuando estaba enojado...”20

Recordemos que en las narraciones presentadas se
dice que Tlacatecolotl es una de las deidades
mds temidas; otorga riquezas y las quita; es
piadoso y envidioso; provoca discordias y
ayuda a resolver problemas dificiles; pro-
vee alimentos, castiga, cura las enferme-
dades y provoca la muerte: opera como
mediador entre el bien y el mal. Cuan-
do no atiende las peticiones de los he-
chiceros, éstos lo insultan y le entregan
comida podrida y carne de zopilotes.

En los relatos se dice que Tlacatecolotl
tiene un Tescatlapetlantli (espejo lumi-
noso) en el cerro de Xochicoatepec; se le
imagina con indumentaria color “tecolo-
te” (café) y con un sahumerio en el que que-
ma copal. Los ritualistas en algunas ocasiones “lo

han visto” vestido con los colores del maiz: blanco,
amarillo, rojo y negro; y con otras telas pigmentadas de
azul y verde, idea que remite, desde luego, a los colores
del Tezcatlipoca ilustrado en el Cédice Borgia. Es evidente
que las creencias de los nahuas de Chicontepec en torno
a Tlacatecolotl tienen similitud con los oficios que los
antiguos mexicanos atribuian a Tezcatlipoca.

198, de Sahagin, op. cit., pp. 194-195.

20 Sahagin (ibid.) compila los discursos que le hacian a Tezcatlipoca,
donde se resaltan los atributos positivos de esta divinidad: piadoso, bon-
dadoso, humano, noble, valeroso y amparador (Cfr. Barjau, 1991,
Tezcatlipoca. Elementos de una teologia nahua, UNam, México).

Las correspondencias entre las deidades del panteon
de los nahuas de Chicontepec con las de los antiguos me-
xicanos refieren, ademds, a Ompacatotiotzih que es
identificable con Ometeotl; Apancihuatl (o Apanchaneh)
con Chalchiuhtlicue; Ehecatl (gemelo de Tlacatecotl) con
Quetzalcoatl; Tonatih con Tonatiuh y Huitzilopochtli;
Meetztli con Tlazolteotl; Chicomexochitl con Chicome-
coatl; Macuilixochitl coincide con el nombre de la an-
tigua deidad, y se identifica con Xochipilli; Mikistli es
Mictlantecuhtli y Atl se relaciona con Tlaloc. Tzitzimit]
(madre de Tlacatecolotl) remite a las tzitzimimeh (las mu-
jeres muertas durante el parto). El contenedor de las es-
trellas llamado Citlalcueitl (via lactea) es la Citlallin Icue

mencionada por Sahagun. Si bien estas asociacio-

nes refieren a un arcaico sustrato cultural
compartido, deben entenderse en el con-
texto del actual sistema religioso de los
nahuas de Chicontepec que expresa
las secuelas de la evangelizacién.

Desde luego, el analisis de cada
una de ellas precisa de un estudio
particular.

Entre los nahuas de la Huasteca
las formas de conciencia social, los
patrones de organizacion, los rela-

tos miticos, la practica ritual, ma-
nifiestan diferencias de localidad a

localidad, e inclusive dentro de una
misma comunidad. Esto quiere decir

que la dindmica cultural sigue ritmos alter-
nos; se presenta en forma diferente dentro del

cuerpo comunitario, contextuada siempre por la hege-
monfa del desigual proceso modernizador.2! El cambio
se produce con mayor aceleracion en unas instituciones
culturales que en otras, determinando que la cosmovi-
sion se transforme de acuerdo con particulares procesos
de continuidad y reinterpretacion.

21 En este sentido, y en relacién con los otomies, J. Galinier (op. cit.,
p- 335) anota: “Cada pueblo, cada rancheria, alberga variantes que
reflejan las condiciones locales de su adaptacion al medio ambiente
asi como sus modalidades de insercion en la sociedad nacional.”



