
El pueblo mazateco ha creado con singular
imaginación un universo pleno de riesgos den-
tro del cual es necesario permanecer siempre en
guardia, más aún, cuando que “los dueños”
siempre tratan de engañar al hombre, en una
peligrosa contigüidad ancestral.

E l mazateco posee un fuerte poder creador inte-
lectual y una gran imaginación, cualidades que
se revierten contra él y le crean situaciones difí-

ciles, pero que también le han hecho poseer una rica y
extensa literatura oral, con innumerables variantes, en el
campo de la interpretación de su realidad mitológica,
esotérica y religiosa, expresada de forma bella. Estos re-
latos contienen también un código moral y una visión
del universo particular de la cultura. Son también nota-
bles el valor y la valentía con que el mazateco común ha
enfrentado, a lo largo del tiempo, una manifestación real
o supuestamente adversa del entorno.

La creación literaria se centra tanto en el relato llano
como en el cántico ritual, siempre lleno de poesía, y

donde hay también una danza ritual, en vía de desapare-
cer, que se realiza en las grandes ceremonias de carácter
mágico religioso. En las actitudes diarias de comuni-
cación hay ciertas notas características muy visibles;
por ejemplo, emplear un tono misterioso y en voz baja
cuando se comunican cuestiones consideradas de im-
portancia y, si es posible, trasladarse a lugares más o
menos ocultos para conversar. Muchas veces lo comu-
nicado no corresponde con tal contexto del mensaje,
pero predomina dicha actitud.

Esto coincide con la creencia de que “los contrarios,
los enemigos” siempre están “espiando” con “mala fe”,
siempre observando, emboscados. Lo que conduce fácil-
mente al empleo de anónimos que denuncian situacio-
nes reales o, principalmente, imaginarias: siempre están
presentes unos seres impersonales,“enemigos”. Se supo-
ne que una persona cuyas intenciones son desconocidas
o no pueden ser imaginadas, es tal vez instrumento de
“los contrarios”.

La suspicacia llega hasta el punto de sentir sospechosos
a miembros del mismo pueblo que han salido y logrado
una preparación profesional que los coloca más allá de
la cultura local. Esto llega al extremo de aislar a dichas per-
sonas. En el mismo sentido, así se procede con los indivi-
duos que toman y usan métodos de la cultura moderna.
Esta conducta puede interpretarse como una defensa
de la propia cultura, a la cual el mazateco común se en-
cuentra profundamente integrado, pero no es así, pues se

! 

Entorno enemigo
Los mazatecos y sus sobrenaturales

Carlos Incháustegui

 : Antropólogo. Autor de innumerables in-
vestigaciones en zonas indígenas, entre otras, la mazateca y la
chatina. Autor de Relatos del mundo mágico mazateco, Figuras en
la niebla y La mesa de plata. Cosmogonía y curanderismo entre los
mazatecos de Oaxaca.

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 131



 Desacatos  

aceptan los modos más discutibles de la cultura domi-
nante, tanto en la vida política como entre la juventud.

De cualquier manera, se ama lo maravilloso y lo ex-
traordinario: se hacen hallazgos misteriosos, se reciben
mensajes y advertencias de los grandes seres sobrena-
turales, se dan interpretaciones esotéricas a sismos, de-
rrumbes, tempestades fuera de lo común y circulan
eventualmente rumores de sucesos misteriosos creando
así una literatura oral o una oralidad literaria.

TERRITORIO

Desde tiempos inmemoriales, el mazateco ocupa la sie-
rra a la cual da nombre una amplia extensión de llanuras
en el Papaloapan; hacia el noroeste del estado de Oaxa-
ca; una porción al sur de Puebla, sobre la orilla norte del
río Pilola.

La población campesina de esta vasta región habla su
lengua materna,1 aunque el bilingüismo, con el español,
se encuentra muy extendido y en avance. Hay mazatecos
que sólo hablan el castellano, lo que dificulta el censo de
los componentes de la cultura mazateca.

El centro urbano de mayor tradición e importancia es
el Tejao, de difícil pronunciación en español, es decir,
Huautla, Huautla de Jiménez,2 pero son tan importan-
tes los centros urbanos de los llanos del Papaloapan y
tan antiguos, si no hasta más, que la ciudad de la sierra.

Huautla se encuentra en un lugar elevado. Desde lo
más alto de las montañas se puede ver el mar, el Pico de

Orizaba y la sierra, donde la mayor parte del año reina un
ambiente extremadamente húmedo y falto de lumino-
sidad. Las lloviznas son interminables, lo que permite las
plantaciones de café;3 el musgo recubre los árboles o
“madres del café”, así como las piedras y muros, por lo que
los caminos se vuelven muy resbalosos y con profundos
abismos. El lodo y la niebla cerrada pueden ser fatales
por los senderos bordeados de precipicios. Cuando el
tiempo “se abre”, la sierra se revela en todo su esplendor
y belleza, al igual que en sus noches despejadas de luna,
cuando los jirones de niebla ascienden desde el fondo de
las cañadas y se iluminan plenamente las montañas.

Abundan las cavernas y sumideros de agua en los cua-
les se escucha cómo corre caudalosa. Algunas simas ma-
zatecas son consideradas como las más profundas del
planeta. El subsuelo es calizo y deslavado en casi toda la
sierra; la tierra útil se encuentra en verdaderas macetas,
generalmente es tierra delgada, inaprovechable. Todo lo
contrario sucede con los llanos del Papaloapan, en don-
de las plantaciones son más variadas.4

Hoy en día hay cambios en la cultura mazateca, la ma-
yoría de los centros urbanos se han occidentalizado, pe-
ro el paisaje y la vida rural permanecen inalterables.

CONCEPCIÓN DEL MUNDO: LA TOPOGRAFÍA
REVERENCIAL

Cada accidente del terreno es morada de un ser sobre-
natural; en la maleza enmarañada habitan los la’a (cha-
neques o duendes), “estatura de un niño de diez años,
extremadamente rubios”, quienes juegan bromas pesa-
das a los que se aventuran por la espesura. Ahora se les
ve ir vestidos como los duendes que aparecen en la tele-
visión o en las revistas de historietas, “su montura es el
mazate y son los pastores de estos animales”. En otras
versiones se les describe con el cabello casi plateado.5

 "

1 El idioma mazateco hace uso de cuando menos cinco tonos, casi no-
tas musicales, en su pronunciación, lo que le permite silbarlo o chi-
flarlo para comunicarse a gran distancia.
2 Huautla en idioma mazateco es llamado Tejao que, se dice, signifi-
ca “12” y aparece el inicio de un nombre calendárico. Además ja es
águila en los dialectos de las tierras bajas (Regino). Según la relación
de Teutitlán del Camino (F. del Paso y Troncoso): …“Guauhtla
quiere decir ‘muchedumbre’ en lengua matzateca…” En la Relación
de Teutitlán del Camino de las “Relaciones geográficas de Anteque-
ra” se lee: “…Quauhtla significa en mexicano montaña, arboleda o
bosque y si es Huauhtla, lugar donde abundan los bledos (amaran-
to).” Según Peñafiel, Cuauhtii es águila en mexicano o lugar en don-
de abundan las águilas. Respecto a esto hay en los relatos mazatecos
versiones diferentes de una misma historia, según la cual hubo “en
la antigüedad” una época durante la cual la gente hubo de sostener
luchas contra águilas enormes (Incháustegui). Quauhtli o Cuauhtli
es el nombre del 15º día del mes o veintena (Roberto Waitlaner).

3 Árboles de Cuajuinicuil, jinicuil o guajuinicuil: mimosáceas. Inga
juinicuil, Inga spuria.
4 Vaso de la Presa Presidente Miguel Alemán, Temaxcal, Oaxaca.
5 Pueden causar daño secuestrando el espíritu. Se les describe como
“muy güeros”, con el pelo casi blanco.

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 132



  Desacatos 

En el monte cerrado, en el bosque o en cafetales muy
extensos o alejados de habitaciones humanas, uno puede
ser sorprendido por seres sobrenaturales, algunos poco
definidos, tales como “hombres rojos desnudos”, bandas
de “muchachas de huipil”, niños sospechosos, que no
son tales y que atacan, todos relacionados con El Chikón
o con El Maligno. De las mujeres se dice que son hijas
del Chikón.6 Son peligrosos los cafetales que se encuen-
tran pegados a cantiles con cuevas o a grandes peñas,
sumideros o cavernas, como suele suceder en Tenango,
Ayutla o Chilchotla.

En ciertos casos, los seres sobrenaturales se posesio-
nan de lugares de trabajo, con mayor razón si éstos se

encuentran anexos a manantiales, cerca de ríos o “luga-
res de mala reputación” por ser visitados por seres so-
brenaturales. Allí celebran reuniones.7

En los antiguos caminos de herradura es posible
encontrarse “con el mero Chikón”, que hace propues-
tas de compra, venta o trueque a gente común. Sin em-
bargo, se dice, es riesgoso aceptarlas porque luego podría
cobrar el Chikón llevándose al deudor a servirle en “su
ciudad”, después de muerto o en vida. Además, el Chi-
kón o “sus gentes”, pueden secuestrar personas en los
caminos o en los cafetales, que tarde o temprano rea-
parecen con la memoria alterada y el sentido del tiem-
po perdido.

! 

6 La forma de los nombres de estos personajes varía según el dialec-
to del idioma mazateco en que se les nombre, así pueden ser chakun,
chikón, chikun chucu, etcétera.

7 Por ejemplo, un célebre trapiche existente en una dependencia de
Ayautla.

FA
M

IL
IA

 M
A

Z
A

T
E

C
A

. 
FO

T
O

G
R

A
FÍ

A
 D

E
 V

E
R

Ó
N

IC
A

 B
R

A
V

O

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 133



 Desacatos  

Por lo regular se describe al Chikón como un
“sujeto güero, vestido de charro, montado en
un caballo blanco” o como un comerciante
próspero.8

Las correrías del Chikón pueden extenderse a
Córdoba, Veracruz y Puebla, lugares donde los
mazatecos comercian y donde suelen encon-
trarlo. En estos casos, el Chikón viaja en una
carreta, la cual, con extraordinaria velocidad, se
traslada en línea recta por bosques y montañas,
siguiendo sus propios caminos. El Chikón tiene
ciudades idénticas a las humanas; en el interior
de las grandes montañas hay gente trabajando
para él y su familia.

Oquedades en las peñas, cuevas o los sumi-
deros, tan abundantes en el territorio mazateco,
pueden ser puertas de entrada al mundo sobre-
natural; por eso es tan peligroso descansar en
estos lugares o sus cercanías, aun cuando todo
depende del capricho de los seres sobrenatura-
les en general, y de El Chikón en particular. El
Chikón puede otorgar dones o fortuna, aun
cuando ésta permanece sólo mientras vive el
favorecido que, al morir, va a trabajar para
El Chikón a su ciudad. A pesar de sus dádivas,
inspira temor y desconfianza, pues se adivina que lo úni-
co que busca es infiltrarse entre los seres humanos para
robarles el espíritu.

Entre todos los seres sobrenaturales, El Chikón y
eventualmente El Maligno, son antropomorfizados, con
características especiales. También revisten forma hu-
mana los la’a, pero nunca “El Padre Eterno”, al cual se le
asimila al Padre cristiano y se le confunde en ciertas atri-
buciones.9

Los santos del catolicismo se han asimilado al modo
mazateco y han terminado por convertirse en “los due-
ños” de los pueblos que llevan sus nombres y proceden
de manera análoga a los chikones, sólo que tienen la je-
fatura del Dios cristiano.

El intento de aglutinar a los personajes de distintas
procedencias ha producido confusión; en los años
cincuenta y sesenta podía observarse que se lleva-
ban subrepticiamente “ofrendas” al templo católico,
para que recibieran la bendición, antes de llevarlas a
los chikones.

 "

8 Fino pantalón de color claro, botines, chazarilla, fino sombrero de
palma.
9 Hay una similitud ente el Padre-Madre eterno araucano y el Padre
Eterno mazateco, ambos no cristianos. Según Metraux: “…Para
obtener la curación de un paciente (la curandera) se dirige a dos ca-
tegorías de seres sobrenaturales. Primeramente a Dios Padre (Chan
Dios). A pesar de su nombre español, este ser divino calificado de
‘Padre que está en el cielo’, de ‘Supremo Padre Celeste’, de “Iluminador
del mundo y de los hombres’, no es, sin embargo el Dios cristiano.
Frecuentemente es invocado como una divinidad a la vez macho

y hembra, es una especie de ‘dios-diosa’. Por ejemplo, ‘Padre, Dios,
Vieja, que está en el cielo’ (Chan Dios, Kushe ngeimi meleimi mi wenu-
mapu meu). Este ‘viejo dios’ (Dios anciano) y esta ‘diosa anciana’
(Diosa anciana) son mirados como una sola persona y el traductor
pone en singular el verbo de que esta pareja es sujeto. Este Dios Pa-
dre está también representado como una especie de personaje celes-
te sentado en una mesa de oro y plata” (Metraux).

M
U

JE
R

 M
A

Z
A

T
E

C
A

. 
FO

T
O

G
R

A
FÍ

A
 D

E
 V

E
R

Ó
N

IC
A

 B
R

A
V

O

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 134



  Desacatos 

Hace mucho, pero mucho tiempo, cuando el Padre Eterno
creó el mundo, los hombres le pidieron tierras; unos cerca
del mar, otros cerca de los ríos, otros en los llanos… pero
los mazatecos, a quienes conducía el Chikón-Tokosho, le
pidieron las montañas para vivir libres. El creador con-
cedió pero a cambio de una ofrenda de flores y de sus ca-
bezas. Todos aceptaron y el Creador les cortó las cabezas.

Los huautecos, Chikón-Tokosho al frente, no acepta-
ron pues les pareció excesiva la demanda y el Chikón en
cambio ofreció oro. Esta vez el Creador aceptó y les dio las
montañas en donde sólo habitaban las águilas. Así, en las
montañas donde abundaban grandes águilas, vivieron en-
tre los cerros Clarín y Adoración; les atacaban en la cabeza
y hasta se los llevaban a sus nidos. Temía mucho la gente
a este lugar que era paso obligado y por eso lo cruzaban de
noche. Hasta que idearon cubrirse la cabeza con grandes
chiquihuites, que eran arrebatados por las águilas cuando
caminaban por ese lugar. Al fin, las águilas se cansaron y
se fueron a otras montañas y la gente, con astucia, consi-
guió vivir en paz.

Por esto, los mazatecos pueden andar con las cabezas
erguidas y pueden mostrarlas y sujetar el mecapal con la
frente, no como los otros cargadores que deben sujetarlos
del pecho y los hombros.

El Chikón-Tokosho es el dueño de la tierra, señor de los
mazatecos. Él vive en el Nido Tokosho (Montaña donde
se adora) cerro de adoración a un lado de Huautla. Lo
mismo se le ve en Xalapa, Soyalatepec, Ixcatlán, Tenan-
go, Ayautla, Huautla, etcétera. En cada lugar tiene nom-
bre de acuerdo con el dialecto mazateco que se hable.

El Chikón-Tokosho tiene sus “policías” que son los
coyotes y merodean por la entrada de su vivienda en lo
alto del Nido Tokosho a donde se llevan los sacrificios de
animales, con ofrendas. Como protector de la cultura
mazateca el Chikón se ha opuesto siempre a los cambios
que pueden dañar a su pueblo. Así se opuso a la cons-
trucción de la presa Presidente Miguel Alemán y tam-
bién a la carretera de Teotitlán.

El Chikón es también protector personal, cuando lo
quiere, y muchos relatos lo confirman; Calixto R. relata,
en 1963:

En esos tiempos se formaban grupos de personas que via-
jaban a Teotitlán del Camino para comerciar. Lo hacían
así porque el camino era muy peligroso, dado que había
asaltantes. El viaje de ida y vuelta podía durar quince días.

Salió, pues, la caravana en la noche y al llegar a Cumbre de
los Frailes, lugar peligroso, les salió al paso un jinete, que
les advirtió que los esperaban bandidos y que él los guia-
ría. Pronto asomaron éstos y él les dijo que se pusieran
tras su caballo, que aun cuando eran muchos los cubrió y
los asaltantes pasaron sin descubrir a la caravana. Los via-
jeros vieron desaparecer a su protector en una cueva que
se abrió para él en la montaña. La gente no sintió ningún
temor, pues ya sabía de quién se trataba.

En otra oportunidad El Chikón, el dueño de Nido To-
kosho, fue encontrado en Puebla, por un vecino de esta
Ciudad (Huautla). El Chikón estaba vendiendo cosas. Se
acercó el vecino y el Chikón le preguntó en mazateco qué
hacía por Puebla, a lo que le contestó que andaba de com-
pras. El Chikón le dijo que lo esperaba y él lo llevaría en su
camioneta, a su casa. El vecino pensó que lo llevaría a Teo-
titlán y no le creyó cuando le dijo que lo llevaría a su casa.
Subió a la camioneta y en un instante se encontraron
entre Cruz de Fierro y Loma de Chapultepec, a unos pasos
de su casa… bajó de la camioneta, bajó su carga, agrade-
ció el aventón y sin que supiera en qué momento, desa-
pareció el carro.

Lo maravilloso se encuentra en que entonces no había
carretera a la Sierra, que atravesaron por sierras y caña-
das, por donde ahora pasa la carretera y todo en un ins-
tante. Pero el huauteco no sintió miedo, aunque sabía
que su compañero era El Chikón, cosa que saben los
huautecos, y les agrada su encuentro, ya que saben que
es el indicio de una pronta y gran prosperidad personal
y de salud. Otra historia que se cuenta en Huautla es la
siguiente:

Hace unos pocos días [1968] murió uno de los peones de
mi padre y se atribuyó el hecho a que hace un año estuvo
desaparecido cuatro días en el monte y al regresar contó
que se había encontrado con un hombre vestido de negro
que se lo había llevado a una gran caverna, en donde había
un enorme mercado y allí lo había dejado y que ese señor
era el Chikón Tokosho.

Los relatos sobre las actividades de El Chikón dentro
y fuera del territorio mazateco son muchísimos y en
ellos aparece su actitud anormal de benefactor y de
secuestrador de cuerpos y almas. Es un sobrenatural
ambivalente. Es peligroso aceptar dádivas de El Chikón
y no pagarlas. Muchas de sus actividades se desarrollan

! 

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 135



 Desacatos  

bajo la oscura sombra de los cafetales, producida por “la
madre” del café.

Es tan importante El Chikón en la sierra de Huautla
que muchos topónimos están directamente relaciona-
dos con su familia, pues este personaje tiene mujer e
hijos y aun parece que su familia es tormentosa. Hay va-
rias versiones sobre los problemas con su nuera:

Shondá ve’ es la nuera de El Chikón. Su nombre puede sig-
nificar “mujer-agua-rastrera”, en el sentido de una lámina
de agua muy delgada. Es una mujer casquivana, de lo cual
se enteró su suegro y se enfureció y la echó de casa. La
nuera se fue por los montes llorando y abandonando por
el camino su menaje de uso personal y sus trastes que car-
gaba con ella, y que dan nombre a esos lugares. Según esta
versión no se volvió a saber de ella, porque se perdió en las
montañas. En otras ocasiones se llamó “mujer liviana”.

De acuerdo con la versión que se recogió en Huautla, le
sucedieron cincuenta y siete vicisitudes en su huida, an-
tes de estar segura, libre de las manos del suegro: en cada
caso da nombre a un lugar de la receta que siguió o se
adaptó el nombre de los lugares a la supuesta huida, y
que comienza en Sujnaa (Llano petatillo) y termina en
su casa, en el lugar llamado Nda ve.

Entró en Nda ve (Agua que se arrastra) y allí El Chikón
Tokosho, quien la seguía muy de cerca, la agarró de la
enagua; pero ella había llegado a su casa, entró y cerró la
puerta dejando un jirón de su enagua en manos de El Chi-
kón quien no pudo entrar. Allí estaba el hijo de El Chikón
y su propio hijo. Ella, del gusto de haber escapado, mató a
un colibrí y con su carne dio a comer a todo su pueblo,
demostrando así su poder.

Hay varias versiones de este relato que podemos llamar
“La huida de Shondá ve’ ” En otra versión, el enojo de El
Chikón se debió a que 

el suegro de Shondá ve’ la mandó un día a la milpa, para
observar cómo se encontraba y ella, sin su autorización,
cortó cuatro mazorcas, tomando una de cada esquina de
la milpa y cuando volvió a su casa, se convirtieron en cua-
tro costales de mazorcas, cosa que observó su suegro, que
era muy tacaño y se enojó. Regañó muy duro y muy feo a su
nuera acusándola de desperdiciar. Ella se sintió ofendida y

 "

M
U

JE
R

 M
A

Z
A

T
E

C
A

. 
FO

T
O

G
R

A
FÍ

A
 D

E
 V

E
R

Ó
N

IC
A

 B
R

A
V

O

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 136



  Desacatos 

por eso se fue de casa del suegro llorando y se llevó sus co-
sas que dejó abandonadas en distintos lugares por donde
pasó, dándoles así el nombre.

Ésta es una versión de San Lucas Zoquiapan y señala
como morada de El Chikón a Cerro Pelón. Se le ha visto
a la señora por Cuyamecalco en el lugar llamado Nday-
da (Agua fría), pero ese lugar se llamaba también Nashi
Kishuá (Cerro de la abundancia), por la productividad
del suelo, lo que se atribuye a que allí se detuvo Shondá
ve’ en su huida; allí molió su nixtamal y regó el sobrante.
De allí tomó el nombre el cerro donde molió la masa
Nindólas nio (Cerro-piedra-masa).

De todos modos, el nombre de los parajes, según re-
latos, fue dado por la nuera de El Chikón, que sumando
los relatos parciales recorrió todo el territorio mazateco.
Vemos el término Nando o Ndá repetido a lo largo del
recorrido de la nuera de El Chikón; éste significa “agua”,
pero también “manantial” y se emplea igualmente para
“pueblo” o “ranchería”. El agua es muy escasa en la Sierra
Mazateca.

PLANTAS SOBRENATURALES

Hay plantas que, de acuerdo con los misterios, pueden
transformarse en animales peligrosos como medio de de-
fensa. Entre éstas, a “la pastora”, alucinógena, o al “huele de
noche”, se les debe tratar con respeto cuando se les ne-
cesita y pagarles su servicio con una ceremonia: Además,
como el bosque tiene su “dueño”, no se pueden derribar
árboles o recoger plantas en él sin pedirle ceremoniosa-
mente su permiso “por herirlo”. Luego las plantas de
maíz mientras están creciendo “platican entre ellas”.

El agua también “está viva” y ensuciarla, enlodarla, re-
moverla o darle uso irrespetuoso, como lavarse los pies,
por ejemplo, puede ser tomado como ofensa por El Chi-
kón, dueño del agua. Esto puede ser particularmente
peligroso al medio día, cuando come El Chikón.

Pero también entre la fauna hay animales capaces de
transformarse en otros, más peligrosos y agresivos, por
ejemplo el mapache, que en determinadas circunstancias
para defenderse puede convertirse en serpiente venenosa.

Animales y plantas, como vemos, pueden ser también
partícipes del misterio. Por estas mismas razones, la
recolección de las plantas medicinales se debe hacer por
niñas o mujeres previa ceremonia de limpia. Si no es así,
las plantas no sirven o pueden ser hasta funestas. Esto es
“lo que debe hacerse” y ahora no siempre se cumple.
Cuando se recolecta el hongo sagrado estas medidas se
extreman.

Los árboles que rodean una casa “la protegen” y, por
ejemplo, se les pide protección cuando a alguno de los
habitantes le sobrevienen malos sueños o pesadillas.10

Al mundo vegetal y a la práctica médica le afectan los
ciclos a los que está sujeto el mundo, como los lunares y
los estacionales, pero son vagos y contradictorios los con-
ceptos de “frío” y “caliente”, lo que no sucede con los de
“tierno” y “duro”, relacionados con la luna y que se apli-
can al corte de madera, siembras, curaciones, etcétera. Los
días martes y viernes son los propicios, por ejemplo,
para las curaciones y para las ceremonias de orden ri-
tual. El número ritual más usado es el 4, pero también se
usa el 7, que no pertenece propiamente a la cultura ma-
zateca (cuatro son los postes que sostienen al mundo).

Los santos han sido integrados al antiguo panteón ma-
zateco y dentro de esa conceptualización pueden ser
“engañados” por quienes manejan la magia negra y “res-
ponder con un castigo cuando son insultados”: así, el
que hace daño los insulta en nombre de la persona que
se intenta perjudicar, en una ceremonia negativa. Nor-
malmente los santos son protectores de los pueblos que
llevan su nombre.

Así funciona actualmente el modo de pensar común
mazateco, pero hay eventualmente dudas y contradic-
ciones que llevan a imaginar que no siempre fue así, e
incluso hay quienes afirman que El Chikón es el gran
protector del pueblo mazateco; lo protege o protege la
cultura cuando sobre ella flotan grandes amenazas, e
incluso desaprueba o da aviso cuando algún dirigente
procede erróneamente. Estos avisos circulan como ru-
mor por toda la sierra y los llanos.

! 

10 Según la cultura mazateca, los sueños son consecuencia del “vagar
del espíritu” por lugares desconocidos y “por otros mundos”.

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 137



 Desacatos  

Probablemente esos grandes sobrenaturales fueron re-
ducidos a la condición de seres infernales o diabólicos
por la prédica cristiana. En los documentos antiguos,
por ejemplo, se describen ceremonias relacionadas con
el mundo nahua, incluso, cierta forma de sacrificios hu-
manos, pero no se menciona a los Chikones. Juan Hass-
ler identifica a El Chikón con Quetzalcóatl y Roberto
Waitlaner identifica a algunos de los sobrenaturales con
los nombres de ciertos meses del calendario mazateco.

Los héroes nacionales han sido incorporados al pan-
teón mazateco y se les menciona junto con los sobrenatu-
rales en las ceremonias de ofrendas o se les invoca en las
ceremonias de ingestión de los hongos. De modo espe-
cial citan los nombres de los héroes de la Independencia
y de la Reforma. Con excepción de estos últimos, todos
los sobrenaturales “terrestres” del panteón mazateco son
enemigos del hombre. En el menor de los casos son
indiferentes. No hay ninguna indicación de que haya
rivalidades entre los sobrenaturales, todos actúan en un
acuerdo tácito. El cristianismo ha hecho de estos sobre-
naturales, en la mayoría de los casos, espíritus silvestres,
seres maléficos, acentuando su maldad y en especial la de
El Maligno, ser malvado por excelencia.

El conocimiento del sistema religioso antiguo pura-
mente mazateco se ha perdido, sólo sobreviven conoci-
mientos fragmentarios y muy deformados, en boca de
diferentes personas; las versiones contradictorias son
abundantes, de modo que no sabemos cómo estuvo or-
ganizado todo este pensamiento en la antigüedad. El
cristianismo, como en todas las comunidades indígenas,
se encuentra muy penetrado del pensamiento antiguo y
proporciona al conocimiento religioso actual un ele-
mento que parece no existía o se había perdido: la exis-
tencia de un ser protector, una faceta del Padre Eterno,
que en la mitología antigua era sólo creador.

Es importante hacer énfasis en el hecho de que el hom-
bre no es el dueño de la tierra, por eso paga por usarla y
siempre está a la defensiva. No hay ningún relato mito-
lógico que proporcione información sobre la toma de
posesión de la tierra, como entre los mixtecos, por
ejemplo, sobre un héroe cultural que derrota al Sol y que
era dueño del territorio que ocupaba ancestralmente
dicho pueblo.

Según la geografía mitológica, dada la forma del mun-
do, en el reverso de la gran mesa que preside el Padre Eter-
no viven seres diminutos, de color negro y sumamente
ricos, porque el Sol, cuando da la vuelta por debajo para
volver a salir por el este, pasa muy cerca de ellos y los
quema, pero también les derrama oro.

El Maligno habita en grandes cavernas hacia el po-
niente, y “los santos no tienen lugar concreto donde
vivan”. Las estrellas son “niñas maltratadas que huyeron
para salvarse”, lo que convierte al cielo en hogar de los
niños desamparados.

CONCEPCIÓN DEL MUNDO: LA TIERRA
(SOYALTEPEC)

La Tierra es como mesa, plana y está sostenida por cua-
tro “posteles” (postes), uno en cada esquina, clavados en
el agua. Cuando la Tierra tiembla es porque se mueve el
agua. Más allá del agua está el Mar Sagrado.

Debajo de la Tierra viven unos hombres chaparritos,
de pelo negro muy chino; son muy negros porque cuan-
do pasa el Sol, pasa muy cerquita de ellos y los quema,
no usan ropa. Son muy ricos porque cuando pasa el Sol
va regando oro: se llaman Los Gran. Los cuatro posteles
están clavados a la vez en la tierra de Los Gran. Las dos
partes de las cabezas de la Tierra están abiertas por don-
de entran el Sol y la Luna, y tienen salida por la otra
abertura. La Tierra está encerrada por el cielo, que pare-
ce un globo y así sucesivamente están las capas del cielo,
que parece un cristal de bola.

La Tierra (Huautla), según nuestros antepasados, es una
superficie plana cuyos límites se encuentran por un lado,
donde sale el Sol y por el otro donde se oculta. No sabe-
mos qué hay en los lados; pero cuando gira el Sol por en-
cima y abajo de esta superficie se suceden el día y la noche.

De donde sale el Sol, de Occidente, allí nacen las horas
y los días, pero cuando el Sol se oculta o da vuelta por
debajo de la Tierra, viene la noche y entonces todo mun-
do debe estar en casa, especialmente los niños, antes de
que oscurezca, porque en la negrura de la noche, aprove-
chándose, andan sueltos todos los espíritus; cuando tiem-
bla la tierra, es que se mueve el Mar.

 "

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 138



  Desacatos 

Otros dicen que la Virgen Isabel sostiene a la Tierra. La
sostienen sobre un hombro, pero se cansa y cambia de
hombro o la acomoda bien, y esto causa los temblores.

Encima, por sobre la Tierra, están las estrellas, que son
como el Sol, pero pequeñitas. Son autoridades subordi-
nadas al Sol, pero pequeñísimas, cooperan con él, traba-
jan con él, iluminado la noche. Entre ellas brilla más “el
lucero de la mañana”, es una niña huérfana que vivía con
una tía que la maltrataba mucho, pero que un día huyó
y se subió al cielo.

De las estrellas se dicen otras cosas: que
están regadas por el cielo día y noche; que
son lucecitas pero no saben de qué tipo;
dicen que son velas encendidas de los di-
funtos, pero otros cuentan que no es así,
que son florecitas que adornan el altar del
Padre Eterno, pero lo más conocido es
que son las luces de los difuntos que han
muerto desde hace muchos años.

La Luna es un dios y se llama Nai’tza, el
Padre Segundo, que resplandece, pero res-
plandece menos que el Sol. En la Luna se
encuentra un conejo huido de la tierra. El
Sol no es Padre Eterno, pero también es
un padre, se llama Nai Tsuit, Padre Luz
Resplandeciente. Él está juzgando los deli-
tos que se cometen, por más ocultos que
sean, él es quien juzga. En esta vigilancia le
ayuda la Luna. Hasta donde nace el Sol
hay gente de tamaño chiquitito, como mu-
ñequito, son chiquititos porque el Sol los
“requema mucho”.

Cuando tiembla en la noche anuncia que
va a llover, cuando tiembla en la mañana,
anuncia que va “a hacer mucho calor”.

En Soyaltepec se cuenta que el Sol y la
Luna son dos hermanos: el Sol, el mayor,
y la Luna, el menor. Esos dos hermanos
robaron la luz a una vieja bruja, que la
tenía escondida bajo una piedra dentro del
agua. Luego tuvieron que huir al cielo y
para evitar que cayera de nuevo en malas
manos, la regaron por el mundo.

Se insiste que por donde nace el Sol se encuentran
todas las cosas buenas y que hacia donde se oculta se van
todas las malas. Allí reside Chad-nai, el Espíritu Malo, El
Maligno, es el señor donde se oculta el Sol.

El arco iris es otro amigo de los hombres. Es Yaa, la
serpiente. Él sabe cuando llueve y no se quiere parar el
agua. Se cuentan otras cosas del arco iris, se dice que es
“un tubo que ataja la lluvia y la vierte en el mar”. Tam-
bién se dice que fue una novia que salió al campo y se
perdió y que el arco iris son las franjas de su huipil, de

! 

H
O

M
B

R
E

 M
A

Z
A

T
E

C
O

. 
FO

T
O

G
R

A
FÍ

A
 D

E
 V

E
R

Ó
N

IC
A

 B
R

A
V

O

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 139



 Desacatos  

colores. Por esto a las novias en vísperas de su boda
siempre las acompaña un niño, vaya a donde vaya.

La cueva donde vive el arcoiris, “El Señor de los colo-
res”, se encuentra arriba del Cerro Rabón (Na shii Ra-
bú). Allí hay un pocito en el cual nada un patito que saca
a la orilla cualquier ramita que cae. Hay en ese lugar
muchos otros animales. Los colores del arco iris son
aaní (rojo), tunanda (verde), t’siné kiandá (amarillo tier-
no), tsiné (anaranjado) y et’sú (azul).

El mar es el “Señor de los ríos” porque todos van a dar
a él. Todos “los que saben” adoran al mar por esta razón.
El mar, según cuentan otras personas en Huautla, es una
cosa extraña, porque mucha gente no lo conoce y sólo se
lo imagina como “cosa sagrada y milagrosa”. Sí saben que
existe el mar, es una especie de agua que está alrededor de
la Tierra. Hay otra creencia del mar: cuando Dios quiere
que la gente muera del mar o agua, determinará que
haya una puerta por la que pueda venir el mar para
acabar con la gente del mundo. Pero también hay un
“agua de vida”, sagrada, limpia, que según cuentan,

es la sangre de Dios Padre. Quizá sea “el Mar Bueno”, des-
tino del mar. En el mundo no existe… es el agua de otro
mundo, es el agua que pasan los muertos cuando se van…
Es muy costoso pasar ese mar a los malvados que cometen
delito en la tierra… no pueden pasar ese mar: hay este
mar y ríos que pasar… éste es el Mar sagrado.

SERES HUMANOS FUERA DE LO COMÚN

En el mundo mazateco hay hombres particularmente
peligrosos, envidiosos; pueden desear el mal y este mal
se materializa en algún “mal aire” o espíritu del mal;
siempre están vigilando a los humanos con malas inten-
ciones. Hay personas profesionales dedicadas a hacer el
mal; pueden convocar a los seres sobrenaturales, ofen-
derlos, empleando un nombre ajeno y atraer sobre la
persona desgracias, ruina, enfermedades o la muerte.
Pueden también engañar a “un santo” del panteón cató-
lico y causar mal por medio de él. Pueden posesionarse
de otra persona para agredir físicamente a un tercero y
aun causarle la muerte. Por todo esto se piensa que la
maldad anda suelta permanentemente por el mundo.

Hay además hombres y mujeres con atributos extra-
ños: mujeres que se “desdoblan” y salen a las calles del
pueblo a “vigilar” y también para hacer daño; hombres
y mujeres que se convierten en animales y salen en la
noche a perjudicar a sus semejantes: roban, espían des-
truyen bienes ajenos o, también matan.

Hay hombres extraños, algunos inexplicablemente se
vuelven monstruosos, otros tienen una constitución fí-
sica interna que los hace invulnerables: “no todos los
hombres son iguales y tampoco se sabe quién lo quiere
perjudicar a uno y por eso conviene, siempre, estar pre-
cavido”.

La misma naturaleza del hombre los traiciona: uno de
sus componentes, “el espíritu”, es muy curioso y cuando
duerme profundamente queda libre y sale a vagar por
este y otros mundos; uno cree que está soñando, pero es el
espíritu que anda vagando, metiéndose por todas partes,
curioseando. Pero el espíritu también es ingenuo y vul-
nerable, no sabe defenderse. Por estas razones, el espíritu
puede ser capturado por los “malos vientos” o puede  su-
frir grandes sobresaltos o terrores y el individuo despier-
ta en aquel punto, pero no da tiempo a que vuelva el
espíritu y así lo pierde. El hombre enferma pero no sabe
la causa. En estos casos,“el que sabe”11 diagnostica qué ha
sucedido y es necesario entonces averiguar quién robó
ese espíritu, donde lo tomó, qué quiere como rescate. Es
difícil recuperar el espíritu: el oficiante regatea, el ser so-
brenatural exige, hasta llegar a un acuerdo y se pague
una “ofrenda” de rescate. No todo termina ahí, hay que
seguir un tratamiento para tranquilizar a ese espíritu mal-
tratado. La pérdida del espíritu es muy grave al meterse
en “el Mundo de los Antiguos”, de los antepasados más
lejanos. Éstos viven en grandes llanuras abiertas de agua-
tes, que producen en el individuo graves llagas en todo

 "

11 Shuta shineski : “el señor que sabe”, que también es “el que cura”,
etcétera. Él dirige las ceremonias y ofrendas. El regateo y las discu-
siones con el sobrenatural, para fijar el rescate del espíritu, se hacen
en una o varias ceremonias donde se consumen alucinógenos. Du-
rante la ceremonia el oficiante se comporta con los sobrenaturales
“de igual a igual” y puede llegar a amenazar a los sobrenaturales con
destruirlos. Para con “los antiguos” (Shuta jku) se verifica si ellos tie-
nen el espíritu y se prepara la ofrenda del rescate. Con ellos no se
discute. Es la ofrenda más grande que se hace.

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 140



  Desacatos 

el cuerpo de muy difícil curación. Por otro lado, la más
grande de las ofrendas que se puede hacer es para resca-
tar el espíritu de un hombre perdido en La Tierra de los
Antiguos, que es un lugar aparte, de un carácter metafí-
sico, distinto de la morada de los chikones y aun de la
del Padre Eterno.

Corre peligro el hombre por causa de su “doble”, que
es salvaje y puede ser herido o muerto, en cuyo caso le
sucede lo mismo al hombre, quien puede ser agredido a
través de su sombra o víctima de “los que hacen daño”.

El hombre puede enfermar por algún “antojo” de los
muchos que tientan sus apetencias. O puede ser víctima
de una enfermedad “de Dios” que también “las provoca”,
como los chikones para lo cual no se conoce remedio en la
medicina tradicional, o simplemente, puede morir asesi-
nado por algún “enemigo”. Un rasgo visible del individuo
mazateco es su religiosidad, consecuencia de su modo
de ver el mundo y el Universo.12 El hombre, cuando he-
mos dicho a pesar de ser el personaje central de la cul-
tura, no es “el dueño” del entorno, ni tiene hábitat
propio y debe “pagar” cada vez que toma un elemento
del entorno; cuando construye, cultiva, corta un árbol, o
recolecta plantas y aun cuando viaja, debe tomar pre-
cauciones para no ser raptado (él o su espíritu) y tiene
que pagar un rescate (ofrenda). Atendiéndose a esto, el
hombre es un extraño, el único no nativo. Parece que “la
humanidad antigua”, los “antiguos”no tenían este proble-
ma. Esta es otra cuestión que encierra contradicciones.

Las relaciones con “los dueños” son perfectamente
asimétricas y hostiles, lo que se refleja en el ceremonial
que es siempre para solicitar permisos, para rescates, pa-
ra apaciguar. No hay peticiones de protección, de agra-
decimiento, etcétera.

Hasta antes de la introducción de la energía eléctrica,
aun en los pueblos de mayor importancia, nadie abría
una puerta, por más urgente que fuera la necesidad o el
apremio de quien llamara y, por supuesto, nadie salía en
la oscuridad, y si se veía obligado a ello, lo hacía sólo ba-
jo protección mágica y en grupo. Este temor y esta des-
confianza se hace presente en toda su cultura.

En un mundo conformado de este modo florecen los
augurios desde el nacimiento de una criatura, con el ob-
jeto de saber qué destino le espera y luego ser protegido
contra “el ojo”, “el mal aire” y otros mediante el uso de
amuletos ; pues es vulnerable a los “antojos” y la envidia
que puede incluso, matar al infante.

Los adultos usan frecuentemente en las ceremonias de
adivinación “los honguitos”; los ingieren para normar
sus relaciones, emprender trabajos, buscar a quienes les
hacen o les pueden hacer daño, entre otras cosas. Pero
no sólo se acude a este medio, también puede usarse el
maíz, el copal, las velas, los naipes, etcétera.

Hay horas, días, meses, estaciones, noches, lunaciones
que pueden ser fatales o propicios. Es necesario cargar
su bolsita de pisiate o najno vendaa (tabaco verde
molido con cal) para protegerse y encomendarse a
Dios Padre (el cristiano) para tener protección. Salir de
casa es peligroso; por eso, cuando se construye, se
cumplen todos los ritos y ofrendas a los “dueños” para
convertirla en una fortaleza espiritual, donde los lugares
más sagrados son el altar, el fogón, el cruce de las vigas
y otros.

Cuando se sufre una enfermedad grave se piensa que
es por causa de El Chikón o de alguno de los “señores”
menores. Sobre todo cuando ocurre la muerte de algún
niño. Los “señores” causan espanto y se llevan los espíri-
tus adultos y niños. Como están en todas partes, el hom-
bre corre peligro. Por ello debe llevar siempre su bolsita
de pisiate o najno vendaa que lo proteja.

En la medicina y en las enfermedades aparecen los
sobrenaturales como causantes inmediatos de los males;
por eso, el tratamiento es doble: uno herbolario, para
curar el cuerpo y otro mágico, para curar al espíritu es-
pantado por el secuestro, pero muchas veces la muerte
es irremediable.

Un señor del ejido Santa Julia, salió a cazar y encontró un
rebaño de jabalíes. Lo iba pastando un chocin nanguí (un
ba’a), con su cabello blanco, montado en un mazate, que
es su montura. Iba vestido con una camisa roja y un pan-
talón del mismo color.

Este señor no vivió mucho. Pronto murió. Peones que
vuelven de Tenango a Huautla cuentan que por allá se les
oye haciendo travesuras en el monte, sus voces que platican,

! 

12 Incháustegui, “Socialización y actitudes en el sur de México”.

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 141



 Desacatos  

que cantan, se les oye mover las cosas. Son muy traviesos y
esconden las cosas a las gentes. A quien encuentran se le
suben entre muchas risas. No todos los pueden ver, sólo
ciertas personas, pero sufren luego de espanto.

Nuevo Paso Nacional (Diario de campo)

Una historia procedente de Nuevo Paso Nacional (Te-
mascal, Oaxaca) es particularmente indicadora de las
relaciones con los humanos.

Un día mi bisabuela, estaba leñando en el potrero, cuando
sintió ruido, como si vinieran arreando ganado, se oían
risas, gritos y hasta tocaban una guitarra. Ella buscaba
quiénes y de dónde venían esos ruidos, cuando miró debajo
de los matorrales y vio que venían los chacín nanguí, con
sus lazos, arreando su ganado, que eran venados.

Uno de ellos le dijo: –María Luz, ¿qué estás haciendo?
–como si fuera persona conocida, porque ellos saben los
nombres de todos, porque son los dueños de la tierra y
escuchan todo lo que se dice. Mi bisabuela contestó:

–¿Cómo se llama usted?
–¡No tengo nombre! –le contestó–, ya me voy…
Porque ellos no tienen nombre. Mi bisabuela era joven,

menudita, güera y dicen que El Chikón se enamoró de
ella, porque así son sus mujeres. Al tercer día se le apare-
ció de nuevo y le dijo:

–María Luz, tú vas a ser mi esposa.
Dice que la enamoraba igual que la gente. Ella no le dijo

nada. Llevaba su puro y disimuladamente mordió y mas-
ticó un pedazo, para que el Chikón no se apoderara de
ella, le sopló y éste desapareció.

No la volvió a molestar. Era un Chicuni nanguí, un la’a,
un tindú como les llaman en San José Tenango.

Esta historia se refiere a Mazatlán y fue recogida en Teo-
titlán del Camino:

Hace ya muchos siglos había una viejecita que tenía un
hijo que quiso unirse en matrimonio con una muchacha
desconocida, a quien conocían como “la güera Inés”, de
quien no se sabía nada de su padre.

Después de casados la muchacha no se estaba en su ca-
sa, se paseaba por todas las milpas del poblado, causando
el enojo de la suegra, que la regañaba mucho.

Cierta vez se fue a la milpa de su marido y trajo muchos
elotes, haciendo esto para provocar el enojo de su suegra.
Siempre hacía lo mismo y las milpas no se acababan nunca.

Hasta que un día la suegra se atrevió a pegarle, entonces la
muchacha huyó a una cueva donde se encerró.

Hasta la fecha no ha aparecido y el pueblo de Mazatlán
ha sufrido mucho la carestía del maíz y dicen los viejos
que es porque se fue la mujer del referido pueblo y que ella
era la señora de las siembras y que desde que se fue del
pueblo, éste ha sufrido muchas miserias.

Hoy es la base de Nashii rabú (Cerro rabón), en donde
vive el Arco Iris, una cueva en donde se encuentran

dos chichis de piedra, que gotean agua siempre. Allí van
“los que saben” a pedir agua. Le llevan 40 velas y dos
totoles que dejan allí después de la ceremonia y los rezos,
durante los cuales “el que sabe” chupa los chichis de pie-
dra. Los totoles los dejan amarrados a la entrada de la cue-
va. A los tres o cuatro días, llueve, pero cuando llueve
demasiado, para parar el agua van al pocito que hay arri-
ba en el cerro para hablar y rendir homenaje. Entonces se
cosechan bien las siembras. Adoran a estas piedras porque
dicen que allí está Na entsí, “la señora de las lluvias”.

Hay otros sobrenaturales que son “locales” como “la due-
ña de los mares”, “la sirena”, Nchu-ti, dueña de los peces
y del río. Esta historia procede de Soyaltepec:

Era una señorita que no debía bañarse en Viernes Santo y
por hacerlo se convirtió la mitad en persona y la mitad en
pescado.

Había una familia que vivía en la orilla de un río. Esta
familia tenía una hija muy hermosa y la hija se le antojó
irse a bañar ese día viernes, cuando nadie podía bañarse.
Su mamá y su papá le dijeron que era malo ir al río ese día.
Como la muchacha no hizo caso, siempre se fue al río, se
desnudó para echarse a nadar, al momento que estaba na-
dando, poco a poco se fue convirtiendo en pescado, cuan-
do su papá y su mamá la fueron a buscar encontraron su
ropa y jícara de jabón. Sus padres, al ver que su hija no an-
daba nadando en medio del río, se pusieron a llorar, por-
que su hija se había convertido en forma de pescado, que
ahora es la sirena.

De repente, cuando uno va en una chalupa y se cae al
agua, ella viene y lo lleva a uno a la orilla del río…

La Joya, Jacatepec

El Salavaje es un personaje terrible, sin duda fue un so-
brenatural importante en los siglos cuando el entorno

 "

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 142



  Desacatos 

de los mazatecos de las tierras bajas se encontraba cons-
tituido por selva húmeda. Come gente. Abundaba antes.
Tiene los pies volteados para atrás, las manos largas,
cuello largo, cabeza de mono, peludo, negro, color del
pellejo del chango. También tiene formas femeninas, las
mujeres tienen las chichis largas. Miden dos metros y
medio de alto. Son tiesos: no pueden doblarse para le-
vantar algo del suelo, sólo pueden acuclillarse. Las mu-
jeres echan las chichis sobre los hombros. Para seguirlos,
debe seguirse la dirección de la punta de los pies. Tienen
abierto el vientre y se les ve el hígado, el corazón, el estó-
mago. No les entra el plomo.

Hay también unos seres que odian la luz; co-
mo son grandes se metieron a las cuevas más
oscuras y profundas, allí hay pozos. Cuando
salen aquellos animales de sus guaridas van a
donde encuentran animales o personas y se los
comen. El rezandero no los puede detener,
aquel “Salavaje”se les viene encima y se lo come.

J.A., a quien espantó el Salavaje el año pasado, ha
muerto. Aquella vez trabajaba una milpa que había
desmontado todo en medio de la selva, en dirección
hacia Jacatepec, cuando apareció corriendo seguido
de su mujer y sus perros, hacia el medio día, en el
pueblo, ambos llenos de espantos contando a grito
que los había atacado el Salavaje, que se les había
aparecido. Dicen que oyeron en el monte, que rodea-
ba la milpa, un estruendo de árboles que son aparta-
dos y ramas que son arrancadas, como por un
enorme cuerpo que avanza. Como venía en dirección
hacia ellos, sin más huyeron, abandonando todos sus
bienes en el monte. Jamás volvió por su milpa, sus
herramientas, su jacal que había levantado junto a la
siembra y nadie del pueblo se atrevió a ir, ni nadie se
volvió aventurar por esos rumbos. Ni nosotros.

Según el doctor Celso Paz, nuestro médico,
que lo examinó, habían sufrido una impresión
tremenda. Los curanderos del pueblo los tra-
taron de espanto, pero nunca se recuperaron.
A propósito de lo anterior, gente de El Enca-
jonado, Soyantepec, en La Joya, me contó que:

Hace mucho tiempo, cuentan los antepasados, que a
unos cuatro kilómetros de Temascal, El Encajonado,
donde se encuentra un cerrito que tiene una cueva existía
un “Salavaje” con su compañera.

Todas estas tierras eran selva y alrededor de la cueva se
encontraban (y se encuentran) muchos animales de caza:
venado, jabalí, tepezcuintle, etcétera, pero nadie podía dis-
parar un tiro con su retrocarga porque inmediatamente
salía El Salavaje dando grandes gritos, quebrando palos
y bejuco en dirección al disparo y el cazador al oír el es-
truendo horroroso, dejaba el animal y corría.

Los habitantes de la comunidad, viendo lo que pesaba,
empezaron a irse a otras partes pues ya no podían cazar ni
sembrar, menos aún frutas, porque cuando empezaban a
madurar se las comía el Salavaje.

! 

M
A

D
R

E
 E

 H
IJ

A
 M

A
Z

A
T

E
C

A
S.

 F
O

T
O

G
R

A
FÍ

A
 D

E
 V

E
R

Ó
N

IC
A

 B
R

A
V

O

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 143



 Desacatos  

En esos mismos días surgieron entre los hombres de la
comunidad dos valientes que decidieron poner fin a la
situación. Uno primero arengó a la gente, echándoles en
cara su cobardía, pidiendo otro que al igual que él estuvie-
ra dispuesto a cazar a El Salavaje y que no había motivo
para desalojar ese lugar. Se llamaba Pascual Hernández Ru-
bio. Le contestó otro compañero y se pusieron de acuerdo.
Dijeron: “Pues ya mero, alistemos lo más pronto posible.”

Se fueron los dos hombres en dirección a la cueva y cuen-
tan que la encontraron muy limpia a su alrededor. Entra-
ron y las lámparas de mano se fundieron y rápidamente
encendieron cerillos. Para esto ya habían caminado unos
25 metros dentro de la cueva, cuando vieron al Salavaje
que estaba recostado en la pared, bien dormido y a su lado
su compañera… estos señores al ver tal cosa… salieron
corriendo. Así sería su espanto tan grande que ni de las
retrocargas se acordaron. Regresaron a sus casas mudos y
con una fuerte calentura que al momento se convirtió en
fiebre. La familia tuvo que llamar a los curanderos y éstos
los curaron y así fue como a los tres días pudieron volver
en sí y contar lo que habían visto.

El Maligno

Dicen que este espíritu maligno sale de noche y cuando
sale, la gente se da cuenta porque despide un olor a azu-
fre y entonces los padres encierran a sus hijos, los cuidan
para que no les cause ninguna enfermedad. A veces se
acostumbra tirar pisiate alrededor de la casa, en la puer-
ta, para proteger del espíritu maligno que provoca enfer-
medades hasta a los mayores. El Maligno es llamado
Tie’e, tambien Ska’ba, y se cree que cuando los padres
dicen: “Hijos, escóndanse porque por ahí anda el Tie’e”,
éste hasta agradece porque se siente halagado por ese
nombre y por eso los padres deben tener cuidado de no
llamar con ese nombre, sino decir Ska’ba, que no le gus-
ta y se retira. Para ahuyentar al espíritu malo, el tabaco
es siempre bueno, en el camino, en el monte, en las mil-
pas. Se usa el pisiate o Najno vendaa que es tabaco verde
molido con poquita cal, puesto luego a secar. Se guarda
en una calabacita.

El primer viernes de marzo (Soyaltepec)

El primer viernes de marzo es muy delicado, dicen
que es el día más delicado que hay. No trabajan los

campesinos porque, si lo hacen seguro se cortan un bra-
zo o las piernas, y donde se cortan no se para la sangre
fácilmente y a algunos nomás no les para y se mueren.
Se mueren porque el Maligno anda suelto estos días y él
se anda alimentando con carne y sangre humana. Shin-
dá.ji es el Espíritu malo. Es un viento que no se ve; saca
las enfermedades de donde las tiene guardadas y las suel-
ta y caen a quien le peguen, sea hombre, mujer o niño.

La Breña, Nuevo Soyaltepec

Iban Neto O. y un amigo viajando a su pueblo, La Breña,
donde La Patria. De pronto en una parte del camino se les
apareció de entre la maleza un hombre negro, de gran ta-
maño y a los dos hombres se les “entumió” el cuerpo. El
Negro tiró del caballo a su amigo de un manotazo, pero
Neto sintió la presencia de ánimo y muy rápidamente
acertó a sacar un puro y tiró el tabaco al Negro y éste desa-
pareció instantáneamente. Cuando llegaron a su destino
no podían ni hablar, estaban muy enfermos de espanto y
tuvo que curarlo uno de los que saben curar. Por el color
negro del aparecido se deduce que era Sutajnú, es decir El
Maligno que quiso secuestrarlos. Todo esto sucedió hace
un año, pero apenas hace dos meses a unos ojitecos que
estaban viviendo en La Patria y que pasaron por el mismo
camino les sucedió igual.

Sutajnú o Sotajní o Rutujnú o Shatajnú es el diablo, el
Maligno. Si Sutajnú agarra a un hombre este muere allí
mismo. Por eso es bueno llevar su pisiate al cual también
se le llama San Pedro, porque de preferencia debe prepa-
rarse el 29 de junio, para que sea realmente efectivo. Este
San Pedro se puede masticar y sirve como reconstitu-
yente cuando está uno muy cansado y hay quienes sue-
len frotarlo en la planta de los pies, para impedir que el
Maligno les chupe la sangre.

Hay pues un gran número de sobrenaturales, todos
ambivalentes, es decir, son indiferentes de modo general,
protectores eventualmente, pero en general tratan de
apoderarse del espíritu humano. Exceptuando las “en-
fermedades de Dios”, todas son causadas por interven-
ción de los sobrenaturales, como puede observarse en el
estudio médico mazateco y siempre se encuentran tras
los accidentes y desgracias bien por intervención directa o
por haber sido invocados para producir el daño. Además,

 "

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 144



  Desacatos 

el mundo está poblado por otras manifestaciones, como
apariciones fantasmales o materializadas. La gente co-
mún reza ciertas oraciones, lleva una hoja o polvo de
tabaco: Skaa-noo.

…Y cuando encuentran estos fenómenos los viajantes los
rocían, los echan al aire, y entonces estos fenómenos desa-
parecen inmediatamente, entonces hay salvación y pue-
den pasar esos caminos donde ellos van.

Esto que te digo no es “costumbre”, es una cosa cierta,
porque de veras que hay fenómenos como que de repente
se tapa un camino, aparece una especie de nube y de re-
pente aparece una cosa como especie de rocío blanco y no
se puede pasar. Son fenómenos que pasan, que no vemos
y cualquiera no ve tampoco.

A veces la gente llega a encontrar cosas blancas o una luz
en el camino… Son los enemigos del alma… los que
ven esos fenómenos se mueren, otros se resisten y otros
saben cómo defenderse; pero, si son débiles se mueren.

Hay también bolas de fuego que salen de los cerros,
les dicen Chu’cundí o Yu’cundí. Son como una bola de
luz, pasan rapidísimo. Otra historia que nos relataron
cuando vivíamos en La Joya dice que:

…estando de roza I.C., muchacho de 19 años, se pasó en-
cima de un tronco que estaba medio podrido y se hundió
bajo su peso. Debajo estaba durmiendo una víbora de las
llamadas “sordas”, un ejemplar enorme, que le dio tres
mordidas en una pantorrilla. El animal estaba cargado de
veneno y pese a todos los esfuerzos hechos por el doctor
Celso Paz, nuestro médico en el campamento, el mucha-
cho murió mientras se buscaba más suero en Tuxtepec y
hasta Tierra Blanca, pues no fue suficiente el que teníamos.

El difunto antes, había tenido problemas con A.A., re-
zador del Ejido y ahora de todo el pueblo nuevo, y al cual
I.C. había golpeado en una ocasión brutalmente con una
soga, siendo comandante de Policía, dejándolo tendido
como consecuencia.

Pues bien, anoche me enteré que A.A. había huido del
pueblo aprovechando la oscuridad con su esposa y un ni-
ño chiquito que tienen, dejando abandonados todos sus
bienes. Y es que la familia investigando la causa de la
muerte de I.C., había llegado a la conclusión de que A.A.
era nahual y que se había convertido en serpiente para
llamar a aquella que mordió al difunto, y que había deci-
dido darle muerte por tal motivo. A.A. se enteró a tiempo
y pudo huir del pueblo.

Pregunté a C.B. primo del difunto, que cómo habían
llegado a la conclusión de que A.A. era culpable, a lo que
contestó con vehemencia: “¿Por qué huyó entonces?”

Aun cuando no tan trágicas, abundan las historias como
ésta y naturalmente, abundan historias de animales
humanizados y aun de plantas que piden transformar-
se en animales o llamar a éstos a su auxilio en caso de
necesidad. Todo el territorio mazateco está poblado
de estos seres celosos, que viven en cada uno de los ac-
cidentes geográficos: cada uno tiene su dueño, que vive
acechando al hombre para secuestrarle el espíritu. Sin
embargo, se conocen dentro de la cultura lugares parti-
cularmente pesados, misteriosos, peligrosos, residencia
de seres malignos. Su enumeración sería muy prolonga-
da. Alguno “aún tiene su red”.

En cambio, la generosidad, que va unida a la hospita-
lidad, es sagrada. El mundo mazateco es un mundo de
ofrendas continuas, ceremonias adivinatorias, de desa-
gravio, que propicia a los sobrenaturales paganos o
cristianos, de rescate de espíritus secuestrados, etcétera.
Causa especial temor la actividad de los brujos negros
(Te’ej), que actúan en complicidad con El Maligno. Esto
hace exclamar a uno de nuestros amigos mazatecos:

¡Hay infinidad de cosas, que a veces entra miedo… fran-
camente sí… entra miedo por los curanderos esos que
hacen maldad…! ¡Si a fulano le están haciendo daño, ¿qué
día nos la van a hacer a nosotros…? ¿No…?

Sin duda este es un mundo de muchos peligros, en el
cual pueden aun materializarse los malos deseos y en-
vidias y donde el hombre no es sino un extraño que
debe pagar o pedir permiso por todas sus acciones a
“los dueños” y donde el humano, por su constitución
física, es vulnerable: puede ser dañado a través de su do-
ble, su espíritu, su sombra, sus huellas, su cuerpo, etcé-
tera. Toda la educación informal mazateca gira alrededor
de esto. Sin embargo, el rasgo más notable del indivi-
duo es su religiosidad y su concepto de lo sagrado atri-
buido a todo lo que le rodea, incluyendo al tiempo y sus
numerosos cielos.

! 

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 145



 Desacatos  

DESDE EL PASADO

En esta edad de penetración compulsiva de la cultura do-
minante etnocentrista, imperial, dogmática, que emplea
todos los medios de comunicación disponibles y aun la
mano armada, la cual es bien recibida por autores “se-
lectos” de las culturas dominantes, que amenazan me-
diatizar al hombre convirtiéndolo en un evadido de sus
orígenes y sus propias creaciones culturales, es muy im-
portante la presencia de pueblos que ejercen su origina-
lidad y su derecho incuestionable de ser distintos y cuyo
modo de ser no se puede discutir por principio, tenien-
do en cuenta que el universo, del cual formamos parte,
es múltiple absolutamente en todas sus dimensiones.

Los mazatecos constituyen un pueblo que posee una
fuerte espiritualidad dentro de la cual sabe que el mun-
do está vivo en todos sus componentes y que su propia
soledad no es absoluta. Este pensamiento es su aporte,
entre otros, a la humanidad, así como su modo de resol-
ver los problemas de la existencia. Es necesario conocer
más de estas cuestiones. Pensamos que ellos mismos
deben analizar su cultura de un modo total, sus contra-
dicciones y sus problemas, dentro de las nuevas condi-
ciones creadas por su endoculturación.

BIBLIOGRAFÍA

Bradomin, José María, 1980, Toponimia de Oaxaca, ed. par-
ticular, 2a. ed., Imprenta Arana, México.

Del Paso y Troncoso, Francisco, 1982, Papeles de Nueva Es-
paña, segunda serie, Geografía y estadística, t. IV: Re-
laciones geográficas de la Diócesis de Oaxaca, 1579-1580,
ed. fascimilar de la impresa en Madrid en 1905 por la ti-
pografía Rivadeneyra, Impresores de la Real Casa, Ban-
ca Confía.

Eliade, Mircea, 1972, Tratado de historia de las religiones,
prefacio de Georges Dumézil, trad. de la ed. francesa de
1948, Era, México.

Esparza, Manuel, 1944, Relaciones geográficas de Oaxaca
(1777-1778), 1a. ed., Centro de Investigaciones y Estu-
dios Superiores en Antropología Social, Gobierno del
estado de Oaxaca, Oaxaca.

Hassler, Juan A., 1960, “El mundo físico espiritual de los
mazatecos de Ixcatlán (Ichcatlán)”, en Revista Mexicana
de Estudios Antropológicos, Sociedad Mexicana de An-
tropología, México.

Incháustegui, Carlos, 1977, Relatos del mundo mágico ma-
zateco, SEP-INAH, México.

——, 1984, Figuras en la niebla. Literatura oral mazateca,
SEP-Dirección General de Culturas Populares, Premiá,
2a. ed., México.

——, 1994, “Socialización y actitudes en el sur de México”,
en América Indígena, Instituto Indigenista Interameri-
cano, vol. LII, núm. 4, octubre-diciembre, México.

——, 1994, La mesa de plata. Cosmogonía y curanderismo
entre los mazatecos de Oaxaca, Instituto Oaxaqueño de
las Culturas-IV Comité de la Conalmex para la Unesco,
Villahermosa, Tabasco, Oaxaca.

Metraux, Alfred, 1973) Religión y magias indígenas de Amé-
rica del Sur, ed. póstuma por Simone Dreyfus, trad. de
Miguel Rivera D., fotografías, ilustraciones, col. Cultura
e Historia, Editorial Aguilar, España.

Piña Chan, Román, 1982, Los olmecas antiguos, ed. especial,
Consejo Editorial del Gobierno del Estado de Tabasco,
México 

Portel Ariosa, María Luisa, 1982, Cuentos y mitos en una zo-
na de la mazateca, tesis, Escuela Nacional de Antropo-
logía e Historia, México.

Pozas, Ricardo, 1960, “Etnografía de los mazatecos”, en Re-
vista Mexicana de Estudios Antropológicos, t. XVI, Socie-
dad Mexicana de Antropología.

Regino Gregorio, Juan, 1993, Alfabeto mazateco, Instituto
Oaxaqueño de las Culturas, Oaxaca.

Relaciones geográficas del siglo XVI, t. II, 1984, Instituto de
Investigaciones Antropológicas, serie Antropológica, 58,
René Acuña (ed.), UNAM, México.

Robelo, Cecilio A., 1980, Diccionario de mitología náhuatl, 2
tomos, Editorial Innovación, México.

Schultes Evans, Richard, 1982, Plantas alucinógenas, trad.
de Santiago Castro Estrada, Ediciones Científicas, Pren-
sa Médica Mexicana, México.

Soustelle, Jacques, 1983, Los olmecas, 1a. ed. en castellano,
FCE, México.

Villa Rojas, Alfonso, 1955, Los mazatecos y el problema indí-
gena de la Cuenca del Papaloapan, Memorias del Institu-
to Nacional Indigenista, vol. VII, México.

Waitlaner, Roberto, Waitlaner Irmgard, 1946, “El calenda-
rio mazateco”, en American Antiquity, vol. II, núm. 3, Es-
tados Unidos.

 "

3 Testimonio  7/29/04  8:46 AM  Page 146


