El centro monumental
de Yanhuitlan y su arquitectura:
un proceso historico y ritual

Alessia Frassani

El ensayo examina el proceso historico que llevéd a la creacion del centro monumental de Santo Domingo
Yanhuitlan durante el siglo XVI. Se presentan fuentes documentales y se explica la importancia de las estrategias
adoptadas por los gobernantes indigenas no sélo en la adquisicion y organizacion de los recursos econémicos,
sino en los rituales y celebraciones que llevaron a la creacion del centro ceremonial que se conserva hasta la
actualidad.

PALABRAS CLAVE:Yanhuitlan, conventos, arquitectura, traza urbana, procesiones

The Monumental Center of Yanhuitlan and its Architecture: A Historical and Ritual
Process

This essay examines the historical process behind the construction of the monumental center in Santo Domingo
Yanhuitldn in the 16%™ century. Based on documentary sources, | explain the strategies adopted by indigenous
rulers and their subjects to gather and organize not only the financial resources required in the construction of
the complex, but also the public ceremonies that animated the newly-created center.

KEYWORDS: Yanhuitlan, monastery, architecture, urban design, processions

ALEssIA FRAssANI: Departamento de Arte, Universidad de los Andes, Bogotd, Colombia
a.frassani224@uniandes.edu.co

Desacatos, num. 42, mayo-agosto 2013, pp. 145-160
Recepcion: 11 de marzo de 2012 / Aceptacion: 4 de octubre 2012

P 145



146 4

Alessia Frassani

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

129 de abril de cada ao se celebra en el pue-

blo de Santo Domingo Yanhuitlan, en la

Mixteca Oaxaquena, una solemne ceremo-
nia durante la cual la imagen sagrada de un Cristo
crucificado —mejor conocida con el nombre de
Divino Sefior de Ayuxi— es llevada en una larga
procesion desde la capilla de El Calvario, en el extre-
mo norte del pueblo, hasta la iglesia principal de
Santo Domingo (véase foto 1). La imagen perma-
nece alli hasta el tltimo fin de semana de mayo, pe-
riodo durante el cual el lugar se convierte en el
centro de actividades religiosas, civicas y sociales.
Documentada desde el siglo xv1, esta celebracién,

conocida como la Mayordomia del Divino Sefior de
Ayuxi, conecta virtual y ritualmente varios puntos
significativos del pueblo. El presente trabajo hace

" 1..

énfasis en el papel que jugaron el culto a esta imagen
y otros en la configuracion de la arquitectura y el di-
sefio urbano de Yanhuitlan en los inicios de la
Colonia, al tiempo que reconstruye la historia do-
cumental del conjunto monumental de Yanhuitlan.
Se subrayan las complejas relaciones de interde-
pendencia entre el pueblo y las comunidades aleda-
fas, asi como las implicaciones socioecondmicas y
politicas de la obra. Como veremos, las condiciones
materiales que incidieron en la produccién del es-
pacio urbano y los rituales que se repetian una y
otra vez alrededor de los lugares de culto y a lo largo
del pueblo refutan la nocién de que la apariencia ca-
racteristicamente hispanica de Yanhuitlan es resul-
tado exclusivo del proceso de hispanizacion de la
comunidad.

L)

Foto 1. El Divino Sefior de Ayuxi al ser sacado de la capilla de El Calvario durante la Mayordomia, Santo Domingo Yanhuitlan, Oaxaca, 2010.



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

LA CONSTRUCCION DE LA IGLESIA

Durante la época colonial el pueblo de Santo Do-
mingo Yanhuitldn —entonces conocido por su nom-
bre mixteco, Yodzocahi— fue heredero del cacicazgo
de los Guzmanes, uno de los mas importantes de la
regiéon —mas tarde, de Pimentel y Villagémez—,
que llegd a extenderse hasta la Mixteca Baja.! Con
el arribo de los espaioles a la region, se constituyd
la encomienda que fue otorgada por Hernan Cortés
a su primo Francisco de las Casas en 1523 (Burgoa,
1934a: 290-291; Puga, 1945: 104). El asentamiento
de frailes dominicos en los afios cincuenta del siglo
xvI, después de mas de una década de disputas con
los caciques y encomenderos locales, coincidié con los
comienzos de los trabajos de ereccién de la iglesia 'y
del convento, que constituyen hoy el centro monu-
mental y ceremonial del pueblo.? Construida entre
1550 y 1580, durante el apogeo de la expansion de
las misiones espafiolas en Mesoamérica, la iglesia
de Santo Domingo Yanhuitlan (véase foto 2) y su
convento contiguo fueron de los asentamientos mas
importantes de los dominicos en la regién mixteca.
Aunque es imposible reconstruir acertadamente la
cronologia y las pautas de edificacién del conjunto,
varios documentos dispersos permiten hacerse una
idea de las fases principales, actores, recursos y es-
trategias que fueron necesarios para concluir la
obra. Si bien algunos documentos establecen la fun-
dacion del convento entre 1540 y 1541, los trabajos
no parecen haber empezado sino hasta 1550. Segin
las Actas capitulares de los dominicos, la casa de
Yanhuitlan fue aceptada inicialmente en 1541, pero
no se poblo definitivamente sino hasta 1548 (Vences,
1990: 124-134) debido a los conflictos surgidos por
la oposicion a la presencia dominica en el pueblo
del cacique don Domingo de Guzman, aliado del
encomendero Francisco de las Casas.

1 AN, Civil, vol. 516; AGN, Tierras, vols. 400 y 986. Véase también
Spores (1967: 155-188) y Chance (2008: 71-86).

2 AGN, Inquisicion, vol. 37, exp. 5, 7-10. Véase también la recons-
truccién de Pérez Ortiz (2003).

No se habla entonces de trabajos de construccién
en Yanhuitlan sino hasta 1550, cuando naturales del
pueblo fueron atacados dentro de los limites del pue-
blo de Teposcolula mientras hacian calera y cortaban
lenia para la obra de la iglesia (Spores, 1992: 9). Ese
mismo afio se registro la residencia estable en el pue-
blo de frailes que ejercian su labor evangelizadora,
como se deduce de una carta del virrey Antonio de
Mendoza, en la que se ordena que se reparta al con-
vento de Yanhuitldn la tercera parte de una limosna
de ornamentos eclesidsticos donados al fraile
Domingo de Betanzos (O’Gorman, 1939: 276-280).
Segun los documentos hallados, los trabajos de
construccion se intensificaron durante el primer
lustro de 1550. En 1552, por ejemplo, los naturales
de Yanhuitlan pidieron permiso de nuevo para cortar
400 vigas de lenia de los cerros de Jaltepec y Tamazola
con el fin de continuar la obra del convento, mientras
que la Corona entreg6 200 pesos para financiarla
(Gerhard, 1992: 522-523). También result6 funda-
mental el apoyo de pueblos cercanos sujetos a la ca-
becera de Yanhuitldn, que se vieron obligados a pagar
prestaciones laborales que generaron protestas.
Suchitepec, Mazaltepec, Coyotepec e Izquisuchitlén,
como parte de la encomienda de Yanhuitlan, paga-
ron tributo a la cabecera para financiar la obra en
construccién. Suchitepec, Amatlan y Axomulco
prestaron hombres como mano de obra y recibieron
la remuneracién de un peso al dia cada uno.? En
1553, un numero no especificado de pueblos intenta-
ron separarse de la cabecera para librarse de la parti-
cipacién forzosa en los trabajos del convento
(Gerhard, 1992: 523). Finalmente, en 1558 el conven-
to de Yanhuitlan fue la sede del capitulo provincial de
los dominicos, lo que podria indicar que la construc-
cién se encontraba en las fases finales (Vences, 1990:
163). Parece que los trabajos en la iglesia culminaron
en 1579, cuando el pintor y maestro de obra sevillano
Andrés de Concha, quien residia en México desde
1568, construyd el retablo mayor (Ruiz, 1983; Spores,
1992: 65-66; Tovar de Teresa, 1992a: 83).

3 Ayer, vol. 1211: ff. 107v-108r.

b 147



148 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Estos documentos no hablan sélo del impacto
socioeconomico de los trabajos de construccion,
sino también de sus implicaciones politicas: las au-
toridades indigenas de Yanhuitldn supieron apro-
vechar la preeminente posicion del pueblo en el
sistema de la encomienda espafiola para extender y
fortalecer su dominio en el marco de las relaciones
indigenas, al reiterar su condicién de cabecera en-
tre los pueblos encomendados. Las financiaciones
de los frailes que residian en el convento y las acti-
vidades litargicas que alli se desarrollaban resulta-
ron de igual importancia. En 1562, el virrey Luis de
Velasco ordend que cada aflo se proporcionaran al
convento 400 pesos, 80 fanegas de trigo y 100 fane-
gas de maiz para la manutencién de los ocho frai-
les que, segtin el documento, residian normalmente
en el monasterio. Ya en 1563 es claro que el con-
vento ocupaba una posiciéon preponderante en la
economia local. En una carta enviada por Alonso
Caballero, vecino espaiiol de Yanhuitlan, al visita-
dor Valderrama se encuentran quejas sobre los lu-
crativos negocios de los frailes, involucrados en la
venta de lana, cera, candelas y sombreros, produci-
dos por vecinos del pueblo sin remuneracién alguna
de por medio (Scholes y Adams, 1961: 297-302).
Ademds, se menciona que los frailes cobraban un to-
min a cada persona que no acudiera a los trabajos de
la iglesia, lo que era muy lucrativo porque muchos
yanhuitecos eran mercaderes y no podian prestar
servicio regularmente. Segtin Alonso Ca-ballero, fue-
ron los frailes quienes persuadieron al cacique
Gabriel de Guzmaén para que construyera una sun-
tuosa residencia cerca del convento con los mismos
recursos utilizados para las obras de la iglesia.

En 1572, cuando los trabajos de construccién del
convento debieron ya estar cerca de concluir, el pue-
blo de Tecomatlan, sujeto a Yanhuitlan, firmé un
concierto para arreglar un pleito con la cabecera.®

4 AGI, México, 68, R. 22, N. 65/7/1.
> Agl, Escribania da Cdmara, vol. 162C: ff. 283-285 y 363-364.
Véase también la discusion de Hermann (2008).

Las dos partes decidieron, con la intermediacién
del encomendero Gonzalo de las Casas y del vica-
rio fray Domingo de Aguifiaga, que de los 26 hom-
bres al afio que en ese momento acudian a los
trabajos de la iglesia s6lo fueran 10. Los naturales
de Tecomatlan tampoco estaban de acuerdo con
pagar una contribucion para los gastos de las deco-
raciones de la iglesia, que con el concierto queda-
ron reducidas a flores “que se hallen en su distrito”
para las celebraciones de la Pascua y Corpus Christi,
en lugar de flores de vainilla, una costosa especie de
orquidea. Mas adelante se menciona que el pueblo
sujeto estaba obligado a entregar tortillas, lefia y
zacate no solo a la cabecera, sino también a los
frailes del convento, tributo que también se redujo
ala entrega obligatoria de lefia para el convento. La
alianza entre los frailes, los caciques y el encomen-
dero fortalecié la posicion estratégica de Yanhuitlan
en la regién mixteca y en el naciente sistema impe-
rial espafiol. Yanhuitldn fue uno de los centros mas
importantes de produccién de seda —industria in-
troducida por los espaioles segun los testimonios
de los mismos frailes y encomenderos (Casas, 1996:
6; Burgoa, 1934a: 286)—.% Mercaderes indigenas y
espailoles utilizaban a Yanhuitlan y su infraestruc-
tura en los comercios con Centro y Sudamérica. En
1550, los navios que se embarcaban en Huatulco
hacia Pert pasaban por Yanhuitlan, donde los ta-
memes locales eran ocupados con regularidad en
las labores de carga (Spores, 1992: 11-13). Mas tar-
de, en 1591, el cacique pidi6 a la Corona que se res-
petara un mandamiento de 1569 por medio del
cual se obligaba a los pasajeros a permanecer en
los aposentos del pueblo en la ruta de México y Los
Angeles a Oaxaca para pagar su estancia a las auto-
ridades locales (Spores, 1992: 88-89).

6 Para una discusion, véase también Romero Frizzi (1996:
146-165).



Alessia Frassani

MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

Foto 2. Iglesia y convento de Santo Domingo Yanhuitldn, Oaxaca, 2005.

LA ARQUITECTURA MONUMENTAL
Y EL TRAZO URBANO

Esta breve reconstruccion del contexto histérico en
el momento de la ereccién de la iglesia y del convento
nos permite entender la arquitectura monumental
yanhuiteca de la primera época colonial como la ex-
presion de una ideologia local que incorpord con
éxito formas espaifiolas dentro de un estilo de vida
que sigui6 siendo fundamentalmente mixteco. La fa-
chada de la iglesia de Santo Domingo en Yanhuitlan
se caracteriza por dos grandes torres que no exce-
den la altura del cuerpo principal de la edificaciéon
y enmarcan un portal clasico compuesto por tres
ordenes arquitectonicos.” Al igual que las iglesias

7 La fachada presente no es la original (Brozon, 1978: 5-10).
Estilisticamente la fachada-retablo presenta variaciones, sobre
todo entre la parte superior —el ultimo cuerpo y el remate—
que parece ser dieciochesca y las partes central e inferior que son
muy parecidas a la fachada de Iglesia de Santo Domingo de la
ciudad de Oaxaca.

contemporaneas de otras poblaciones de la region,
como Teposcolula, Coixtlahuaca, Tamazulapan y
Achiutla, la de Yanhuitlan presenta diferencias en re-
lacién con la fachada tipica de las iglesias del centro
de México. Como lo reconocen Kubler (1983: 291-
292) y McAndrew y Toussaint (1942: 320-321),
mientras que las iglesias de las primeras misiones
en el centro de México y en los actuales estados de
Hidalgo, Morelos y Puebla tienen de manera carac-
teristica una fachada de muros desnudos, con con-
trafuertes colocados diagonales en la esquina, deco-
raciones en la portada y remates almenados, en la
regién mixteca domina un disefio clésico. Lejos de
ser un experimento aislado, la innovacién mixteca es
el prototipo de los diseios posteriores que se conver-
tirfan en el rasgo caracteristico de la arquitectura re-
ligiosa de Oaxaca (Berlin, 1983: 47-66) en los siglos
siguientes. Vargas Lugo (1966: 30), retomando una
indicacion de Kubler (1983: 292), define ese disefno
como “clasicismo dominicano” y extiende su in-
fluencia hasta la provincia dominicana de Chiapas.

P 149



150 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

A la articulacion del estilo clasico de las fachadas
mixtecas se le atribuye a menudo el término “facha-
da-retablo”, debido a sus similitudes formales con los
altares compuestos por varios paneles de las iglesias
espaiiolas e iberoamericanas.® El altar principal del
interior de la iglesia no solo se refleja en el exterior,
sino que las amplias fachadas establecen un sistema
de ordenamiento que se extiende a todo el pueblo. La
evidencia histérica y arqueoldgica muestra con clari-
dad que la construccién de estos grandes complejos
misioneros se realiz6 al mismo tiempo que otros im-
portantes desarrollos urbanos. Entre los logros ar-
quitecténicos mas notables del periodo colonial
temprano en los pueblos mixtecos estan los palacios
reales que combinaban funciones politico-diploma-
ticas y residenciales, con lo cual continuaban la larga
tradicién mesoamericana de la arquitectura palacie-
ga prehispanica. Los ejemplos mas notables en
Oaxaca pueden considerarse los palacios zapotecos
de la época posclasica de Mitla y Yagul.

El palacio real mixteco, conocido como “aniiie’,
comprendia varias estructuras contiguas e interco-
nectadas organizadas alrededor de patios internos.
El anifie mejor preservado y mas conocido en la
Mixteca se localiza en Teposcolula, donde se le co-
noce como “la Casa de la Cacica’, en honor de dofa
Catalina, cacica de Teposcolula en la segunda mitad
del siglo xv1.° Debajo del techo plano se extiende un
friso caracteristico compuesto por discos, que apa-
rece frecuentemente asociado con la arquitectura
prehispanica religiosa y de elite en documentos pic-
tograficos (Kiracofe, 1995: 45-84). En contraste, los
arcos redondos de la puerta de entrada son clara-
mente una derivacion europea. En Coixtlahuaca, la
casa comunitaria muestra, a pesar de haber sufrido
varias reconstrucciones, algunos rasgos —como el
porche con arcadas de la plaza principal contiguo al
atrio de la iglesia por el lado norte— que indican

8 El término fue acuiiado en referencia a las portadas platerescas
y clasicistas espafiolas (Chueca, 1953: 48, 97). Para el caso de
Oaxaca, véase Berlin (1983: 49).

9 AGN, Tierras, vol. 24, exp. 6, ff. 29-40.

que se trata de una construccién colonial. En
Yanhuitlan, los vestigios de una construccién cono-
cida como “la Casa del Cacique” hoy son parte de la
sede del Comisariado de Bienes Comunales, que se
sittia a unas cuadras al sur del convento (véase foto 5).
El padre jesuita Bernabé Cobo, quien pasé por el
pueblo hacia 1630, confirma que la construcciéon de
la residencia del gobernante y del convento se realiza-
ron al mismo tiempo, con los mismos obreros y con
la misma piedra. Segun la descripcion del padre, el
complejo fue erigido en torno a un patio interno tan
grande que también fue utilizado como plaza de toros.
Las habitaciones en las que residia el gobernante es-
taban organizadas alrededor de dos patios mas pe-
queinios rodeados por columnas de piedra (Jiménez
y Mateos, 1940: 49-50).

Cuando uno atraviesa los confines de los patios
cerrados del anifie, se hace evidente el disefio de
mayor envergadura. En Teposcolula, Coixtlahuacay
en el mismo Yanhuitldn las residencias de los caci-
ques, sede del poder gubernamental, son visibles
desde los atrios de los conventos. La alineacién de
los dos complejos forma un eje que se proyecta a lo
largo de lineas ortogonales y continda al resto del
pueblo.!? El propio convento no es sélo un edificio,
sino una pieza del tejido urbano gracias al atrio (véa-
se foto 3) que hace las veces de zona de transicién
entre los espacios cerrados del claustro y la iglesia y
el resto del pueblo. Hacia 1670 el atrio de la iglesia
de Yanhuitlan estaba enmarcado por muros de cin-
co varas de alto —alrededor de cuatro metros—,
rematados por almenas (Burgoa, 1934a: 292). En
Teposcolula y Coixtlahuaca estos muros todavia
permanecen en pie, mientras que no se sabe cudn-
do se echaron abajo los muros en Yanhuitlan.
Caracteristicos de las misiones novohispanas, los
atrios —que incluyen con frecuencia capillas abier-
tas y capilla-posas, como la de Coixtlahuaca— son
rasgos originales de la arquitectura del Nuevo
Mundo (McAndrew, 1965: 236-246).

10 Véase también el estudio de Kiracofe (1995) para el caso de
Teposcolula.



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

Parece evidente que, aunque el convento fue
construido encima de una antigua plataforma don-
de estaban enterrados los gobernantes locales y en la
que se practicaban rituales en honor a los ances-
tros, el eje del complejo convento-aniiie (véase foto
4 [1, 2]) cre6 un nuevo centro monumental: un lu-
gar dedicado a las actividades religiosas y civicas,
en el que antes s6lo habia algunas construcciones
dispersas. La existencia de una plataforma prehis-
panica es confirmada por varios testimonios du-
rante el proceso inquisitorial contra los gobernantes
de Yanhuitldn (Jiménez y Mateos, 1940: 40-42).
Durante unas excavaciones hechas en 2010 para
colocar una cisterna en el lado norte de la platafor-
ma, yo misma pude ver lo que posiblemente era el
antiguo suelo de la plataforma. La innovacién es-
tratégica de este disefio, que situaba el complejo en
el centro de una extensa planicie rodeada de colinas
densamente pobladas, fue revelada por un recorri-
do y por excavaciones estratigraficas realizadas en
las inmediaciones y dentro de Yanhuitlan en la
década de 1970 (Spores, 1972, 1974). Alrededor del
convento y de las ruinas del palacio real colonial se
descubrieron casi exclusivamente objetos de porce-
lana, utensilios metalicos, frascos de aceitunas y
huesos de pollo —todos, elementos introducidos al
Nuevo Mundo por los espaiioles—, en tanto que en
las dreas vecinas solo se encontrd ceramica tradi-
cional indigena con pintura roja sobre crema
(Spores, 1974: 61-96). Esto indica que las nuevas
actividades “hispdnicas’, indicios de las economias
de consumo, prevalecian en el centro en contraste
con las zonas periféricas, en donde se seguian prac-
ticando las antiguas costumbres.

Seguin una instruccién de Antonio de Mendoza a
su sucesor, Luis de Velasco, justo antes de dejar el
cargo en 1550, el virrey no estaba de acuerdo con la
manera en que se habian llevado a cabo las obras ar-
quitectdnicas en Yanhuitlan hasta ese momento
(Torre y Navarro, 1991: 115-116). Mendoza resalta-
ba que, aunque se estaba construyendo un gran
templo, se habian desperdiciado importantes recur-
sos debido a la falta de coordinacién y supervision

adecuadas. El virrey hacia un comentario similar en
relacién con el complejo misionero de Teposcolula.
Alli los frailes planeaban congregar a la poblacién
local indigena —que todavia habitaba en lo alto de
las colinas— en un lugar muy himedo en la parte
llana, donde acababa de iniciar la construccién de
una iglesia. Mendoza no aconsejaba la reubicaciéon y
solicitaba medidas para evitar que los frailes siguie-
ran adelante con su plan.

Las anotaciones de Mendoza revelan cierto anta-
gonismo entre los oficiales que representaban a la
Corona espaiola y los misioneros. En Yanhuitlan
las autoridades indigenas se aliaron con estos ulti-
mos y buscaron el apoyo del encomendero local. El
hecho de que la residencia real y el convento fueran
construidos al mismo tiempo, pese al desacuerdo
de Mendoza, es s6lo una expresion de la capacidad de
los caciques de Yanhuitldn de apropiarse de los luga-
res y de las instituciones “hispanicas” con el fin de
garantizar la continuidad de la vida sociopolitica del
pueblo. Mientras que el atrio era utilizado para ins-
truir a los sibditos mixtecos sobre temas relaciona-
dos con los ancestros y el gobierno indigena, el
anifie servia como residencia de la familia gober-
nante y simultdneamente como “casa de la comuni-
dad” —huahi tnifio en mixteco, literalmente “casa
del trabajo”, que fray Francisco de Alvarado (1962)
en su diccionario recopilado a finales del siglo xv1
traduce como “cabildo”— para realizar las reunio-
nes periddicas de los representantes de la Republica
de Indios.!! Es decir que al mismo tiempo que la
iglesia y la misa ofrecian la ocasién de reforzar el go-
bierno indigena, el escenario tradicional del palacio
real acogia actividades derivadas de instituciones
politicas introducidas por los espaiioles.

El virrey Mendoza tampoco estaba de acuerdo
con el tema de la congregacion, que obligaba a las
poblaciones ubicadas en asentamientos dispersos a
agruparse en un poblado centralizado y de mayor
tamafio, una tactica aparentemente respaldada por

11 AGN, General de Parte, vol. 2, exp. 1053; AHJT, Seccién
Criminal, leg. 05, exp. 14; AGN, Tierras, vol. 400.

P 151



152 4

Alessia Frassani

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Foto 3. Atrio de la iglesia de Yanhuitlan. Al fondo se observa El Calvario y a la izquierda el antiguo sitio de Ayuxi, 2008.

los dominicos en Teposcolula (Torre y Navarro,
1991: 115; Spores y Robles, 2007: 333-353; y Zavala,
1982: 316-317). Con frecuencia y con razén se con-
sidera que las congregaciones llevadas a cabo en dos
campanas distintas, 1551-1564 y 1598-1607, des-
pués de la promulgacion de una serie de Cédulas
Reales, constituyeron un gran impulso tras la recon-
figuracion de los asentamientos indigenas con el fin
de adaptarse al modelo rural espaiiol (Cline, 1949;
Zavala y Miranda, 1954: 56-66). Parece que en
Yanhuitldn s6lo ocurrié una congregacién parcial
después de 1598, que seguia en proceso en 1603, a
pesar de la oposicion del encomendero local y luego
de mas de 25 anos de que hubiese concluido la cons-
truccién de la iglesia principal, el convento contiguo
y el anifie.1

12 AN, Indios, vol. 6; Reales Cédulas, vol. 5, f. 150; Congre-
gaciones, vol. 1, exp. 1, ff. 1y 36.

En Yanhuitldn, el eje norte-sur que conecta el
convento (véase foto 4 [1]) con el anifie (véase foto
4 [2]) se extiende hacia el norte mas alla del patio de
la iglesia hasta alcanzar la Capilla de El Calvario,
que alberga al Cristo de Ayuxi, una de las imagenes
mas veneradas en el valle (véanse fotos 4 [3] y 1).
Segun Burgoa (1934b: 346), en 1601 ya existia en el
extremo norte del pueblo una capilla dedicada a la
Santa Cruz —hoy Capilla de El Calvario—. Al oeste
del pueblo, al otro lado dela Carretera Panamericana
(véase foto 4 [5]) y en linea con el anifie (véase foto
4 [2]), se llega a la Capilla de San Sebastian (véase
foto 4 [4]), en construccién en 1606.13 Por ultimo, la
plaza central del pueblo se halla hacia el este, detras
de la iglesia de Santo Domingo (véanse fotos 4 [6] y
5). Los registros indican que la plaza fue construida
hacia 1598, porque se refiere en relacién con un

13 AHyT, Seccién Criminal, leg. 07, exp. 32, f. 4v.



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

acueducto y una fuente publica que se edificaron
en los alrededores (Zavala y Castelo, 1939, 6: 155-
156). La primera documentacién acerca de edifi-
cios publicos importantes levantados en torno de la
plaza data de 1643, cuando se mencionan unas casas
reales en un testamento local.!* Podria plantearse
como hipétesis que la construccion de las capillas
de la Santa Cruz y de San Sebastidn fuera una res-
puesta al impulso dado por la congregacion de fi-
nales del siglo xv1; sin embargo, ésta se establecid
en torno al conjunto iglesia-convento-anifie que
habia sido erigido unas décadas atras.

A menudo se alude al supuesto interés del virrey
Mendoza en las teorias urbanisticas del arquitecto
e intelectual humanista italiano Leon Battista
Alberti como un factor determinante en el desarro-
llo de los asentamientos y la arquitectura civil en
Nueva Espana (Tovar de Teresa, 1992b). Si bien es
cierto que el virrey poseia una copia del De Re
Aedificatoria/ (Battista, [1550] 2007), las escasas y
brevisimas sugerencias que Mendoza dejo en sus
escritos, sobre todo en sus cartas y Mandamientos
acerca de la adopcion de una “traza moderada” en
la fundacién y planeacion de los llamados “pueblos
de indios”, no permiten atribuir a la mente del vi-
rrey el disefio de cientos de asentamientos amerin-
dios que fueron el resultado de una larga historia de
adaptacion a dramdticos cambios demograficos,
ecoldgicos y econdmicos. Las palabras de Mendoza
citadas arriba responden mas a la actitud pragmati-
ca de un burdcrata que a la vision utdpica de un ted-
rico. De igual manera, cabe sefialar que las famosas
Ordenanzas sobre descubrimiento, nueva poblacién
y pacificacion de las Indias, firmadas por el rey
Felipe II en 1573 y a menudo referidas como ejem-
plo tajante de la imposicién de la politica imperia-
lista espafiola en tierra americana, fueron escritas
cuando la mayoria de las ciudades en el Nuevo

14 AHJT, Seccidn Civil, leg. 14, exp. 73, f. 9r. Estos edificios reales
sirvieron después como carceles (AHJT, Seccion Civil, leg. 15, exp.
36, ff. 11r-11v), funciéon que mantuvieron hasta el siglo xIx,
como lo atestigua una inscripcion grabada en la entrada princi-
pal del edificio.

Mundo ya habian sido fundadas. Como anota
Escobar (2007: 165-166), el asombro con el cual
Cortés y Bernal Diaz del Castillo describieron el
orden, la policia y la ornamentacién de las ciudades
del centro de México, consideradas por los conquis-
tadores superiores a cualquier ciudad espafola de la
época en cuanto a su eficiencia y capacidad de inter-
cambios comerciales, sugieren el impacto que la ex-
periencia urbanistica precolombina tuvo en el
desarrollo de los asentamientos ibéricos después de
la Conquista espafiola. De hecho, se podria argu-
mentar que las Ordenanzas mas bien reflejarian,
una vez sistematizadas, las experimentaciones que
se habian adelantado en Iberoamérica en las prime-
ras décadas después del descubrimiento (Low,
1995: 748-762). Asi que mientras algunos estudio-
sos postulan el damero colonial como la expresiéon
del poder colonial en el continente por excelencia
(Palm, 1951; Mundigo y Crouch, 1977: 247-248),
otros reconocen en la plaza una de las principales
contribuciones de la América antigua a la arquitec-
tura y al urbanismo en el mundo hispanico
(Gutiérrez, 1993; Chanfon, 1997). Lo que se plantea
en este estudio es la importancia de algunos factores
econdmicos, practicas cotidianas y experiencias
subjetivas —tal vez dificiles de recuperar, pero no
por eso de menor relevancia— en la creacion no sé-
lo de la sociedad colonial, sino también de sus espa-
cios materiales de actuacion, lo que establece una
diferencia con los enfoques que privilegian aspectos
puramente tedricos del quehacer artistico y de sus
desarrollos historicos.

Volviendo al caso de Yanhuitlan, resulta trascen-
dental centrarse en los elementos especificos de su
traza y su arquitectura, que denotan una apropia-
cién local, histdrica y geografica de elementos que
derivan de la tradiciéon mixteca y de la espafiola. Las
transformaciones ocurridas durante el siglo xv1
ofrecen un ejemplo sobresaliente para entender las
complejas dindmicas entre las exigencias imperiales
y las situaciones locales. En Yanhuitlan la supuesta
“légica colonial” del plano ortogonal entendida co-
mo la expresion de un poder externo impuesto

P 153



Fundacion 1ca, A. C.

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Foto 4. Fotografia aérea de Yanhuitlan: 1) Complejo del convento, 2)

Panamericana, 6) Plaza principal.

sobre un territorio conquistado se ve socavada por
la ubicacidn trastocada de los monumentos mas im-
portantes (véase foto 5). Ciertos elementos del dise-
flo arquitectonico y urbano del pueblo indican un
compromiso claro y consciente con los desarrollos
de las colonias espanolas.!®> Sin embargo, algunas
variaciones significativas hablan de una libre apro-
piacion de los rasgos del Renacimiento europeo,

15 Véase por ejemplo la adopcion de la fachada-retablo mencio-
nada arriba.

Anifie, 3) El Calvario, 4) Capilla de San Sebastian, 5) Carretera

resultado de las estrategias locales de adaptacién
politica y cultural al incipiente sistema imperial. Por
ejemplo, la plaza principal era el principio genera-
dor clave en el disefio hispanico: el lugar donde se
realizaban todas las actividades publicas, encarna-
das en la iglesia y los edificios administrativos que la
rodeaban. No obstante, en Yanhuitlan el 4rea abierta
mas importante era el atrio, que se encuentra sobre
la antigua plataforma elevada con el convento. El
atrio como tal no esta frente a la iglesia, sino al norte
de ésta. La imponente elevacion del lado norte de la



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

iglesia ofrece el telon de fondo perfecto para las ac-
tividades ceremoniales y al mismo tiempo conecta
este espacio con la Capilla de Ayuxi, que se halla en
un lugar elevado claramente visible desde el atrio
(véase foto 3). La sede del gobierno local, el aniiie,
tampoco se localiza sobre la plaza principal, sino so-
bre el eje que une los dos referentes simbdlicos por
excelencia del valle: El Calvario y la iglesia (véase
foto 4 [1-3]). Por ultimo, la imponente fachada de la
iglesia reclama mas la atencion de los viajeros y los
transetntes que de los residentes locales, en la medi-
da en que esta frente a la carretera en lugar de encon-
trarse en la plaza principal (véase foto 2). Conocida
hoy como la Carretera Panamericana, esta via era
desde tiempos prehispanicos una importante ruta
comercial en Mesoamérica y después dela Conquista
y de la apertura del comercio maritimo con el
Pacifico adquirié mayor preponderancia.

EL PROCESO RITUAL:
LITURGIA Y OBJETOS

Si el plano ortogonal de Yanhuitlan no respondi6 a
las formas coloniales de dominacion, ;qué fue en-
tonces lo que moldeo la creacion de este nuevo nu-
cleo monumental? Con el fin de entender la l6gica
interna del cambio en la comunidad debemos ob-
servar las costumbres rituales y enfocarnos tanto en
las creencias como en las conductas. Hemos visto
que la construccion del convento y el anifie en el va-
lle no alter6 de manera sustancial los modelos de
poblamiento preexistentes, que se caracterizaban —to-
davia es asi en algunas areas— por un alto grado de
dispersion. Aunque era una regién densamente po-
blada en el periodo posclasico, no habia una gran
concentracion urbana en la Mixteca, pues por lo ge-
neral la gente vivia en poblados disgregados.
Ademas, las actividades rituales se concentraban en
pequeiios altares regados por la zona y ubicados con
mayor frecuencia en lo alto de las colinas. Los cen-
tros ceremoniales, que rara vez alcanzaban propor-
ciones monumentales, no se encontraban en el

centro de los poblados, sino alejados de éste (Spores,
1967: 96-98). La evidencia histérica muestra con
claridad que Yanhuitlan comprendia varios ba-
rrios o sifia —palabra en mixteco con la cual los
barrios de Yanhuitlan se identifican en documentos
coloniales— al menos desde la época posclasica y
durante periodo colonial.'® Ayuxi, nombre con el que
se denomina al venerado crucifijo de El Calvario,
también era un prominente barrio cuya antigua lo-
calizacidn en las colinas, a menos de un kilémetro y
medio hacia el este de la capilla actual, se conoce to-
davia hoy. Otros sifia importantes, Tinde y Ticoo, se
situaban en lo alto de las colinas, detras de la Capilla
de San Sebastidn. Aunque estos asentamientos estan
abandonados en la actualidad, constitufan la divi-
si6n dominante del pueblo atin en 1783, segun cons-
ta en una Relacién de tributos.'” De acuerdo con el
estudio realizado por Ronald Spores (1972: 88, 91),
lo tnico que se hallé en los lugares de Ayuxi y San
Sebastian fueron objetos de ceramica con pintura
roja sobre fondo crema, hecho que certifica la per-
sistencia de los antiguos modelos de creencias y de
conducta social cuando ya estaba bien avanzado el
periodo colonial. Estas capillas parecen haber sido
ubicadas a medio camino entre los antiguos asenta-
mientos y el nuevo centro ceremonial y politico-
administrativo (véase foto 4 [3, 4]). A nivel sim-
bélico y funcional, estas capillas fueron el canal por
medio del cual las instituciones espafiolas entraron
y se incorporaron en el estilo de vida mixteco, hecho
que podria haberse concretado con la congregacion
de finales del siglo xv1, como se mencionaba arriba.
Segun of muchas veces, se cree que existe un pasaje
subterrdneo que conecta la Capilla de Ayuxi con
la plataforma del convento.!8 Este dato es importan-
te, puesto que en la cosmologia mesoamericana los
pasajes subterraneos como cuevas y manantiales

16 AGN, Civil, vol. 516; AGI, Escribania da Cédmara, leg. 162C, f.
307vta. Para una discusion de los barrios de Yanhuitldn, véase
Terraciano (2001: 108-110).

17 AHJT, Seccion Civil, leg. 29, exp. 05-02, ff. 4r-9r.

18 Conversacion con los sefiores Gutiérrez Villanueva y Victorino
Ramirez, Yanhuitlan, 2007.

P 155



156 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

pueden significar un desplazamiento tanto a nivel
tisico como psicolégico.

Pocos documentos del periodo colonial permiten
hacer una reconstruccién general del uso de las
imagenes y de los lugares sagrados en Yanhuitlan.
En 1606, durante un juicio por un delito penal, un
testigo declaré que algunos representantes de los
pueblos que rodeaban a Yanhuitlan tomaron parte
en las procesiones de Semana Santa, el Jueves y el
Viernes Santo y el Domingo de Pascua, en las cuales
desfilaron con sus propios crucifijos.!® Esta infor-
macidén indica que las obligaciones ceremoniales
que implicaban la participacion y el patrocinio de
rituales comunitarios de los pueblos cercanos ya
eran un aspecto relevante de las relaciones politi-
cas entre pueblos, al menos desde comienzos del
siglo xv11. No sélo las imagenes y sus cultos, sino
también las capillas que las albergaban, parecen ha-
ber cumplido un propésito mas alla de lo littrgico.
Funcionaban como edificios administrativos de los
barrios, como consta en una peticién de 1677 firma-
da por residentes naturales de Yanhuitldn, en la que
solicitan permiso para terminar una capilla que res-
guardaba una imagen de Jests Nazareno.?’ El docu-
mento afirma que la edificacién ha permanecido
inconclusa a pesar de que la imagen es muy venera-
da en el pueblo y los alrededores y que la capilla
misma ha sido usada durante afos como casa de la
comunidad. Por ultimo, mas de 30 afios después, en
1711, varios representantes del barrio de Ayuxi de-
clararon también que su imagen del Cristo
Crucificado era muy venerada en su pueblo. En una
serie de documentos entregados a un juez durante
un caso por el asesinato de un mayordomo, se ase-
guraba que la mayordomia financiaba las celebra-
ciones anuales de Corpus Christi, del Santo Cristo y

19 AHJT, Seccion Criminal, leg. 07, exp. 39. El pueblo que se men-
ciona en el documento es Tocasahuala —hoy San Andrés Andtia—,
el cual es uno de los 16 pueblos sometidos al gobierno de
Yanhuitldn en una relacion de 1550 (Jiménez y Mateos, 1940: 33).

20 AGN, Indios, leg. 25, exp. 214, ff. 163-163v. La imagen de Jesus
Nazareno representa por lo general a un Cristo cargando la Cruz.

de Semana Santa —se habla especificamente de la
procesion nocturna del Jueves Santo, en la cual par-
ticipaban flagelantes, conocida como la “Procesion
de la Sangre”—. Los documentos aseveran que era
costumbre que todos los barrios participaran en es-
ta ultima procesion y llevaran su correspondiente
crucifijo.?! Los crucifijos de diversos barrios que se
conservan hoy en la sacristia de la iglesia hicieron
parte de las procesiones de la Semana Santa por lo
menos hasta los afios cincuenta del siglo xx
(Parmenter, 1964: 365-366). A mediados del siglo
xv1II, algunos angeles, también asociados a nom-
bres de barrios, comenzaron a acompaiiar a los res-
pectivos crucifijos durante las procesiones de
Semana Santa, hasta que finalmente terminaron por
reemplazarlos, como se observa en las celebraciones
contempordaneas.

LA MAYORDOMIA DE AYUXI

La importancia de los crucifijos y su devocién du-
rante la Semana Santa y la mayordomia de Ayuxi no
es de ninguna manera cosa del pasado. Aunque los
crucifijos de los barrios ya no hacen parte de las
procesiones de Semana Santa, el culto al Sefior de
Ayuxi es la principal celebracion religiosa y civica
del valle. Comienza en los tltimos dias de abril y se
extiende durante todo mayo. La mayordomia de
Ayuxi se inscribe dentro de la extensa tradicion
mesoamericana de celebrar la Santa Cruz. En
México, mayo coincide con el inicio de la tempora-
da de lluvias y en las dreas rurales se intensifican las
actividades ceremoniales propiciatorias, en las que
los creyentes le ruegan a Dios que las cosechas sean
buenas. En Malinaltepec, en el sureste guerrerense,
la gente se retine en lo alto de las montafias para de-
jar ofrendas en altares profusamente adornados en
honor a la deidad de la lluvia, conocida hoy como
San Marcos, cuya fiesta se celebra el 25 de abril (van

21 anyT, Seccion Civil, leg. 20, exp. 9, ff. 3r-4r.



Alessia Frassani

MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

der Loo, 1999: 212-218). En el pueblo nahua de
Citlala se llevan los crucifijos de los barrios desde
una capilla ubicada en lo alto de una colina hasta la
iglesia principal, donde permanecen hasta el final
de las celebraciones. A la cruz misma se le llama
Tonantzin —“nuestra madre”— o Tonacaquahuitl
—“el 4rbol de nuestro sustento”— (Broda, 2005:
233-237). En los dias en que se celebra su culto las
cruces quedan literalmente cubiertas de ofrendas
de comida y flores, de manera similar al Sefior de
Ayuxi, que recibe numerosas canastas de frutas y
flores. Aunque es un simbolo cristiano, en la
América indigena la cruz estd profundamente co-
nectada con el concepto del arbol cosmico, el cual
aparece con frecuencia en manuscritos pictografi-
cos antiguos y en distintas fuentes de principios
del periodo colonial (Lopez Austin, 1997; McKeever,
1977: 183-226). En los tiempos antiguos se conside-
raba que, ubicados en las cuatro esquinas de la
Tierra, los drboles eran los pilares que sostenian el
cielo. Hoy las cruces marcan los limites de los pue-
blos y son simbolos duraderos de la soberania de la

comunidad. El crecimiento del arbol mismo esta
estrictamente conectado con la funcién regenerativa
del sacrificio humano (Edgerton, 2001: 59-71).
Desde los tiempos coloniales, la Santa Cruz cristia-
na ha adoptado el significado y la funcién del anti-
guo arbol césmico al combinar el conocimiento
cosmologico acerca del orden global con el signifi-
cado ritual, por medio de la promulgacién del sacri-
ficio periddico de Jesus en la celebracion de la misa
(Marroquin, 1989: 42-49). Los antropdlogos han
examinado la cruz indigena en busca de claves acer-
ca de la continuidad cultural y la supervivencia de
creencias y rituales prehispanicos y sefialan la aso-
ciacién que existe entre la celebracion de la Santa
Cruz y los rituales de fertilidad y la planta de maiz
en particular (Olivera, 1979: 143-156). El Divino
Senor de Ayuxi de Yanhuitlan (véase foto 1) esconde
bien sus antiguas raices bajo una apariencia perfec-
tamente espafiola. La imagen hueca estd hecha en
parte de pasta de cafia de maiz, una técnica meso-
americana que permitia la creacién de esculturas
ligeras y faciles de transportar (Estrada, 1996; Noval

Foto 5. Vistos desde El Calvario: a la izquierda, el convento; a la derecha, el Cerro Jazmin, 2007.

» 157



158 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

y Salazar, 2001: 225). El uso de un material derivado
del maiz también otorga a la imagen un profundo
significado metaférico relacionado con el ciclo de vi-
da del alimento basico mds importante de Me-
soamérica. Durante una restauracion realizada en
1997, se encontr6 en la cabeza del Cristo un docu-
mento escrito en lengua mixteca (Noval y Salazar,
2001: 227-229). El texto, de contenido religioso y
litdrgico, no sé6lo menciona a la Santa Iglesia, sino
los dias festivos de la Cuaresma, el Viernes Santo y los
domingos. Parte de un documento mas extenso del
cual fue extraido con mucho cuidado, el escrito
mixteco puede ser una plegaria o una invocacion,
por el uso reiterado de paralelismos y repeticiones,
elementos tipicos del lenguaje ceremonial meso-
americano (Jansen, 1984).22

La ruta de la procesion de la mayordomia (véase
foto 4) sigue un eje ceremonial que va de norte a sur,
que centra y ordena idealmente a Yanhuitlan en tor-
no al convento y a lo largo de algunos puntos signi-
ficativos, entre los que se encuentran la plaza
principal, la carretera y “la Casa del Cacique” —hoy
sede del Comisariado de Bienes Comunales—. La
procesion sigue una linea recta que se dirige hacia
el sur desde El Calvario (véase foto 4 [3]) y atravie-
sa la plaza principal (véase foto 4 [6]) hasta alcan-
zar la Carretera Panamericana (véase foto 4 [5]). En
este punto cambia de direccién en un angulo de 180°
y pasa frente al anifie (véase foto 4 [2]), hasta llegar a
la iglesia, desde el sur, y al final da la vuelta al atrio
(véase foto 4 [1]), para entrar a la iglesia por la puer-
ta occidental. Vista en un contexto mas amplio, esa
ruta se inserta sobre un eje que contiene y conecta
visualmente el Cerro Jazmin y el antiguo sitio de
Ayuxi, dos lugares del periodo clésico que siguieron
siendo visitados de manera ritual durante la época
posclasica y la colonial (Spores, 1972: 86-87, 91)
(véase foto 5). En toda Mesoamérica, los sitios del pe-
riodo clasico, como Teotihuacén en la Cuenca
de México y Monte Alban en los Valles Centrales de

22 Interpretacién preliminar hecha por la autora y Michael
Swanton.

Oaxaca, se convirtieron en lugares de adoracion de los
ancestros durante la época posclésica, lo que muestra
que el pasado clasico fue reconocido y celebrado
durante el periodo siguiente. La inscripcién del
pueblo colonial de Yanhuitlan dentro de esos refe-
rentes geograficos demuestra, de nuevo, los esfuer-
zos conscientes de sus antiguos habitantes por
mantener la continuidad con el pasado, al tiempo
que reconocian el comienzo de una nueva época.
Mientras que los recuerdos y los relatos de los yan-
huitecos son un indicio del aspecto sagrado que en-
cierran los alrededores del pueblo, su iglesia y sus
capillas, el complejo anifie-convento —resultado de
ajustes posteriores a la Conquista espaiiola— repre-
senta la materializacion de una practica espacial que
comprendia actividades tanto religiosas como poli-
ticas: las reuniones en la iglesia para cumplir fun-
ciones sagradas y en el anifie, para las sesiones del
cabildo. Por ultimo, la ruta ceremonial santifica es-
tas practicas rutinarias al permitir la apropiacion
simbdlica del nuevo orden religioso y politico que
se reafirma desde entonces continuamente cada vez
que tiene lugar una procesiéon. De manera similar, la
arquitectura, el disefio urbano y la escultura colo-
niales tempranos se impusieron sobre el Yanhuitlan
mixteco en un espacio de rituales, organizacion so-
cial y politicas locales de vieja data. Lo que cred la
apariencia moderna de este pueblo y sus actividades
religiosas no fue un concepto abstracto de domina-
ci6én imperial. Por el contrario, nos vemos forzados
a preguntarnos cuanto de lo que en la actualidad se
percibe como prueba del caracter hispanico en el
arte y la religiosidad latinoamericanos se debe, en
realidad, a experimentaciones indigenas.

BIBLIOGRAFIA

Alvarado, Francisco de y Wigberto Jiménez Moreno,
[1593] 1962, Vocabulario en lengua mixteca, Instituto
Nacional Indigenista, México.

Battista Alberti, Leon, [1550] 2007, De Re Aedificatoria,
Ediciones Akal, Madrid.



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

Berlin, Heinrich, 1983, “Oaxaca: la iglesia de San Felipe
Neri’, en Archivo Espariol de Arte, vol. LVI, nim. 221,
pp- 47-66.

Broda, Johanna, 2005, “La Fiesta de la Santa Cruz entre
los nahuas de México: préstamo intercultural y tradi-
cion mesoamericana, en Antonio Garrido Aranda
(ed.), El mundo festivo en Espafia y América, Universi-
dad de Cérdoba, Excmo. Ayuntamiento de Montilla,
Cérdoba.

Brozon McDonald, Luis, 1978, “La primitiva portada de
la iglesia del Convento de Santo Domingo Yanhuitlan,
Oaxaca’, en Monumentos Histéricos: Boletin, vol.1, pp.
5-10.

Burgoa, Francisco de, [1674] 1934a, Geogrdfica descrip-
cién, Talleres Graficos de la Nacion, México.

, [1674] 1934b, Palestra historial, Talleres Gréficos
de la Nacidn, México.

Casas, Gonzalo de las, 1996, Arte nuevo para criar seda,
Universidad de Granada, Espana.

Chance, John, 2008, “Alianzas matrimoniales coloniales
entre caciques mixtecos: el caso de Acatlan-Petlalcin-
g0’, en Anuario de Estudios Americanos, vol. 65, num.
1, pp. 71-86.

Chanfén Olmos, Carlos, 1997, Historia de la arquitectura
y el urbanismo mexicanos, vol. 2, t. 1, Fondo de Cultura
Econdémica, México.

Chueca Goitia, Fernando, 1953, Ars Hispaniae: arquitec-
tura del siglo xv1, vol. 11, Plus-Ultra, Madrid.

Cline, Howard E, 1949, “Civil Congregations of the In-
dians in New Spain, 1598-1606", en The Hispanic Ame-
rican Historical Review, vol. 3, nim. 29, pp. 349-369.

Edgerton, Samuel Y., 2001, Theaters of Conversion: Reli-
gious Architecture and Indian Artisans in Colonial
Mexico, University of New Mexico Press, Albuquerque.

Escobar, Jests R., 2007, La Plaza Mayor y los origenes del
Madrid barroco, Nerea, Madrid.

Estrada Jasso, Andrés, 1996, Imdgenes en cafia de maiz,
Universidad Autdnoma de San Luis Potosi, México.
Gerhard, Peter, 1992, Sintesis e indice de los mandamientos
virreinales, 1548-1553, Instituto de Investigaciones
Histdricas-Universidad Nacional Auténoma de Méxi-

co, México.

Gutiérrez, Ramén (ed.), 1993, Pueblos de indios: otro ur-
banismo en la region andina, Abya-Yala, Quito.

Hermann Lejarazu, Manuel, 2008, “Nuevas cabeceras
contra viejos senorios: la separacién de Tecomatlin
del sefiorio de Yanhuitldn”, en Anuario de Estudios
Americanos, vol. 65, nim. 1, pp. 87-100.

Jansen, Maarten E. R. G. N., 1984, “Las lenguas divinas
del México precolonial’, en Boletin de Estudios Lati-
noamericanos y del Caribe, nim. 38, pp. 3-14.

Jiménez Moreno, Wigberto y Salvador Mateos Higuera,
1940, Cédice de Yanhuitldn, Museo Nacional, México.

Kiracofe, James B., 1995, “Architectural Fusion and Indi-
genous Ideology in Early Teposcolula: The Casa de la
Cacica, a Building at the Edge of Oblivion”, en Anales
del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XVII,
num. 66, pp. 45-84.

Kubler, George, 1983, Arquitectura mexicana del siglo xv1,
Fondo de Cultura Econémica, México.

Lépez Austin, Alfredo, 1997, “El arbol cosmico en la tra-
dicién mesoamericana’, en Monografias del Jardin Bo-
tdnico de Cérdoba, vol. 5, pp. 85-98.

Low, Setha M., 1995, “Indigenous Architecture and the
Spanish American Plaza in Mesoamerica and the Ca-
ribbean”, en American Anthropologist, vol. 97, num. 4,
pp. 748-762.

Marroquin, Enrique, 1989, La cruz mesidnica: una aproxi-
macion al sincretismo catélico indigena, Universidad
Auténoma Benito Judrez de Oaxaca, Oaxaca.

McAndrew, John, 1965, The Open-air Churches of Sixteen-
th-century Mexico: Atrios, Posas, Open Chapels, and
Other Studies, Harvard University Press, Cambridge.

y Manuel Toussaint, 1942, “Tecali, Zacatlan, and
the ‘Renacimiento Purista’ in Mexico”, en The Art Bu-
lletin, vol. 24, num. 4, pp. 311-325.

McKeever Furst, Jill Leslie, 1977, “The Tree Birth Tradi-
tion in the Mixteca, Mexico’, en Journal of Latin Ame-
rican Lore, vol. 3, num. 2, pp. 183-226.

Mundigo, Axel I. y Dora P. Crouch, 1977, “The City Plan-
ning Ordinances of the Laws of the Indies Revisited,
Part I, Their Philosophy and Implications”, en Town
Planning Review, vol. 48, nim. 3, pp. 247-268.

Noval Vilar, Blanca y Francisco Javier Salazar Herrera,
2001, “La restauracion de dos Cristos de pasta de cafia
como parte de los trabajos del proyecto de conservacién
integral en Santo Domingo Yanhuitldn, Oaxaca’, en An-
tonio E Garcia-Abasolo, Gabriela Garcia Lascurdin y
Joaquin Sanchez Ruiz (eds.), Immagineria indigena mexi-
cana: una catequesis en cana de maiz, Publicaciones
Obra Social y Cultural CajaSur, Cérdoba, pp. 223-235.

O’'Gorman, Edmundo, 1939, “Mandamientos del virrey
don Antonio de Mendoza”, en Boletin del Archivo Ge-
neral de la Nacion, vol. 10, pp. 213-311.

Olivera, Mercedes, 1979, “Huemitl de mayo en Citlala:
sofrenda para Chicomecoatl o para la Santa Cruz?”, en
Barbro Dahlgren (ed.), Mesoamérica: homenaje para el
doctor Paul Kirchhoff, Instituto Nacional de Antropo-
logia e Historia, México, pp. 143-156.

Palm, Erwin Walter, 1951, Los origenes del urbanismo im-
perial en América, Instituto Panamericano de Geogra-
fia e Historia, Comisién de Historia, México.

P 159



160 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Parmenter, Ross, 1964, Week in Yanhuitlan, University of
New Mexico Press, Albuquerque.

Pérez Ortiz, Alfonzo, 2003, Tierra de brumas: conflictos en
la Mixteca Alta, 1523-1550, Plaza y Valdés, México.
Puga, Vasco de, [1525-1563] 1945, Prouisiones, cédulas,
instrucciones de Su Magestad, Ediciones Cultura His-

pénica, Madrid.

Romero Frizzi, Maria de los Angeles, 1996, El sol y la cruz:
los pueblos indios de Oaxaca colonial, Centro de Inves-
tigaciones y Estudios Superiores en Antropologia So-
cial, México.

Ruiz Gomar, José, 1983, “Noticias referentes al paso de algu-
nos pintores a la Nueva Espana’, en Anales del Instituto
de Investigaciones Estéticas, vol. XIV, num. 53, pp. 65-73.

Scholes, France V. y Eleanor B. Adams (eds.), 1961, Cartas
del licenciado Jerénimo Valderrama y otros documentos
sobre su visita al gobierno de Nueva Esparia, 1563-
1565, Porraa, México.

Spores, Ronald, 1967, The Mixtec Kings and their People,
University of Oklahoma Press, Norman.

, 1972, An Archaeological Settlement Survey of the

Nochixtlan Valley, Oaxaca, Vanderbilt University Pu-

blications in Anthropology, Nashville.

, 1974, Stratigraphic Excavations in the Nochixtlan

Valley, Oaxaca, Vanderbilt University Publications in

Anthropology, Nashville.

(ed.), 1992, Coleccion de documentos del Archivo

General de la Nacion para la etnohistoria de la Mixteca

de Oaxaca en el siglo xv1, Vanderbilt University Publi-

cations in Anthropology, Nashville.

y Nelly Robles Garcia, 2007, “A Prehispanic (Post-
classic) Capital Center in Colonial Transition’, en Latin
American Antiquity, vol. 18, niim. 3, pp. 333-353.

Terraciano, Kevin, 2001, The Mixtecs of Colonial Oaxaca:
Nudzahui History, Sixteenth through Eighteenth Centu-
ries, Stanford University Press, Stanford.

Torre Villar, Ernesto de la y Ramiro Navarro de Anda
(eds.), 1991, Instrucciones y memorias de los virreyes
novohispanos, Porrtia, México.

Tovar de Teresa, Guillermo, 1992a, Pintura y escultura en
Nueva Esparia (1557-1640), Grupo Azabache, México.

, 1992b, “La utopia del virrey Mendoza”, en Gui-
llermo Tovar de Teresa, Miguel Le6n-Portilla y Silvio
Zavala, La utopia mexicana del siglo xv1: lo bello, lo ver-
dadero y lo bueno, Grupo Azabache, México.

van der Loo, Peter, 1999, “Vamos a rezar a San Marcos’, en
David Carrasco (ed.), To Change Place: Aztec Ceremo-
nial Landscapes, University Press of Colorado, Niwot,
pp- 212-218.

Vargas Lugo, Elisa, 1966, “Las esculturas de la iglesia de
San Pablo Guelatao”, en Anales del Instituto de Investi-
gaciones Estéticas, vol. IX, nim. 35, pp. 29-32.

Vences Vidal, Magdalena, 1990, “Fundaciones, aceptacio-
nes y asignaciones en la provincia dominica de Santia-
go de México. Siglo xv1 (primera parte)”, en Archivo
Dominicano, vol. 11, pp. 119-180.

Zavala, Silvio, 1982, Libros de asientos de la gobernacién de
la Nueva Esparia: periodo del virrey Don Luis de Velas-
co, 1550-1552, Archivo General de la Nacidn, México.

y Maria Castelo (eds.), 1939, Fuentes para la his-

toria del trabajo en la Nueva Espafia, 8 vols., Fondo de

Cultura Econdémica, México.

y José Miranda, 1954, “Instituciones indigenas en

la Colonia’, en Alfonso Caso et al. (eds.), La politica

indigenista en México: métodos y resultados, Instituto

Nacional Indigenista, México, pp. 29-112.

ARCHIVOS CONSULTADOS

Archivo General de Indias (aGr), Sevilla.

Archivo General de la Nacién (AGN), México, D. E

Archivo Histérico del Juzgado de Teposcolula (AHJT),
Oaxaca.

Coleccién Ayer (Ayer), Newberry Library, Chicago.





