
4 247 

los símbolos y los objetos 
asociados a la cultura negra en 
sus dinámicas político-identitarias 
en las ciudades de Cartagena, 
Colombia, Veracruz, México, y La 
Habana, Cuba. Éstos coinciden 
en tener en su historia la 
presencia del fuerte colonialismo 
hispánico, haber sido puerta de 
entrada para los esclavos 
africanos y contar con la fortuna 
de que esté latente desde hace 
más de cuatro siglos una cultura 
afrocaribeña determinada en 
estas urbes portuarias. Las 
distintas colaboraciones permiten 
al lector comprender la 
especificidad cultural de las tres 
ciudades estudiadas a partir de 
procesos que pueden estar 
inmersos en la “globalización”, la 
“transnacionalización” y la 
“criollización”. Sin embargo, 

Este libro, coordinado por 
Freddy Ávila, Ricardo 
Pérez Montfort y 

Christian Rinaudo, tiene como 
objetivo mostrar al lector 11 
trabajos que indagan sobre los 
variados aspectos culturales que 
parten o están identificados con 
los afrocaribeños —los “negros”, 
también llamados 
“afrodescendientes”— en el 
entorno del Alto y Bajo Caribe. 
Los factores estudiados son 
claros, pues se buscó diferenciar 

Identidades musicales híbridas  
en tres puertos afrocaribeños

Mario Trujillo Bolio

Freddy Ávila Domínguez, Ricardo Pérez 
Montfort y Christian Rinaudo, 2011
Circulaciones culturales. Lo afrocaribeño  
entre Cartagena, Veracruz y La Habana

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores  
en Antropología Social, México, 323 pp.

Hybrid Musical Identities in Three Afrocaribbean Ports

Mario Trujillo Bolio: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social-Distrito Federal, México

trubolio@ciesas.edu.mx

Desacatos, núm. 42, mayo-agosto 2013, pp. 247-257pp
. 2

44
 y

 2
45

: J
or

na
da

 el
ec

to
ra

l, 
20

12
. F

ot
o:

 Ju
an

 C
ar

lo
s C

ru
z.

p.
 2

46
: B

en
ito

 Ju
ár

ez
, D

ist
rit

o 
Fe

de
ra

l. 
Fo

to
: B

ru
no

 B
re

sa
ni

/M
em

or
ia

 g
rá

fic
a 

de
l P

ro
ce

so
 E

lec
to

ra
l F

ed
er

al
 2

01
1-

20
12

.



3248 

reseñas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

también para enriquecer el 
análisis, es sugerente el párrafo 
que incorporan los autores de la 
“Introducción” cuando se remiten 
a lo escrito por el novelista 
cubano Antonio Benítez Rojo,  
en el sentido de que “el Caribe  
es y será un océano cultural sin 
fronteras […] en el cual se 
mezclan articuladamente lo 
mágico y lo científico, lo 
metafísico con lo epistemológico, 
lo mitológico con lo 
historiográfico” (p. 13). Los 
ensayos analizan la noción de 
“circulaciones culturales” con sus 
dos posibles significantes: la 
llamada “circulación desde abajo”, 
que comprende a artistas, 
intelectuales o militantes, con 
relaciones translocales familiares, 
los que están y viven con la 
“circulación desde arriba”, en  
la promoción y difusión a gran 
escala de producciones 
mercantiles llevadas a cabo por  
la industria cultural y el turismo. 

El apartado I, “La construcción 
de lo ‘afro’ en las políticas 
culturales”, inicia con el texto  
de Christian Rinaudo, titulado 
“Lo ‘afro’, lo popular y lo caribeño 
en las políticas culturales de 
Cartagena y Veracruz”. Es un 
análisis del programa del 
Ministerio de Cultura de 
Colombia con sus componentes  
y acciones como un plan de las 
políticas culturales 
contemporáneas en un supuesto 
rescate de la identidad nacional. 
No dice que los antecedentes 
están en la “constricción de la 

ideología nacionalista del 
‘blanqueamiento’ así como de dar 
una visión romántica de las 
poblaciones negras e indígenas” 
(pp. 41 y 59). El autor hace una 
advertencia en el sentido de que 
una de las claves para 
comprender cómo se plantearon 
los objetivos de inscripción 
cultural de la Cartagena costeña 
en el espacio caribeño durante el 
siglo xx reside en la pertinencia 
y las reformulaciones de 
movilizaciones colectivas frente a 
la elite local (p. 40). Señala que 
este proceso que transcurre entre 
las décadas de 1940 y 1950, que 
cataloga como “el renacimiento 
de una versión cultural vertida 
hacia el Caribe”, estuvo 
conformado por distintos géneros 
musicales: el danzón, el son, la 
guaracha, la rumba, el mambo,  
el chachachá, y más tarde: el 
porro, la cumbia, el vallenato y  
el fandango. Subraya que varios 
de ellos fueron mediatizados por 
la industria disquera, el cine  
y la radio. Empero, distingue que 
hubo otra ola de movilizaciones 
antielitistas con actores de la vida 
literaria y artística local que 
constituyeron un núcleo 
renovador de la actividad cultural 
y literaria con la creación de 
fundaciones: el Gimaní Cultural, 
el Cabildo de Negros de 
Getsemaní y el Instituto de 
Cultura de Cartagena en 2000 
—transformado en el Instituto 
del Patrimonio y Cultura de 
Cartagena en 2003—,  
lo mismo que a través de la 

revitalización de las Fiestas  
de Independencia. 

En relación con México, se 
remite a la creación del Consejo 
Nacional para la Cultura y las 
Artes en 1988 y después la del 
Fondo Nacional para la Cultura  
y las Artes. Menciona la política 
de descentralización cultural a 
nivel federal. Retoma el caso del 
Instituto Veracruzano de Cultura, 
que a su parecer desde su 
creación en 1987 tuvo una 
verdadera dinámica de reflexión 
y programas que rompían con la 
visión centralista de la cultura, 
como la rutina del son comercial 
de la radio de los años cuarenta  
y del cliché “jarocho”: vestido de 
blanco y bailando la bamba para 
darle presentación al “folclore 
nacional”. A cambio, dice 
Rinaudo, emergió un grupo que 
retomó su relación histórica con 
lo “negro” constituido “por 
músicos, historiadores y 
antropólogos, en su mayoría 
originarios de la región”, que 
buscaron y sacaron del olvido  
a viejos jornaleros rurales que 
nunca se profesionalizaron, pero 
que eran reconocidos en los 
antiguos fandangos. Este grupo  
se dio a la tarea de programar 
encuentros entre jaraneros, 
talleres y cursos de música y 
zapateado en Casas de Cultura 
del Sotavento; después a la de 
renovar conjuntos jarochos y  
a difundir un “movimiento 
jaranero” (pp. 50-51). Para el 
autor, las consecuencias de lo 
anterior no son nada promisorias, 



4 249 

mayo-agosto 2013	 Desacatos	 reseñas

pues no queda de ese movimiento 
más que la visión inicial de un 
regreso a la tradición campesina 
del Caribe afroandaluz que, en 
efecto, contribuyó a fomentar un 
nuevo estilo cultural y artístico, 
pero que ahora es algo distinto  
a la realidad de antaño. 

Lo mismo sucedió con la 
revalorización del danzón  
y del son montuno. Algunos 
promotores culturales buscaron 
músicos y grupos de la vieja 
época, como Son del Clave de 
Oro, Moscovita y sus Guajiros, 
Quinteto Mocambo y otros, a lo 
que se agregaría el acervo creado 

en las décadas de 1980 y 1990 por 
los festivales Internacional 
Afrocaribeño en Veracruz, el 
Internacional Agustín Lara, el del 
Son Montuno, y la constitución 
del Centro de Estudios del 
Caribe. Ubica dos tendencias en 
este proceso: su surgimiento en  
el terreno de la investigación 
académica, dedicada a estudiar  
la herencia cultural “afro” en el 
mundo latinoamericano, y la 
diversidad de las influencias  
y la creatividad cultural y social 
de las sociedades regionales que  
a pesar de que no se identifican 
como “negras” sí reconocen sus 

influencias africanas. El balance 
de esto no es positivo para 
Rinaudo, pues en la actualidad 
prevalece la concepción de la 
cultura “como un instrumento 
del marketing turístico y más aún 
en una política cultural dirigida 
no al pueblo sino al elector que se 
le da grandes espectáculos de 
entretenimiento gratuitos  
y pintados con los colores del hoy 
partido en el poder” (p. 57). 

El segundo ensayo: “Entre el 
espectáculo y la agencia. Signos 
afrodescendientes y políticas 
públicas en Cartagena”, de 
Mauricio Pardo Rojas, es un 

Jornada electoral, 2012.

Ju
an

 C
ar

lo
s C

ru
z 



3250 

reseñas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

lúcido análisis histórico que 
transita del siglo xvii al xx en 
la búsqueda en Colombia de la 
raíz cultural del grupo 
afrodescendiente y de la 
circulación de signos afro. 
Estudia cómo ya desde el siglo 
xvii los “bundes” bailes y cantos 
de los esclavizados africanos, en 
los que participaban indios, 
mestizos, mulatos y zambos, 
fueron vedados por las 
autoridades virreinales de 
Cartagena sólo porque se 
dedicaban a tocar, bailar, cantar  
y beber hasta el amanecer. Nos 
relata cómo se desarrolló en el 
siglo xviii la hibridación cultural 
de diferentes grupos raciales y en 
particular en la ritualidad pública 
festiva —Día de Reyes, de San 
Sebastián, de la Virgen de la 
Candelaria, de San Blas, o de los 
Esclavos, los días de carnaval  
a principios de la Cuaresma, 
Navidad y Fin de Año—,  
así como “la continuación de las 
fiestas por los cabildos de  
las naciones africanas después  
de desfilar en comparsas en las 
calles de Cartagena y escuchar 
misa en el cerro de la Popa” (pp. 
71-72). Finalmente la población 
negra terminaba en espacios 
públicos compartidos y celebraba 
al aire libre y al son de los 
tambores. Pardo Rojas refiere  
que a principios del siglo xix la 
población negra ocupó las 
posiciones económicas y sociales 
más bajas y que estaba confinada 
a las peores situaciones de 
pobreza y marginalidad en  

los arrabales del oriente de 
Cartagena. En tiempos de las 
alianzas de liberales y 
conservadores las prácticas 
festivas de los afrodescendientes 
fueron reprimidas, ya que 
“dejaron de ser vistas por la  
clase dominante con cierta 
condescendencia y pasaron a  
ser consideradas signos de 
barbarie y atraso”. Los desfiles  
de comparsas con música de 
tambores de los barrios sólo 
aparecieron en las festividades 
públicas de manera marginal en 
los desfiles patrioteros oficiales. 
No obstante, en los desfiles de la 
población afrodescendiente y en 
las fiestas de diciembre estuvieron 
presentes los “fandangos con 
cantadoras que improvisaban 
coplas al ritmo de tambores”  
(p. 74).

El autor indica que a principios 
del siglo xx la música cubana 
ingresó a Cartagena en las clases 
medias y altas “vestida de 
orquesta y de baile de salón” y  
en la década de 1920 se hizo 
sentir a través de partituras, 
cilindros y fonógrafos con una 
diversidad de ritmos, como el 
danzón, el porro, el son, el 
changüí y los picos. Los negros 
colombianos aprendieron de los 
obreros cubanos y formaron 
sextetos para tocar sones y 
changüíes que no tardaron en 
extenderse a los barrios citadinos 
de negros. Pero los formatos 
orquestales internacionales 
condujeron a que las músicas 
afrodescendientes cartageneras  

y costeñas de tambores 
vernáculos originales fuesen 
reemplazadas por la batería y la 
percusión cubana de bongós, 
tumbadoras y timbales. La 
conclusión de Pardo Rojas es que 
en la década de 1930 “las músicas 
afrodescendientes cartaginesas y 
costeñas fueron vertidas a 
formatos cosmopolitas, en los que 
‘lo negro’ quedaba como una 
referencia anecdótica exótica”  
(p. 77). Lo interesante de este 
estudio histórico de larga 
duración es que desentraña  
el radicalismo folclórico y el 
realismo social mulato en la 
segunda década del siglo xx, así 
como la banalidad mediática  
y el mercantilismo que sofocan 
las fiestas populares que aún 
tienen contenidos musicales 
afrodescendientes. Una muestra 
de ello fue el movimiento  
cultural de la década de 1980 en 
Getsemaní, barrio legendario  
de Cartagena y de movimientos 
sociales que han concentrado  
su trabajo en el fortalecimiento 
cultural y lo lingüístico del 
palenque. Pardo Rojas afirma que 
en pleno siglo xxi la presencia 
de los afrodescendientes en las 
ciudades, en el litoral, en las islas 
y en los barrios no deja de recrear 
las prácticas culturales en  
su lenguaje, en sus formas 
sociales, en sus fandangos  
o cumbias, en sus porros, en  
su salsa, en su champeta.

Lorraine Karnoouh colaboró 
con el artículo “Lo ‘afro’ en el 
imaginario nacional cubano  



4 251 

mayo-agosto 2013	 Desacatos	 reseñas

y el contrapunteo caribeño entre 
La Habana y Santiago de Cuba”. 
Menciona que en Cuba la noción 
de lo “afro” y su uso como 
categoría de identidad social 
pueden entenderse dentro de la 
propia formación sociohistórica 
de la comunidad social cubana 
protagonizada por los esclavos, 
los obreros negros y los mulatos. 
En este contexto, el ideal del 
mestizaje positivo y el 
cuestionamiento a la legalidad 
segregacionista tienen que ver 
con el discurso de la elite criolla 
habanera en términos de “patria”, 
más adelante con su reclamo final 
de la “independencia” y después 
con una ficticia unidad nacional 
en la que se imbrican blancos, 
negros, mulatos, esclavos 
liberados y terratenientes. 
Empero, la autora asegura que  
en la construcción del  
Estado-nación cubano estuvo 
presente la exclusión del “negro” 
y que sólo la alteridad negra se 
incorpora a la identidad cubana 
siempre y cuando se mantenga  
el sentido paternalista, en el que 
no deja de predominar una 
jerarquización entre la alta 
cultura y el folclore. En la década 
de 1930 prevalece en la isla el 
auge del afrocubanismo con la 
figura de Nicolás Guillén y la 
revalorización del carácter 
mulato de la identidad cubana. 
Una empresa pionera en el tema 
es la Sociedad de Estudios 
Afrocubanos. Con la Revolución 
de 1959 se intentó “poner fin a 
todo vestigio de discriminación 

racial” y dar “solución definitiva 
del problema negro”. Sin 
embargo, en pleno proceso 
revolucionario “se siguió llevando 
a la política cultural una 
propuesta unificadora con 
enfoque folclorista, heredada de 
la República y su legados”, léase 
Conjunto Folclórico Nacional  
y Museo de Guanabacoa, y la 
música y las danzas religiosas se 
rescataron en sus dimensiones 
estética y artística. Karnoouh 
señala que se movilizó lo “afro” 
como argumento político en el 
ámbito del internacionalismo.  
Por otro lado, la autora ve el 
simbólico caribeño desde la 
metáfora del contrapunto, sobre 
todo en dos ciudades cubanas:  
La Habana —centro político-
administrativo y sus instituciones: 
Conjunto Folclórico Nacional, la 
Casa de África, el Centro Cultural 
Africano Fernando Ortiz— y 
Santiago de Cuba, donde surgió 
el imaginario cubano, es decir,  
“lo cubano”, así como los 
intercambios de los santiagueros 
con los franceses e ingleses  
—con migraciones de haitianos  
y jamaiquinos— en el Caribe y la 
ciudad “afro”, al igual que con los 
mitos fundacionales de la nación 
cubana mestiza. De ahí que esta 
ciudad haya sido la sede del 
Festival de las Artes Escénicas  
de Origen Caribeño en 1981, 
conocido como Festival Caribe 
en 1983. No hay que hacer a un 
lado el significado del Carnaval 
de Santiago, con sus desfiles, su 
conga y comparsas. Hay un 

aspecto que vale la pena retomar: 
en el contrapunto se juega la 
contradicción fundamental de  
la relación con lo “afro” de Cuba, 
considerado todavía, a pesar de 
todo, como un elemento de 
alteridad, pero también como 
símbolo de la autenticidad, de  
lo propio, de lo cubano (p. 108).

El apartado II, 
“Mercantilización y puesta en 
escena”, inicia con el texto de 
Ricardo Pérez Montfort: “Postales 
de las Antillas. Estereotipos y 
negros en la imagen comercial del 
Caribe, 1900-1950”. De entrada, 
el historiador de la cultura hace 
notar que en muchas postales “las 
referencias visuales e imaginarias 
de quienes la promovieron y 
comercializaron se limitaron a 
sólo cinco aspectos: el paisaje, 
la sensualidad de las mujeres 
mulatas y negras, la 
infraestructura portuaria y 
hotelera y sus ritmos musicales 
de clara influencia africana”  
(p. 115). El autor se ubica entre  
el fin del siglo xix y todo el xx 
para estudiar “algunas vertientes 
y perspectivas extranjeras que 
contribuyeron a armar y difundir 
una idea estereotipada del Caribe, 
algunas veces infestada de 
racismo y otras de simple 
ignorancia pero todo para utilizar 
a las postales como un vínculo 
del simple comercio y la 
transacción” (p. 118). Al venir los 
tormentosos aires nacionalistas  
y a fin de diferenciar las 
especificidades locales para que 
los discursos exaltaran el orgullo 



3252 

reseñas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

regionalista, Pérez Montfort 
destaca que inclusive comenzaron 
a emerger los términos 
subregionales, como “lo cubano”, 
“lo santiagueño”, “lo jarocho”, “lo 
barranquillero” o “lo cartaginero”. 
No obstante, cuestiona que en los 
discursos estatales de corte 
popular-oficial de los años 
cuarenta y cincuenta se advierta 
un desconocimiento de la historia 
compartida, precisamente, en tres 
vertientes de sus raíces 
civilizatorias: la indígena, la 
hispana y la africana. Pese a  
lo anterior, encuentra las claras 
semejanzas “que podían 
evidenciar los orígenes culturales 

comunes en el área caribeña y los 
ricos ejemplos pueden ser en el 
fandango y sus manifestaciones 
festiva y popular con música, 
danza y lírica” (p. 126). 

El trabajo presenta otra tesis de 
la que se dice que “muchos 
creadores de los estereotipos 
caribeños tendieron a unificar y,  
a la vez, a diferenciar, gran 
cantidad de variantes en materia 
de expresión cultural popular que 
por demás recurren a su 
simplificación precisamente por 
vender un concepto, una 
trayectoria, una imagen” (p. 127). 
Esto ha resultado así en gran 
medida por el auge que ha tenido 

el Caribe como destino turístico, 
con sus estereotipos banales de 
expresión cultural popular y en 
donde se reúnen la experiencia 
vacacional, los intereses de 
comerciantes y los empresarios 
locales y extranjeros. La postal 
por sí misma y en “su mensaje 
breve y su imagen de impacto 
permitió comunicar una visión 
compactada del mundo caribeño”, 
que además “ayudó a reducirlo  
y a construir su dimensión 
esterotípica en pinturas, 
fotografías y grabados de un 
mundo caribeño idealizado”, y  
lo mismo ocurrió en el caso  
de la litografía y el grabado, como 

San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, 2012.

Lu
is 

En
riq

ue
 A

gu
ila

r/
M

em
or

ia
 g

rá
fic

a 
de

l P
ro

ce
so

 E
lec

to
ra

l F
ed

er
al

 2
01

1-
20

12



4 253 

mayo-agosto 2013	 Desacatos	 reseñas

lo mostraron los cubanos Víctor 
Patricio de Landaluze y Miguel 
de Villa en el libro Tipos y 
costumbres de la Isla de Cuba, 
aparecido en 1881. A decir de 
Pérez Montfort, la fotografía que 
ya aparece en 1840 en Cuba, 
México y Colombia captó las 
geografías exóticas y tropicales, 
pero su acción misma no dejó  
de tener una versión parcial de la 
realidad y una función comercial. 
Resalta en este sentido lo 
realizado por artistas y fotógrafos 
extranjeros y locales que ofrecían 
materiales visuales dirigidos a 
una estimulación de imaginarios. 
Son varios los ejemplos: en 
Cartagena de Indias las llamadas 
“palenqueras” exaltando su 
vestimenta florida, en Veracruz 
los “jarochos” que cantan y bailan 
sus sones con sus guayaberas 
blancas y las mujeres con sus 
trajes de fiesta pretendiendo 
mostrar un cuadro típico del 
folclore local. 

El artículo de Peter Wade, 
intitulado “La mercantilización 
de la música ‘negra’ en Colombia 
en el siglo xx”, es un balance 
sobre lo que ha sido la 
mercantilización y el consumo  
de la música y artistas negros.  
Se refiere a la trascendencia que 
tuvieron en el siglo pasado los 
productos culturales de corte 
popular vendidos en infinidad  
de ciudades, como las de América 
Latina, así como la difusión 
masiva de supuestas “rumbas”  
en cintas cinematográficas 
producidas en los estudios de 

Hollywood. Aunado a lo anterior, 
el estudio profundiza en el 
impacto que tuvo en la cultura  
la industria disquera y la 
comercialización temprana de  
la música en Colombia. Detalla  
lo que fue el fenómeno llamado 
“afro”, que se convirtió en una 
empresa impulsada por el 
mercado transnacional o 
globalizante a través de la febril 
actividad de la disquera rca 
Victor y Brunswick de buscar 
talentos. Respecto de Colombia 
se remite al caso de Jorge Añez, 
que grabó bambucos en Nueva 
York, pero también boleros y 
rancheras. Este proceso es 
catalogado por el autor como  
un eclecticismo musical y un 
oportunismo comercial por parte 
de los arreglistas que 
representaban los intereses de las 
disqueras. Advierte lo que fue la 
emergencia de la cumbia, el porro 
y otros estilos costeños —de 
evocaciones negras— que 
tuvieron auge en las décadas de 
1940 y 1950, y que Cartagena y 
Barranquilla fueron los centros 
de mayor esplendor de la música 
costeña. También se retoma el 
papel jugado por disqueras 
nacionales como Fuentes, 
Tropical y Atlantic. Wade nos 
ofrece una visión sobre la 
importancia de las radiodifusoras 
colombianas en la difusión de la 
música costeña. Me parece que 
debería profundizar más sobre 
este aspecto en investigaciones 
posteriores, pues para esos años 
la radio fue, más que el cine,  

el medio principal, no sólo  
para promover y vender las 
producciones discográficas,  
sino para fomentar un producto 
cultural para las mismas clases 
subalternas. A la pregunta de 
¿qué tan negra era la música 
costeña colombiana comercial?, 
Wade trata de responder que esa 
música negra se convirtió en 
vanguardista al simbolizar la 
tradición y autenticidad de la 
cultura colombiana, y porque a  
su vez “simbolizaba la excitación 
y las libertades sexuales”.

El sexto artículo del libro 
corresponde a Nahayeilli Juárez, 
que estudia “Lo ‘afro’ en las 
industrias de la música y el cine: 
el caso afrocubano en México”. 
Bien dice la autora que la 
circularidad de lo “afro” y lo 
afrocubano en las ciudades de 
México y Veracruz no es 
comprensible en el siglo xx si no 
se toman en cuenta los medios  
de comunicación y las empresas 
musicales transnacionales. Juárez 
afirma que se grabaron 319 
danzones en acetatos de las 
disqueras Columbia y rca Victor, 
y que el son cubano, la guaracha  
y la conga fueron introducidos 
por la producción de discos de la 
industria de la música —que 
obtuvo ganancias millonarias—, 
bien aceptados en la capital 
mexicana y, desde luego, como 
música de fondo de las comparsas 
de carnavales de Veracruz. Es 
cierto, todo esto ya se ubica en 
una época caracterizada por una 
fuerte interinfluencia musical y 



3254 

reseñas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

de la industria del espectáculo 
presente en la radio del hogar, en 
el cabaret con orquestas, en los 
teatros con presentaciones de 
rumberas y en los salones de baile 
con músicos que amenizaban en 
vivo a los que acudían distintos 
sectores de la sociedades 
capitalina y porteña. Habría que 
añadir el gran influjo posterior  
de las primeras radiodifusoras 
como la xew, que promovía a 
músicos y cantantes afrocubanos 
con el bolero, el son y el mambo. 
La lista no deja de ser larga: 
Dámaso Pérez Prado, Miguelito 
Valdés, Ignacio Villa “Bola de 
Nieve” y Rita Montaner. Lo que 
asevera la autora resulta sugerente 
en el sentido de que la rumba se 
incorporó a los repertorios 
musicales de las obras de teatro y 
en el marco escenográfico fueron 
representados personajes como el 
negro y la mulata. Es importante 
advertirlo, pues estos estereotipos 
fueron adaptados de manera más 
sofisticada a la gran industria 
cinematográfica mexicana de la 
década de 1940. Juárez retoma en 
el melodrama promovido por la 
industria cinematográfica 
mexicana las tres vertientes de 
origen cubano con sus distintos 
ritmos, que Carlos Monsiváis 
definió de manera magistral: el 
populismo de barriada, el género 
de las cabareteras y el género del 
amor familiar. Después de hacer 
un notable repaso de los 
melodramas de cabareteras 
protagonizados por las rumberas 
cubanas en cintas como Venus de 

fuego, Mulata, Pervertida, Delirio 
tropical, Víctimas del pecado o 
Qué bravas son las costeñas, la 
autora logra diferenciar los 
estereotipos más representativos 
de las mulatas y negras en la 
“época de oro” del cine mexicano 
(pp. 171-173).

Freddy Ávila desarrolla  
el artículo “Lo ‘afro’ en el  
discurso turístico de Cartagena: 
subexposición y sobreexposición”. 
Al observar a Cartagena de Indias 
a través de guías turísticas, 
folletos, catálogos, libros 
ilustrados y páginas web, con 
antecedentes y fuentes teóricas 
para respaldar su investigación, 
Ávila nos ofrece algunas 
conclusiones de sus pesquisas.  
A partir de la utilización de la 
metáfora “subexposición y 
sobreexposición” nos dice que lo 
“afro” para el discurso y práctica 
turísticos es sólo algo que vende, 
una mercancía, que también  
se comercializa la ciudad de mar 
como Primer Centro Turístico  
de la República, como un 
Patrimonio Histórico y Cultural 
de la Humanidad, un Distrito 
Cultural, sede del IV Congreso 
Internacional de la Lengua 
Española, del Festival 
Internacional del Cine de 
Cartagena de Indias, el Hay 
Festival de Cartagena y otras 
lindezas, como el Concurso 
Nacional de Belleza. Ávila plantea 
que en la definición de “turismo 
cultural” no encuentra 
necesariamente respaldo en que 
Cartagena haya sido declarada 

Patrimonio Histórico, sino 
porque no está representado  
el bagaje cultural de la población 
negra que aparece en el discurso 
turístico local, en cuanto a  
ofertar turísticamente barrios 
como San Diego y Getsemaní, 
“este último de interés histórico, 
pues ahí fue donde se gestó la 
Independencia de Cartagena, 
lidereada por muchos negros  
y mulatos que vivían en el lugar” 
(p. 203). El discurso turístico no 
incluye la condición de los negros 
segregados por habitar 
extramuros de la muralla. 
Asimismo, destaca que las 
llamadas “palenqueras” con el 
oficio de comerciantes —mujeres 
que llevan una palangana con 
frutas en el recorrido de calles— 
es un símbolo sobreexpuesto en 
el discurso turístico, pues pierde 
contenido como resultado de la 
fijación proyectada sobre su 
cuerpo negro. En sus 
conclusiones, el autor advierte 
que los elementos culturales 
“afro” en su nueva condición 
sobreexpuesta no hacen sino 
confirmar su instrumentalización 
y la lógica mercantilista que 
anima a los diferentes agentes  
que operan el sector turístico.  
La reflexión sobre el lugar de lo 
“afro” debe hacerse sobre 
principios de participación 
democrática y de responsabilidad 
social en el terreno mismo de  
la planificación de las políticas 
públicas.

En cuanto al apartado III, “Los 
actores de la circulación cultural”, 



4 255 

mayo-agosto 2013	 Desacatos	 reseñas

Stefania Capone presenta su 
trabajo “Conexiones ‘diaspóricas’: 
redes artísticas y construcción de 
un patrimonio cultural ‘afro’”.  
De entrada, anota que el debate 
acerca de los procesos de 
institucionalización y 
patrimonialización de elementos 
culturales tiene que prescindir  
de un análisis de la circulación de 
ideas en las que estén implícitos 
los intercambios y las influencias 
mutuas entre África y la llamada 
“diáspora negra”. Así, ubica su 
objeto de estudio en la 
circulación de intelectuales  
y artistas negros entre Estados 
Unidos, el Caribe, Brasil y África. 

Realiza un recuento de 
movimientos artísticos a partir 
del Harlem Renaissance con sus 
presentaciones en el Apollo 
Theatre y el Cotton Club, así como 
de la significativa influencia 
alcanzada en la renovación de  
las artes negras con base en la 
herencia afroestadounidense 
sobre los militantes del 
nacionalismo cultural de las 
décadas de 1960 y 1970  
(pp. 218-219). Respecto de la 
actividad dancística, Capone se 
centra en lo que ella denomina 
“patriarcas de la danza artística 
negra”: Katherine Dunham y 
Pearl Primus. Si bien, la actividad 

de Dunham para la autora 
“ejerció la influencia más 
profunda sobre la historia de  
la danza negra” e inauguró la 
metamorfosis que ésta ha sufrido 
al entrar en contacto con las 
culturas que los africanos habían 
encontrado en Estados Unidos. 
En tanto, de Primus resalta su 
contribución al establecer los 
parámetros para la realización de 
las danzas nacionales africanas al 
estandarizarlas desde sus propias 
investigaciones dentro de la 
“diáspora negra”. Otro aporte  
de este trabajo es el recuento de  
la trayectoria de Abdias do 
Nascimiento —actor y 

Protestas antipeña, 2012.

Ju
an

 C
ar

lo
s C

ru
z



3256 

reseñas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

dramaturgo brasileño, militante 
político de la causa afrobrasileña 
desde el Frente Negro Brasileño  
y a partir de su labor en el 
Congreso Afrocampineiro, 
fundador del Teatro Negro y el 
Teatro Experimental do Negro  
en São Paulo— como uno de  
los constructores de un 
patrimonio cultural “afro”. Montó 
y actuó en obras con base en una 
dramaturgia negra, con 
personajes negros centrales,  
no como actores relegados a 
papeles cómicos subalternos.  
Una contribución especialmente 
interesante de Stefania Capone  
es aquella que enfoca el sentido  
de que la construcción de la 
tradición de la coreografía  
negra resulta de las intensas 
interacciones entre informan- 
tes, intelectuales y artistas, 
quienes circulan e intercambian 
sus teorías de un continente a 
otro. Su planteamiento final es 
muy sugerente: la danza, como 
expresión del ritmo orgánico 
ancestral, llega, entonces, a ser  
el locus principal de la memoria 
y de la cultura africanas.

Bernardo García Díaz tituló  
su ensayo: “El puerto de 
Veracruz, cabeza de playa de la 
música cubana”. En él hace un 
raudo recuento histórico de las 
raíces del cubanismo en el 
principal puerto novohispano:

el chuchumbé se extiende por las 
calles de Veracruz en 1776 como 
un baile que haría furor entre 
negros, mulatos, soldados, 

marinos y, en definitiva, el 
pueblo llano. Se dice que se 
bailaba con meneos, zarandeos, 
manoseos y abrazos hasta dar 
vientre con vientre […] sus 
versos, que se burlan de los 
religiosos y de la muerte y se 
regocijan en ligar la sexualidad 
con cosas santas (p. 247).

Perfila lo que para él es una 
singular impronta afrocubana, 
que ningún otro puerto de 
México tendría. Sus tesis son:  
1) Veracruz admitió a los 
“secuestrados” de África y 
muchos de ellos llegaron para 
quedarse en este puerto; 2) la 
presencia de la población 
afrodescendiente persistirá 
después del final de tiempos 
coloniales y la marca mulata se 
prolongará claramente al menos 
hasta la primera mitad del siglo 
xx. Un tema interesante en el 
trabajo de García Díaz es ubicar 
el flujo migratorio entre Cuba  
y Veracruz para conocer la rica 
vida cultural asociativa. Señala 
que ha tenido un lugar especial  
el danzón y que en 1881, un año 
después de la fecha de su 
aparición, “ya sonaba en la Plaza 
de Armas de Veracruz, tocado 
por la banda municipal, el 
danzón denominado Malaca” 
(p. 250). Hay que encontrar la 
transculturación a través del mar 
en los artesanos emigrados, 
fabricantes de puros, apasionados 
en tocar instrumentos musicales, 
como el contrabajo, los timbales, 
el violín y el clarinete, e incluso 
conformar grupos orquestales.  

A inicios del siglo xx en los bailes 
que se hicieran en el Centro 
Recreativo de Obreros, las 
orquestas de Severiano Pacheco  
y “Albertico” Gómez estuvieron 
constituidas por 12 maestros 
artesanos que no sólo tocaban 
danzones cubanos, sino también 
de factura jarocha.

Al leer a Bernardo García Díaz 
se comprende mejor el significado 
del cubanismo en la cultura 
mexicana actual. Indica que 
proviene de mediados de la 
segunda mitad del siglo xx con 
el legendario grupo Acerina y su 
Danzonera y sus presentaciones 
en el Salón México. Lo mismo 
puede decirse en relación con  
el son y sus representaciones en 
cuartetos, sextetos y septetos, 
como el Trío Matamoros, la 
Estudiantina Sonora Matancera  
y el Sexteto Boloña, que en México 
fueron escuchados en discos de la 
rca Victor y en las radiodifusoras 
del puerto de Veracruz: la xev, 
“Eco de Sotavento”, y la xetf, 
“La Voz de Veracruz”. Sin tapujos, 
el autor asevera que Veracruz se 
convirtió en la patria de la música 
cubana por excelencia y en la 
cabeza de playa para proyectarla  
al resto del país. Sus ejemplos son 
completamente verídicos en la 
trascendencia que tuvieron grupos 
y artistas, como Son Clave de Oro, 
Manuel Peregino con su Trío 
Caribe, después el Trío Peregrino, 
Toña “la Negra”, Mario Ruiz 
Armengol, Pedro Domínguez 
Moscovita y “Güicho” Iturriaga. 
Bernardo García Díaz dedica un 



4 257 

mayo-agosto 2013	 Desacatos	 reseñas

último apartado a la “época de 
oro” de la música cubana en 
Veracruz. En la década de 1950 se 
vive en el puerto lo que define 
como “verdadera fiebre de música 
afrocubana”. Son los tiempos  
de los conjuntos que tuvieron 
trompetas, cantantes, congas y 
bongós, un tres y un bajo, como 
fueron Tropical de Veracruz, 
Tropical Copacabana, Anacaona, 
Cienfuegos Caribe y Siboney. 
Además, hubo espacio para 
danzoneras como la de Los 
Chinos Ramírez, Alma de 
Sotavento y la Villaverde, entre 
otras; para el bolero cubano con 
distintos tríos veracruzanos y  
de corte antillano, “el Negro” 
Peregrino, hermanos Cantarell; 
también para las sonoras, como  
la Veracruz, Sotarrivas; para el 
mambo, con la presencia de 
Dámaso Pérez Prado y Memo 
Salamanca; para las grandes 
orquestas cubanas en el puerto, 
como la de Benny Moré. García 
Díaz concluye con lo realizado  
en los últimos 20 años. Le 
entusiasma el relevo generacional 
con grupos de soneros nativos y 
de son montuno, y advierte que 
están presentes y son almas 
mexicano-caribeñas que 

deambulan todavía por la costa 
veracruzana exclamando en sus 
interpretaciones musicales que 
“no muera el son”.

El penúltimo artículo del libro 
es de Kali Argyriadis y lleva por 
título “De instructores, asesores  
y promotores: redes de artistas 
cubano-veracruzanos y 
relocalización de repertorio 
afrocubano”. La autora logra 
diferenciar lo que actualmente  
es la circulación de artistas 
veracruzanos con una tradición 
cultural afromestiza, cuyo 
repertorio musical y coreográfico 
es testimonio de las distintas 
etapas de transnacionalización  
de la música cubana que se forjó 
en la isla, en Nueva York, el puerto 
jaracho y la ciudad de México. Nos 
advierte de esa nueva generación 
de músicos de Veracruz y de 
Xalapa y de los promotores 
culturales cubanos que se 
imbrican en las interesantes redes 
rituales —con la santería como 
práctica religiosa presente el Día 
de Brujos en Catemaco en la 
región de los Tuxtlas— y las 
prácticas artísticas de profesores 
cubanos en la Escuela de Arte de 
La Habana y su interacción 
cultural con nuevos significados 

locales, como el ejemplo con 
análisis etnográficos y culturales. 
El último artículo del libro es  
de Édgar J. Gutiérrez Sierra:  
“Los cabildos de negros en 
Cartagena de Indias”. Es un aporte 
enriquecedor, pues encuentra las 
raíces de la cultura afro-
descendiente precisamente en  
la detenida indagación histórica  
en el entorno de lo que fueron los 
cabildos negros en Cartagena de 
Indias y sus prácticas de 
resistencia con su mundo religio-
so, sus tradiciones dancísticas  
y ceremonias. Asimismo, incluye 
la reconstrucción histórica, la 
presencia social, política y sobre 
todo cultural del cabildo de negros 
como imaginario social en las 
fiestas de la Virgen de la 
Candelaria y en los carnavales  
de Semana Santa. No por nada  
su enfoque se centra en el barrio 
popular de Getsemaní, cuna de 
intelectuales, folcloristas, poetas  
y coreógrafos con ascendencia 
africana que hoy en día tiene el 
poder de convocar a varios 
grupos afrocaribeños de 
Cartagena y de otras regiones 
costeñas de Colombia.




