|dentidades musicales hibridas
en tres puertos afrocaribenos

Mario Trujillo Bolio

FREDDY AviLA DOMINGUEZ, RICARDO PEREZ
MONTFORT Y CHRISTIAN RINAUDO, 2011
Circulaciones culturales. Lo afrocaribefio

entre Cartagena, Veracruz y La Habana

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social, México, 323 pp.

L3 A RCRCARIBLRIL Ly ] KL

ste libro, coordinado por

Freddy Avila, Ricardo

Pérez Montfort y
Christian Rinaudo, tiene como
objetivo mostrar al lector 11
trabajos que indagan sobre los
variados aspectos culturales que
parten o estan identificados con
los afrocaribefios —los “negros’,
también llamados
“afrodescendientes”— en el
entorno del Alto y Bajo Caribe.
Los factores estudiados son
claros, pues se busco diferenciar

los simbolos y los objetos
asociados a la cultura negra en
sus dindmicas politico-identitarias
en las ciudades de Cartagena,
Colombia, Veracruz, México, y La
Habana, Cuba. Estos coinciden
en tener en su historia la
presencia del fuerte colonialismo
hispéanico, haber sido puerta de
entrada para los esclavos
africanos y contar con la fortuna
de que esté latente desde hace
mas de cuatro siglos una cultura
afrocaribefia determinada en
estas urbes portuarias. Las
distintas colaboraciones permiten
al lector comprender la
especificidad cultural de las tres
ciudades estudiadas a partir de

P 247

p. 246: Benito Juarez, Distrito Federal. Foto: Bruno Bresani/Memoria grdfica del Proceso Electoral Federal 2011-2012.

pp. 244 y 245: Jornada electoral, 2012. Foto: Juan Carlos Cruz.

Hybrid Musical Identities in Three Afrocaribbean Ports
procesos que pueden estar

inmersos en la “globalizacion’, la
“transnacionalizacion” y la
« . . L. .

criollizacién”. Sin embargo,

Mario TrujiLLo BoLr1o: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social-Distrito Federal, México
trubolio@ciesas.edu.mx

Desacatos, nim. 42, mayo-agosto 2013, pp. 247-257



248 4

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

también para enriquecer el
analisis, es sugerente el parrafo
que incorporan los autores de la
“Introduccién” cuando se remiten
alo escrito por el novelista
cubano Antonio Benitez Rojo,
en el sentido de que “el Caribe
esy serd un océano cultural sin
fronteras [...] en el cual se
mezclan articuladamente lo
magico y lo cientifico, lo
metafisico con lo epistemolégico,
lo mitoldgico con lo
historiografico” (p. 13). Los
ensayos analizan la nocién de
“circulaciones culturales” con sus
dos posibles significantes: la
llamada “circulacién desde abajo”,
que comprende a artistas,
intelectuales o militantes, con
relaciones translocales familiares,
los que estdn y viven con la
“circulacion desde arriba’, en
la promocién y difusién a gran
escala de producciones
mercantiles llevadas a cabo por
la industria cultural y el turismo.
El apartado I, “La construccién
de lo ‘afro’ en las politicas
culturales”, inicia con el texto
de Christian Rinaudo, titulado
“Lo ‘afro, lo popular y lo caribefio
en las politicas culturales de
Cartagena y Veracruz”. Es un
analisis del programa del
Ministerio de Cultura de
Colombia con sus componentes
y acciones como un plan de las
politicas culturales
contempordneas en un supuesto
rescate de la identidad nacional.
No dice que los antecedentes
estan en la “constriccion de la

ideologia nacionalista del
‘blanqueamiento’ asi como de dar
una visién romantica de las
poblaciones negras e indigenas”
(pp- 41 y 59). El autor hace una
advertencia en el sentido de que
una de las claves para
comprender como se plantearon
los objetivos de inscripcion
cultural de la Cartagena costefa
en el espacio caribefio durante el
siglo xx reside en la pertinencia
y las reformulaciones de
movilizaciones colectivas frente a
la elite local (p. 40). Sefiala que
este proceso que transcurre entre
las décadas de 1940 y 1950, que
cataloga como “el renacimiento
de una versién cultural vertida
hacia el Caribe”, estuvo
conformado por distintos géneros
musicales: el danzén, el son, la
guaracha, la rumba, el mambo,

el chachachd, y més tarde: el
porro, la cumbia, el vallenato y

el fandango. Subraya que varios
de ellos fueron mediatizados por
la industria disquera, el cine

y la radio. Empero, distingue que
hubo otra ola de movilizaciones
antielitistas con actores de la vida
literaria y artistica local que
constituyeron un nucleo
renovador de la actividad cultural
y literaria con la creacién de
fundaciones: el Gimani Cultural,
el Cabildo de Negros de
Getsemani y el Instituto de
Cultura de Cartagena en 2000
—transformado en el Instituto
del Patrimonio y Cultura de
Cartagena en 2003—,

lo mismo que a través de la

revitalizacion de las Fiestas
de Independencia.

En relacién con México, se
remite a la creacion del Consejo
Nacional para la Cultura y las
Artes en 1988 y después la del
Fondo Nacional para la Cultura
y las Artes. Menciona la politica
de descentralizacion cultural a
nivel federal. Retoma el caso del
Instituto Veracruzano de Cultura,
que a su parecer desde su
creacién en 1987 tuvo una
verdadera dinamica de reflexién
y programas que rompian con la
visidn centralista de la cultura,
como la rutina del son comercial
de la radio de los afnos cuarenta
y del cliché “jarocho”: vestido de
blanco y bailando la bamba para
darle presentacion al “folclore
nacional”. A cambio, dice
Rinaudo, emergi6 un grupo que
retomo su relacion historica con
lo “negro” constituido “por
musicos, historiadores y
antropologos, en su mayoria
originarios de la region’, que
buscaron y sacaron del olvido
a viejos jornaleros rurales que
nunca se profesionalizaron, pero
que eran reconocidos en los
antiguos fandangos. Este grupo
se dio a la tarea de programar
encuentros entre jaraneros,
talleres y cursos de musica y
zapateado en Casas de Cultura
del Sotavento; después a la de
renovar conjuntos jarochos y
a difundir un “movimiento
jaranero” (pp. 50-51). Para el
autor, las consecuencias de lo
anterior no son nada promisorias,



Juan Carlos Cruz

MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

RESENAS

pues no queda de ese movimiento
mas que la vision inicial de un
regreso a la tradicion campesina
del Caribe afroandaluz que, en
efecto, contribuyé a fomentar un
nuevo estilo cultural y artistico,
pero que ahora es algo distinto
a la realidad de antano.

Lo mismo sucedi6 con la
revalorizacion del danzén
y del son montuno. Algunos
promotores culturales buscaron
musicos y grupos de la vieja
época, como Son del Clave de
Oro, Moscovita y sus Guajiros,
Quinteto Mocambo y otros, a lo
que se agregaria el acervo creado

Jornada electoral, 2012.

en las décadas de 1980 y 1990 por
los festivales Internacional
Afrocaribefio en Veracruz, el
Internacional Agustin Lara, el del
Son Montuno, y la constitucién
del Centro de Estudios del
Caribe. Ubica dos tendencias en
este proceso: su surgimiento en
el terreno de la investigacion
académica, dedicada a estudiar

la herencia cultural “afro” en el
mundo latinoamericano, y la
diversidad de las influencias

y la creatividad cultural y social
de las sociedades regionales que
a pesar de que no se identifican
como “negras” si reconocen sus

influencias africanas. El balance
de esto no es positivo para
Rinaudo, pues en la actualidad
prevalece la concepcion de la
cultura “como un instrumento
del marketing turistico y mas aiin
en una politica cultural dirigida
no al pueblo sino al elector que se
le da grandes espectaculos de
entretenimiento gratuitos

y pintados con los colores del hoy
partido en el poder” (p. 57).

El segundo ensayo: “Entre el
espectaculo y la agencia. Signos
afrodescendientes y politicas
publicas en Cartagena’, de
Mauricio Pardo Rojas, es un

P 249



250 4

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

lacido analisis histdrico que
transita del siglo xvir al xx en

la busqueda en Colombia de la
raiz cultural del grupo
afrodescendiente y de la
circulacion de signos afro.
Estudia como ya desde el siglo
xvi1I los “bundes” bailes y cantos
de los esclavizados africanos, en
los que participaban indios,
mestizos, mulatos y zambos,
fueron vedados por las
autoridades virreinales de
Cartagena so6lo porque se
dedicaban a tocar, bailar, cantar
y beber hasta el amanecer. Nos
relata cdmo se desarroll6 en el
siglo xv111 la hibridacién cultural
de diferentes grupos raciales y en
particular en la ritualidad publica
festiva —Dia de Reyes, de San
Sebastian, de la Virgen de la
Candelaria, de San Blas, o de los
Esclavos, los dias de carnaval

a principios de la Cuaresma,
Navidad y Fin de Afio—,

asi como “la continuacion de las
fiestas por los cabildos de

las naciones africanas después
de desfilar en comparsas en las
calles de Cartagena y escuchar
misa en el cerro de la Popa” (pp.
71-72). Finalmente la poblacién
negra terminaba en espacios
publicos compartidos y celebraba
al aire libre y al son de los
tambores. Pardo Rojas refiere
que a principios del siglo x1x la
poblacién negra ocupd las
posiciones econémicas y sociales
mas bajas y que estaba confinada
a las peores situaciones de
pobreza y marginalidad en

los arrabales del oriente de
Cartagena. En tiempos de las
alianzas de liberales y
conservadores las practicas
festivas de los afrodescendientes
fueron reprimidas, ya que
“dejaron de ser vistas por la
clase dominante con cierta
condescendencia y pasaron a
ser consideradas signos de
barbarie y atraso”. Los desfiles
de comparsas con musica de
tambores de los barrios s6lo
aparecieron en las festividades
publicas de manera marginal en
los desfiles patrioteros oficiales.
No obstante, en los desfiles de la
poblacién afrodescendiente y en
las fiestas de diciembre estuvieron
presentes los “fandangos con
cantadoras que improvisaban
coplas al ritmo de tambores”

(p- 74).

El autor indica que a principios
del siglo xx la musica cubana
ingresé a Cartagena en las clases
medias y altas “vestida de
orquesta y de baile de saléon” y
en la década de 1920 se hizo
sentir a través de partituras,
cilindros y fonégrafos con una
diversidad de ritmos, como el
danzon, el porro, el son, el
changiii y los picos. Los negros
colombianos aprendieron de los
obreros cubanos y formaron
sextetos para tocar sones y
changiiies que no tardaron en
extenderse a los barrios citadinos
de negros. Pero los formatos
orquestales internacionales
condujeron a que las musicas
afrodescendientes cartageneras

y costefas de tambores
vernaculos originales fuesen
reemplazadas por la bateria y la
percusion cubana de bongos,
tumbadoras y timbales. La
conclusion de Pardo Rojas es que
en la década de 1930 “las musicas
afrodescendientes cartaginesas y
costefias fueron vertidas a
formatos cosmopolitas, en los que
‘lo negro’ quedaba como una
referencia anecdética exdtica”
(p. 77). Lo interesante de este
estudio histérico de larga
duracion es que desentraiia
el radicalismo folclérico y el
realismo social mulato en la
segunda década del siglo xx, asi
como la banalidad mediatica
y el mercantilismo que sofocan
las fiestas populares que aun
tienen contenidos musicales
afrodescendientes. Una muestra
de ello fue el movimiento
cultural de la década de 1980 en
Getsemani, barrio legendario
de Cartagena y de movimientos
sociales que han concentrado
su trabajo en el fortalecimiento
cultural y lo lingiiistico del
palenque. Pardo Rojas afirma que
en pleno siglo xx1 la presencia
de los afrodescendientes en las
ciudades, en el litoral, en las islas
y en los barrios no deja de recrear
las précticas culturales en
su lenguaje, en sus formas
sociales, en sus fandangos
o cumbias, en sus porros, en
su salsa, en su champeta.
Lorraine Karnoouh colaboré
con el articulo “Lo ‘afro’ en el
imaginario nacional cubano



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

RESENAS

y el contrapunteo caribeno entre
La Habana y Santiago de Cuba”
Menciona que en Cuba la nocién
de lo “afro” y su uso como
categoria de identidad social
pueden entenderse dentro de la
propia formacion sociohistérica
de la comunidad social cubana
protagonizada por los esclavos,
los obreros negros y los mulatos.
En este contexto, el ideal del
mestizaje positivo y el
cuestionamiento a la legalidad
segregacionista tienen que ver
con el discurso de la elite criolla
habanera en términos de “patria’,
mas adelante con su reclamo final
de la “independencia’ y después
con una ficticia unidad nacional
en la que se imbrican blancos,
negros, mulatos, esclavos
liberados y terratenientes.
Empero, la autora asegura que
en la construccion del
Estado-nacion cubano estuvo
presente la exclusion del “negro”
y que sélo la alteridad negra se
incorpora a la identidad cubana
siempre y cuando se mantenga
el sentido paternalista, en el que
no deja de predominar una
jerarquizacion entre la alta
cultura y el folclore. En la década
de 1930 prevalece en la isla el
auge del afrocubanismo con la
figura de Nicolas Guillén y la
revalorizacién del caracter
mulato de la identidad cubana.
Una empresa pionera en el tema
es la Sociedad de Estudios
Afrocubanos. Con la Revolucién
de 1959 se intent6 “poner fin a
todo vestigio de discriminacién

racial” y dar “solucion definitiva
del problema negro”. Sin
embargo, en pleno proceso
revolucionario “se sigui6 llevando
a la politica cultural una
propuesta unificadora con
enfoque folclorista, heredada de
la Republica y su legados”, 1éase
Conjunto Folcldrico Nacional

y Museo de Guanabacoa, y la
musica y las danzas religiosas se
rescataron en sus dimensiones
estética y artistica. Karnoouh
seiiala que se movilizé lo “afro”
como argumento politico en el
ambito del internacionalismo.
Por otro lado, la autora ve el
simbdlico caribefio desde la
metafora del contrapunto, sobre
todo en dos ciudades cubanas:
La Habana —centro politico-
administrativo y sus instituciones:
Conjunto Folclérico Nacional, la
Casa de Africa, el Centro Cultural
Africano Fernando Ortiz—y
Santiago de Cuba, donde surgi6
el imaginario cubano, es decir,
“lo cubano”, asi como los
intercambios de los santiagueros
con los franceses e ingleses
—con migraciones de haitianos
y jamaiquinos— en el Caribe y la
ciudad “afro’, al igual que con los
mitos fundacionales de la nacién
cubana mestiza. De ahi que esta
ciudad haya sido la sede del
Festival de las Artes Escénicas
de Origen Caribefio en 1981,
conocido como Festival Caribe
en 1983. No hay que hacer a un
lado el significado del Carnaval
de Santiago, con sus desfiles, su
conga y comparsas. Hay un

aspecto que vale la pena retomar:
en el contrapunto se juega la
contradiccion fundamental de
la relacion con lo “afro” de Cuba,
considerado todavia, a pesar de
todo, como un elemento de
alteridad, pero también como
simbolo de la autenticidad, de
lo propio, de lo cubano (p. 108).
El apartado II,
“Mercantilizacion y puesta en
escena’, inicia con el texto de
Ricardo Pérez Montfort: “Postales
de las Antillas. Estereotipos y
negros en la imagen comercial del
Caribe, 1900-1950”. De entrada,
el historiador de la cultura hace
notar que en muchas postales “las
referencias visuales e imaginarias
de quienes la promovieron y
comercializaron se limitaron a
solo cinco aspectos: el paisaje,
la sensualidad de las mujeres
mulatas y negras, la
infraestructura portuaria y
hotelera y sus ritmos musicales
de clara influencia africana”
(p. 115). El autor se ubica entre
el fin del siglo x1x y todo el xx
para estudiar “algunas vertientes
y perspectivas extranjeras que
contribuyeron a armar y difundir
una idea estereotipada del Caribe,
algunas veces infestada de
racismo y otras de simple
ignorancia pero todo para utilizar
a las postales como un vinculo
del simple comercio y la
transaccion” (p. 118). Al venir los
tormentosos aires nacionalistas
y a fin de diferenciar las
especificidades locales para que
los discursos exaltaran el orgullo

P 251



252 4

Luis Enrique Aguilar/Memoria grdfica del Proceso Electoral Federal 2011-2012

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

San Cristdbal de Las Casas, Chiapas, 2012.

regionalista, Pérez Montfort
destaca que inclusive comenzaron
a emerger los términos
subregionales, como “lo cubano’,
“lo santiagueilo’, “lo jarocho’, “lo
barranquillero” o “lo cartaginero”.
No obstante, cuestiona que en los
discursos estatales de corte
popular-oficial de los afios
cuarenta y cincuenta se advierta
un desconocimiento de la historia
compartida, precisamente, en tres
vertientes de sus raices
civilizatorias: la indigena, la
hispana y la africana. Pese a

lo anterior, encuentra las claras
semejanzas “que podian
evidenciar los origenes culturales

comunes en el drea caribefa y los
ricos ejemplos pueden ser en el
fandango y sus manifestaciones
festiva y popular con musica,
danza y lirica” (p. 126).

El trabajo presenta otra tesis de
la que se dice que “muchos
creadores de los estereotipos
caribefios tendieron a unificar y,
a la vez, a diferenciar, gran
cantidad de variantes en materia
de expresion cultural popular que
por demds recurren a su
simplificacion precisamente por
vender un concepto, una
trayectoria, una imagen” (p. 127).
Esto ha resultado asi en gran
medida por el auge que ha tenido

el Caribe como destino turistico,
con sus estereotipos banales de
expresion cultural popular y en
donde se retinen la experiencia
vacacional, los intereses de
comerciantes y los empresarios
locales y extranjeros. La postal
por si misma y en “su mensaje
breve y su imagen de impacto
permitié comunicar una vision
compactada del mundo caribefio”,
que ademas “ayud¢ a reducirlo

y a construir su dimensién
esterotipica en pinturas,
fotografias y grabados de un
mundo caribefio idealizado’, y

lo mismo ocurrié en el caso

de la litografia y el grabado, como



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

RESENAS

lo mostraron los cubanos Victor
Patricio de Landaluze y Miguel
de Villa en el libro Tipos y
costumbres de la Isla de Cuba,
aparecido en 1881. A decir de
Pérez Montfort, la fotografia que
ya aparece en 1840 en Cuba,
México y Colombia capt6 las
geografias exdticas y tropicales,
pero su accién misma no dejo

de tener una version parcial de la
realidad y una funcién comercial.
Resalta en este sentido lo
realizado por artistas y fotégrafos
extranjeros y locales que ofrecian
materiales visuales dirigidos a
una estimulacién de imaginarios.
Son varios los ejemplos: en
Cartagena de Indias las llamadas
“palenqueras” exaltando su
vestimenta florida, en Veracruz
los “jarochos” que cantan y bailan
sus sones con sus guayaberas
blancas y las mujeres con sus
trajes de fiesta pretendiendo
mostrar un cuadro tipico del
folclore local.

El articulo de Peter Wade,
intitulado “La mercantilizacién
de la musica ‘negra’ en Colombia
en el siglo xx”, es un balance
sobre lo que ha sido la
mercantilizacién y el consumo
de la musica y artistas negros.

Se refiere a la trascendencia que
tuvieron en el siglo pasado los
productos culturales de corte
popular vendidos en infinidad

de ciudades, como las de América
Latina, asi como la difusién
masiva de supuestas “rumbas”

en cintas cinematograficas
producidas en los estudios de

Hollywood. Aunado a lo anterior,
el estudio profundiza en el
impacto que tuvo en la cultura
la industria disquera y la
comercializacion temprana de

la musica en Colombia. Detalla
lo que fue el fenémeno llamado
“afro’, que se convirtié en una
empresa impulsada por el
mercado transnacional o
globalizante a través de la febril
actividad de la disquera rca
Victor y Brunswick de buscar
talentos. Respecto de Colombia
se remite al caso de Jorge Afiez,
que grabo bambucos en Nueva
York, pero también boleros y
rancheras. Este proceso es
catalogado por el autor como

un eclecticismo musical y un
oportunismo comercial por parte
de los arreglistas que
representaban los intereses de las
disqueras. Advierte lo que fue la
emergencia de la cumbia, el porro
y otros estilos costeios —de
evocaciones negras— que
tuvieron auge en las décadas de
1940 y 1950, y que Cartagena y
Barranquilla fueron los centros
de mayor esplendor de la musica
costeiia. También se retoma el
papel jugado por disqueras
nacionales como Fuentes,
Tropical y Atlantic. Wade nos
ofrece una visién sobre la
importancia de las radiodifusoras
colombianas en la difusion de la
musica costefia. Me parece que
deberia profundizar més sobre
este aspecto en investigaciones
posteriores, pues para esos afos
la radio fue, mas que el cine,

el medio principal, no sélo

para promover y vender las
producciones discograficas,

sino para fomentar un producto
cultural para las mismas clases
subalternas. A la pregunta de
squé tan negra era la musica
costefia colombiana comercial?,
Wade trata de responder que esa
musica negra se convirtio en
vanguardista al simbolizar la
tradicion y autenticidad de la
cultura colombiana, y porque a
su vez “simbolizaba la excitacion
y las libertades sexuales”.

El sexto articulo del libro
corresponde a Nahayeilli Judrez,
que estudia “Lo ‘afro’ en las
industrias de la musica y el cine:
el caso afrocubano en México”.
Bien dice la autora que la
circularidad de lo “afro” y lo
afrocubano en las ciudades de
México y Veracruz no es
comprensible en el siglo xx si no
se toman en cuenta los medios
de comunicacién y las empresas
musicales transnacionales. Judrez
afirma que se grabaron 319
danzones en acetatos de las
disqueras Columbia y Rca Victor,
y que el son cubano, la guaracha
y la conga fueron introducidos
por la produccién de discos de la
industria de la musica —que
obtuvo ganancias millonarias—,
bien aceptados en la capital
mexicana y, desde luego, como
musica de fondo de las comparsas
de carnavales de Veracruz. Es
cierto, todo esto ya se ubica en
una época caracterizada por una
fuerte interinfluencia musical y

P 253



254 4

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

de la industria del espectaculo
presente en la radio del hogar, en
el cabaret con orquestas, en los
teatros con presentaciones de
rumberas y en los salones de baile
con musicos que amenizaban en
vivo a los que acudian distintos
sectores de la sociedades
capitalina y porteia. Habria que
anadir el gran influjo posterior
de las primeras radiodifusoras
como la XEW, que promovia a
musicos y cantantes afrocubanos
con el bolero, el son y el mambo.
La lista no deja de ser larga:
Damaso Pérez Prado, Miguelito
Valdés, Ignacio Villa “Bola de
Nieve” y Rita Montaner. Lo que
asevera la autora resulta sugerente
en el sentido de que la rumba se
incorpord a los repertorios
musicales de las obras de teatro y
en el marco escenografico fueron
representados personajes como el
negro y la mulata. Es importante
advertirlo, pues estos estereotipos
fueron adaptados de manera mas
sofisticada a la gran industria
cinematografica mexicana de la
década de 1940. Judrez retoma en
el melodrama promovido por la
industria cinematografica
mexicana las tres vertientes de
origen cubano con sus distintos
ritmos, que Carlos Monsivais
defini6 de manera magistral: el
populismo de barriada, el género
de las cabareteras y el género del
amor familiar. Después de hacer
un notable repaso de los
melodramas de cabareteras
protagonizados por las rumberas
cubanas en cintas como Venus de

fuego, Mulata, Pervertida, Delirio
tropical, Victimas del pecado o
Qué bravas son las costerias, la
autora logra diferenciar los
estereotipos mds representativos
de las mulatas y negras en la
“época de oro” del cine mexicano
(pp. 171-173).

Freddy Avila desarrolla
el articulo “Lo ‘afro’ en el
discurso turistico de Cartagena:
subexposicion y sobreexposicion”.
Al observar a Cartagena de Indias
a través de guias turisticas,
folletos, catalogos, libros
ilustrados y paginas web, con
antecedentes y fuentes tedricas
para respaldar su investigacion,
Avila nos ofrece algunas
conclusiones de sus pesquisas.
A partir de la utilizacién de la
metafora “subexposicion y
sobreexposicién” nos dice que lo
“afro” para el discurso y practica
turisticos es solo algo que vende,
una mercancia, que también
se comercializa la ciudad de mar
como Primer Centro Turistico
de la Republica, como un
Patrimonio Histdrico y Cultural
de la Humanidad, un Distrito
Cultural, sede del IV Congreso
Internacional de la Lengua
Espafiola, del Festival
Internacional del Cine de
Cartagena de Indias, el Hay
Festival de Cartagena y otras
lindezas, como el Concurso
Nacional de Belleza. Avila plantea
que en la definicion de “turismo
cultural” no encuentra
necesariamente respaldo en que
Cartagena haya sido declarada

Patrimonio Histdrico, sino
porque no esta representado
el bagaje cultural de la poblacién
negra que aparece en el discurso
turistico local, en cuanto a
ofertar turisticamente barrios
como San Diego y Getsemani,
“este ultimo de interés historico,
pues ahi fue donde se gestd la
Independencia de Cartagena,
lidereada por muchos negros
y mulatos que vivian en el lugar”
(p. 203). El discurso turistico no
incluye la condicion de los negros
segregados por habitar
extramuros de la muralla.
Asimismo, destaca que las
llamadas “palenqueras” con el
oficio de comerciantes —mujeres
que llevan una palangana con
frutas en el recorrido de calles—
es un simbolo sobreexpuesto en
el discurso turistico, pues pierde
contenido como resultado de la
fijacién proyectada sobre su
cuerpo negro. En sus
conclusiones, el autor advierte
que los elementos culturales
“afro” en su nueva condicion
sobreexpuesta no hacen sino
confirmar su instrumentalizacién
y la légica mercantilista que
anima a los diferentes agentes
que operan el sector turistico.
La reflexion sobre el lugar de lo
“afro” debe hacerse sobre
principios de participacion
democritica y de responsabilidad
social en el terreno mismo de
la planificacion de las politicas
publicas.

En cuanto al apartado III, “Los
actores de la circulacién cultural’,



Juan Carlos Cruz

MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

RESENAS

Stefania Capone presenta su
trabajo “Conexiones ‘diaspdricas’
redes artisticas y construccion de
un patrimonio cultural ‘afro”.

De entrada, anota que el debate
acerca de los procesos de
institucionalizacién y
patrimonializacién de elementos
culturales tiene que prescindir

de un anilisis de la circulacién de
ideas en las que estén implicitos
los intercambios y las influencias
mutuas entre Africa y la llamada
“diaspora negra”. Asi, ubica su
objeto de estudio en la
circulacion de intelectuales

y artistas negros entre Estados
Unidos, el Caribe, Brasil y Africa.

Protestas antipefia, 2012.

Realiza un recuento de
movimientos artisticos a partir
del Harlem Renaissance con sus
presentaciones en el Apollo
Theatre y el Cotton Club, asi como
de la significativa influencia
alcanzada en la renovacién de

las artes negras con base en la
herencia afroestadounidense
sobre los militantes del
nacionalismo cultural de las
décadas de 1960 y 1970

(pp- 218-219). Respecto de la
actividad dancistica, Capone se
centra en lo que ella denomina
“patriarcas de la danza artistica
negra’: Katherine Dunham y
Pearl Primus. Si bien, la actividad

de Dunham para la autora
“ejercio la influencia mas
profunda sobre la historia de

la danza negra” e inaugurd la
metamorfosis que ésta ha sufrido
al entrar en contacto con las
culturas que los africanos habian
encontrado en Estados Unidos.
En tanto, de Primus resalta su
contribucion al establecer los
parametros para la realizacién de
las danzas nacionales africanas al
estandarizarlas desde sus propias
investigaciones dentro de la
“didspora negra”. Otro aporte

de este trabajo es el recuento de
la trayectoria de Abdias do
Nascimiento —actor y

P 255



256 4

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

dramaturgo brasilefio, militante
politico de la causa afrobrasileia
desde el Frente Negro Brasilefio
y a partir de su labor en el
Congreso Afrocampineiro,
fundador del Teatro Negro y el
Teatro Experimental do Negro
en S3o Paulo— como uno de
los constructores de un
patrimonio cultural “afro”. Mont6
y actud en obras con base en una
dramaturgia negra, con
personajes negros centrales,
no como actores relegados a
papeles comicos subalternos.
Una contribucién especialmente
interesante de Stefania Capone
es aquella que enfoca el sentido
de que la construccion de la
tradicién de la coreografia
negra resulta de las intensas
interacciones entre informan-
tes, intelectuales y artistas,
quienes circulan e intercambian
sus teorias de un continente a
otro. Su planteamiento final es
muy sugerente: la danza, como
expresion del ritmo organico
ancestral, llega, entonces, a ser
el locus principal de la memoria
y de la cultura africanas.
Bernardo Garcia Diaz titul6
su ensayo: “El puerto de
Veracruz, cabeza de playa de la
musica cubana”. En él hace un
raudo recuento historico de las
raices del cubanismo en el
principal puerto novohispano:

el chuchumbé se extiende por las
calles de Veracruz en 1776 como
un baile que haria furor entre
negros, mulatos, soldados,

marinos y, en definitiva, el
pueblo llano. Se dice que se
bailaba con meneos, zarandeos,
manoseos y abrazos hasta dar
vientre con vientre [...] sus
versos, que se burlan de los
religiosos y de la muerte y se
regocijan en ligar la sexualidad
con cosas santas (p. 247).

Perfila lo que para él es una
singular impronta afrocubana,
que ningun otro puerto de
Meéxico tendria. Sus tesis son:

1) Veracruz admitio a los
“secuestrados” de Africay
muchos de ellos llegaron para
quedarse en este puerto; 2) la
presencia de la poblacién
afrodescendiente persistira
después del final de tiempos
coloniales y la marca mulata se
prolongard claramente al menos
hasta la primera mitad del siglo
xX. Un tema interesante en el
trabajo de Garcia Diaz es ubicar
el flujo migratorio entre Cuba

y Veracruz para conocer la rica
vida cultural asociativa. Sefiala
que ha tenido un lugar especial
el danzén y que en 1881, un afio
después de la fecha de su
aparicion, “ya sonaba en la Plaza
de Armas de Veracruz, tocado
por la banda municipal, el
danzo6n denominado Malaca”
(p. 250). Hay que encontrar la
transculturacion a través del mar
en los artesanos emigrados,
fabricantes de puros, apasionados
en tocar instrumentos musicales,
como el contrabajo, los timbales,
el violin y el clarinete, e incluso
conformar grupos orquestales.

A inicios del siglo xx en los bailes
que se hicieran en el Centro
Recreativo de Obreros, las
orquestas de Severiano Pacheco
y “Albertico” Gomez estuvieron
constituidas por 12 maestros
artesanos que no solo tocaban
danzones cubanos, sino también
de factura jarocha.

Al leer a Bernardo Garcia Diaz
se comprende mejor el significado
del cubanismo en la cultura
mexicana actual. Indica que
proviene de mediados de la
segunda mitad del siglo xx con
el legendario grupo Acerina y su
Danzonera y sus presentaciones
en el Salén México. Lo mismo
puede decirse en relacion con
el son y sus representaciones en
cuartetos, sextetos y septetos,
como el Trio Matamoros, la
Estudiantina Sonora Matancera
y el Sexteto Bolofia, que en México
fueron escuchados en discos de la
RCA Victor y en las radiodifusoras
del puerto de Veracruz: la xgv,
“Eco de Sotavento’, y la XETF,

“La Voz de Veracruz”. Sin tapujos,
el autor asevera que Veracruz se
convirtio en la patria de la musica
cubana por excelencia y en la
cabeza de playa para proyectarla
al resto del pais. Sus ejemplos son
completamente veridicos en la
trascendencia que tuvieron grupos
y artistas, como Son Clave de Oro,
Manuel Peregino con su Trio
Caribe, después el Trio Peregrino,
Tona “la Negra’, Mario Ruiz
Armengol, Pedro Dominguez
Moscovita y “Giiicho” Iturriaga.
Bernardo Garcia Diaz dedica un



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

RESENAS

ultimo apartado a la “época de
oro” de la musica cubana en
Veracruz. En la década de 1950 se
vive en el puerto lo que define
como “verdadera fiebre de musica
afrocubana”. Son los tiempos

de los conjuntos que tuvieron
trompetas, cantantes, congas y
bongds, un tres y un bajo, como
fueron Tropical de Veracruz,
Tropical Copacabana, Anacaona,
Cienfuegos Caribe y Siboney.
Ademas, hubo espacio para
danzoneras como la de Los
Chinos Ramirez, Alma de
Sotavento y la Villaverde, entre
otras; para el bolero cubano con
distintos trios veracruzanos y

de corte antillano, “el Negro”
Peregrino, hermanos Cantarell;
también para las sonoras, como
la Veracruz, Sotarrivas; para el
mambo, con la presencia de
Damaso Pérez Prado y Memo
Salamanca; para las grandes
orquestas cubanas en el puerto,
como la de Benny Moré. Garcia
Diaz concluye con lo realizado
en los dltimos 20 afios. Le
entusiasma el relevo generacional
con grupos de soneros nativos y
de son montuno, y advierte que
estan presentes y son almas
mexicano-caribefas que

deambulan todavia por la costa
veracruzana exclamando en sus
interpretaciones musicales que
“no muera el son”.

El pentltimo articulo del libro
es de Kali Argyriadis y lleva por
titulo “De instructores, asesores
y promotores: redes de artistas
cubano-veracruzanos y
relocalizacion de repertorio
afrocubano”. La autora logra
diferenciar lo que actualmente
es la circulacion de artistas
veracruzanos con una tradicion
cultural afromestiza, cuyo
repertorio musical y coreografico
es testimonio de las distintas
etapas de transnacionalizacion
de la musica cubana que se forjé
en la isla, en Nueva York, el puerto
jaracho y la ciudad de México. Nos
advierte de esa nueva generacion
de musicos de Veracruz y de
Xalapa y de los promotores
culturales cubanos que se
imbrican en las interesantes redes
rituales —con la santeria como
practica religiosa presente el Dia
de Brujos en Catemaco en la
region de los Tuxtlas— y las
practicas artisticas de profesores
cubanos en la Escuela de Arte de
La Habana y su interaccién
cultural con nuevos significados

locales, como el ejemplo con
analisis etnograficos y culturales.
El ultimo articulo del libro es

de Edgar J. Gutiérrez Sierra:

“Los cabildos de negros en
Cartagena de Indias” Es un aporte
enriquecedor, pues encuentra las
raices de la cultura afro-
descendiente precisamente en

la detenida indagacién histdrica
en el entorno de lo que fueron los
cabildos negros en Cartagena de
Indias y sus practicas de
resistencia con su mundo religio-
so, sus tradiciones dancisticas

y ceremonias. Asimismo, incluye
la reconstruccion histérica, la
presencia social, politica y sobre
todo cultural del cabildo de negros
como imaginario social en las
fiestas de la Virgen de la
Candelaria y en los carnavales

de Semana Santa. No por nada
su enfoque se centra en el barrio
popular de Getsemani, cuna de
intelectuales, folcloristas, poetas
y coredgrafos con ascendencia
africana que hoy en dia tiene el
poder de convocar a varios
grupos afrocaribefos de
Cartagena y de otras regiones
costefias de Colombia.

b 257





