
4 185 Aplicando el concepto 
wittgensteiniano de “ver 
como” desarrollado en la 

segunda parte de las Investigaciones 
filosóficas, podemos describir nuestras 
maneras de ver el petróleo como 
“perspectivas”. Éstas son múltiples y no 
se dejan ordenar ni clasificar. 
Ofrezcamos algunos ejemplos de 
frases que se refieren a las perspectivas 
de ver el petróleo “como algo”. Si 
vemos el petróleo como una sustancia 
química, lo describiremos como un 
compuesto químico complejo 
formado de partes sólidas, líquidas y 

gaseosas. Por una parte, los hidrocar-
buros (carbono e hidrógeno) y 
pequeñas porciones de nitrógeno, 
azufre, oxígeno y algunos metales. 
Pero si vemos el petróleo desde una 
perspectiva “geohistórica”, habrá que 
tratarlo como un producto que 
proviene de la degradación química de 
los cuerpos de los dinosaurios 
exterminados durante la quinta 
extinción a finales de la era cretaica 
hace 65 millones de años. Se lo halla 
en forma natural en depósitos de roca 
sedimentaria y sólo en lugares donde 
hubo mar. Ver en el petróleo una 
materia prima nos sitúa en la 
perspectiva geográfica y económica. 
Observamos por ejemplo que existen 
actualmente en el mundo 33 yacimien-
tos petroleros de alta producción y 25 
de ellos se encuentran en Medio 
Oriente, vale decir en un área inferior 
a 1% de la superficie terrestre. 

Saúl Horacio Moreno Andrade, 2008
Dilemas petroleros. Cultura, poder y trabajo  
en el Golfo de México 

ciesas, México, 413 pp.

Consideraciones sobre cultura 
petrolera en el sur de Veracruz:  

una discusión

Witold Jacorzynski

Considerations on Oil Production Culture in the Southern Veracruz:  
a Discussion

Witold Jacorzynski: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social-Golfo, Xalapa, Veracruz, México

witusito@yahoo.com.br

Desacatos, núm. 35, enero-abril 2011, pp. 185-189



3186 

reseñas	 Desacatos	 enero-abril 2011

cual el autor nos proporciona su 
descripción de la “devastación”. Lo 
subjetivo aparece en la periferia para 
permanecer en la periferia.

•••

Ahora pasemos a la parte central del 
libro, lo que el autor llama “el hilado 
teórico-conceptual” con que intenta 
cubrir la vida de los obreros petrole-
ros en Agua Dulce durante la “etapa 
heroica” (1935-1960), la “etapa 
dinástica” (1961-1990) y la “etapa de 
entrega” (1991-2000). El autor define 
sus conceptos clave: corporativismo 
patrimonialista, poder y dominación, 
orden y legalidad, legitimidad, 
sociedad civil, cultura política, 
autoritarismo, democracia, trabajo. 
En su marco teórico propone utilizar 
lo que llama enfoque “histórico-se-
miótico”, o sea, un estudio de 
significados a través de la historia. 
Ahora, me parece que el fundamento 
conceptual y teórico se puede 
presentar como una conjunción de 
dos tesis. La primera es conceptual y 
propone trazar una distinción entre 
tres conceptos clave: “poder, cultura 
y trabajo en los espacios locales 
petroleros” (p. 39). Otros conceptos 
mencionados arriba son complemen-
tarios y sirven para aclarar el 
contenido de estos tres. La segunda 
tesis es teórica, versa sobre las re- 
laciones entre los tres conceptos  
referidos y anuncia que el poder 
político muda al son de los cambios 
en el poder político y la cultura. El 
contenido exacto de esta tesis no me 
queda muy claro. Quizá la cita clave 
sea: “La relación entre la cultura y el 

Saúl Horacio Moreno Andrade echa 
al petróleo una “mirada antropológi-
ca” en su libro Dilemas petroleros. 
Cultura, poder y trabajo en el Golfo de 
México. Lo ve desde una perspectiva 
social y nos invita a analizarlo 
utilizando el marco teórico de las cien-
cias sociales. El autor se aburre con las 
fronteras fijas entre las disciplinas 
sociales y las fusiona en un crisol 
elegante: salta de un enfoque 
sociológico teórico encarnado en el 
vocabulario conceptual e intuiciones 
de Max Weber, a un enfoque 
diacrónico o la historia de una 
localidad petrolera, Agua Dulce, 
Veracruz. Describe cómo la produc-
ción de petróleo ha transformado la 
política y la cultura de la región, para 
finalmente traer a cuento una etnogra-
fía de la devastación ensalzada por 
una historia de esta historia, o sea, el 
relato de cómo se conectó, convivió y 
realizó su trabajo de campo entre los 
obreros petroleros. El libro está 
preñado de comentarios interesantes 
que atañen también a la economía y a 
la ciencia política. En pocas palabras, 
el partidario de cada una de tantas 
disciplinas sociales, artificialmente 
definidas y clasificadas, encontrará en 
este libro algo interesante. 

Más aún, Saúl Horacio se pone a sí 
mismo en la escena, rompe con los 
relatos esquemáticos y aburridos, y con 
el estilo impersonal de los cientificistas 
y positivistas, para usar una expresión 
de Heidegger, en el lenguaje de man- 
“se…”. En el mundo “se”, se vive, se 
come, se analiza, se induce, se reduce y 
se deduce, se sacan conclusiones, se 
corroboran las hipótesis. Pero el libro 
está libre de la tiranía del “se”, está 
escrito de manera bonita y elegante, y 

en gran parte en la primera persona 
singular. El autor nos habla de manera 
viva sobre las experiencias, pasiones y 
aventuras que lo empujaron a 
envolverse en el estudio de la produc-
ción petrolera. Tomemos como 
ejemplo “la situación familiar”:

El taller de la casa paterna era un 
pequeño museo en donde las herra-
mientas convivían con pinturas alu-
sivas a la expropiación petrolera 
(don Lázaro Cárdenas y la bandera 
nacional de fondo), al triunfo de la 
Revolución Cubana (un “Che” Gue-
vara con la leyenda: “Lo matamos, 
ahora es inmortal, tiemblen los 
conformes con el falso orden 
actual. Ellos cosecharán el miedo, a 
nosotros nos pertenece el ejemplo 
del hombre”) y al predominio de la 
razón sobre el fanatismo religioso 
(un cuadro donde lamenta la 
muerte del filósofo inglés Bertrand 
Russell). Todas elaboradas por mi 
padre en su lucha por convencer a 
propios y ajenos de que la verdad 
científica es la base de la liberación 
humana y social de las cadenas de 
la dominación ideológica del 
capital y la religión. Compartía con 
Russell la idea de que el comunis-
mo era otra de las grandes 
religiones del mundo (p. 26).

Las referencias a diferentes personajes 
orientadores nos enseñan el carácter 
especial de una atmósfera creada por 
los sueños de un “librepensador”, el hijo 
de un anarcosindicalista. Sólo en los 
sueños, el Che Guevara, un guerrero 
comunista, y Bertrand Russell, un 
crítico ferviente del comunismo, se 
encuentran colgados sobre una sola 
pared. Estas citas son inolvidables pero 
lamentablemente desaparecen del texto 
para volver en el último capítulo, en el 



4 187 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 reseñas

trabajo está mediada por la interac-
ción entre los agentes a partir de las 
relaciones de poder” (p. 67).

Pasemos al análisis de la primera 
tesis. Las preguntas que tenemos que 
plantear son: ¿cuál es el estatus lógico 
de estos conceptos?, ¿poseen el 
carácter emic o etic? El autor no tiene 
duda de que los conceptos en cuestión 
son construcciones conceptuales, más 
bien que las palabras que circulan en el 
flujo de la vida de los aguadulceños. 
Moreno los define en términos 
técnicos, siguiendo básicamente a tres 
autores: Weber y Foucault (poder 
político), a Foucault (trabajo) y a 
Geertz (cultura petrolera). Estos 
términos cumplen el papel de variables 
cuyos valores quedan definidos dentro 
del contexto petrolero de Agua Dulce a 
lo largo del tiempo. 

La segunda tesis describe el cambio 
de los valores de una variable, mientras 
cambia el valor de la otra. Por ejemplo, 
el poder político “transita” de 
“autoritarismo” a “democracia”; la 
“organización de trabajo” se “reestruc-
tura” desde las tecnologías menos 
avanzadas hasta las más avanzadas, 

desde la organización enfocada en el 
“corporativismo y sindicalismo” hacia 
“una nueva organización basada en el 
mercado”; la cultura, en cambio, 
“evoluciona”, aunque más tenazmente: 
“La reestructuración no puede 
pensarse sin la transición y viceversa. 
Pero la trayectoria de ambas está sujeta 
a los cambios que puedan operarse en 
el nivel cultural de la realidad social. 
La cultura demuestra una resistencia 
frente a la innovación política o 
laboral” (p. 77).

Conocemos este enfoque de 
muchos trabajos sistémicos de corte 
sociológico. El autor puede a partir de 
ellos llegar a ideas interesantes y 
profundas, como ésta: “Lo que 
muestra que no son los actos de 
voluntad, como el pronunciamiento 
de una nueva cultura laboral o la 
reforma del Estado, los que van a 
transformar al país, si no se conside-
ran seriamente los elementos de senti-
do que conforman las tradiciones 
políticas o laborales” (pp. 77-78). O 
ésta sobre la estructura fractal de los 
espacios privados y públicos entre 
empresa, sindicato y familia:

Además, la cultura petrolera en los 
espacios privados e íntimos repite 
las figuras del espacio público. […] 
El machismo, el alcoholismo, la 
violencia intrafamiliar son parte de 
la reproducción de la cultura 
petrolera en los espacios de la 
reproducción social. Existe pues, un 
puente entre los mundos simbólicos 
de la empresa, el sindicato y la 
familia (p. 81).

La última idea por sí sola, dicho sea de 
paso, bastaría para escribir un segundo 
libro sobre el tema, pero el autor no se 
detiene a ver las semejanzas entre 
diferentes espacios de vida, sigue firme 
con su intento de comprender y 
explicar. Como dicen los anglosajones: 
“so far, so good”, sin que avancen 
necesariamente too far. El mejor 
apoyo que se puede ofrecer al autor, 
al alabarlo, es criticarlo. Creo que el 
talón de Aquiles del trabajo que nos 
regala Saúl Horacio está en algunas 
nociones teóricas o en lo que llama el 
“hilado teórico-conceptual”. No quiero 
decir que el autor cometa errores o que 
incurra en falacias que son insupera-
bles, sino que tal vez acepta una 
perspectiva que no le permite hacer 
con su material lo que podría hacer. 
Además, la perspectiva que sigue está 
en boga entre varios estudiosos. 

El primer concepto que causa 
mucho ruido es el de “poder”. En 
primer lugar está la obsesión de definir 
palabras como “poder”, “libertad”, 
“democracia”, etcétera. Las definiciones 
de estos términos, que por su 
naturaleza se encuentran en circulación 
en muchos contextos, o lo que 
Wittgenstein llama “juegos de lenguaje”, 
quedan fuera de su contexto a la hora 
del análisis. Al ser definidos empiezan a Chicontepec, Veracruz, 2008.

Á
ng

el
 M

on
te

ro



3188 

reseñas	 Desacatos	 enero-abril 2011

agonizar. El autor los caracteriza a su 
manera y ofrece una definición a cada 
uno como si diferentes peces fueran 
especímenes, o sea, miembros de la 
misma especie. Esta manera de ver las 
cosas me parece demasiado optimista. 
¿Qué tal si el pescador sacara un 
montón de peces de entre los cuales 
cada pez fuera un representante de una 
especie única? ¿Qué tal si lo que 
aparenta ser una sola especie de 
conceptos, unidos por un solo nombre, 
se vuelve un conjunto de especies 
distintas, unidas, aparentemente, por 
un solo nombre? En realidad, hablamos 
de múltiples poderes: poder de un 
monarca, poder de un avión, armas de 
alto poder, Dios todopoderoso, carta 
poder, etcétera. Moreno promete no 
causar ruido y limitarse a sólo una 
acepción: el poder político. En el 
primer capítulo de su libro parte de la 
definición weberiana de poder: 
“significa la probabilidad de imponer la 
propia voluntad, dentro de una relación 
social, aun contra toda resistencia y 
cualquiera que sea el fundamento de 
esa probabilidad” (Weber, 1992: 43). El 
primer error que encontramos no viene 
del autor sino del traductor de Weber: 
José Echavarría. La “probabilidad” nos 
remite a un concepto que conocemos 
del cálculo de la probabilidad. Le 
corresponde el valor 1 (la certeza), ¿o el 
“zero”, que significa ninguna certeza? Al 
parecer no se trata de esto. Veamos el 
texto en alemán:

Macht bedeutet jede Chance, 
innerhalb einer socialen Beziehung 
den eigenen Willen auch Genge 
Widerstreben durchzusetzen, 
gleichviel, worauf diese Chance beruht 
(Soziologische Grundbegriffe, cap. 16).

Chance en alemán significa más bien 
“posibilidad”, “chance” o “capacidad”, 
que se entiende como posesión de los 
medios que permiten “imponer la 
voluntad”. Aun así la definición de 
Weber no especifica qué criterios 
empleamos para identificar la 
“voluntad” que uno quiere imponer ni 
tampoco en qué consistiría la voluntad 
“política”. ¿Es mi exhortación a la 
vecina a que no ponga su claxon a  
las tres de la mañana la expresión de 
mi voluntad? ¿Cuándo esta voluntad 
adquiere carácter “político”? La 
“política” parece tan ambigua como 
“poder”. Veamos algunos ejemplos que 
nos muestran que el “poder político” no 
tiene sólo uno sino múltiples usos: 

•  �El ciudadano puede votar por 
cualquier partido porque su voto 
es libre. 

•  �Lázaro Cárdenas llegó al poder en 
1936.

•  �En un país democrático existe 
separación entre el Poder Legislati-
vo, el Ejecutivo y el Judicial.

•  �Los sindicatos en México tienen 
más poder que en Alemania.

•  �Estoy en poder de un tirano.
•  �A los políticos les interesa 

únicamente el poder.
•  �No tengo el poder legal para callar a 

mi vecina.
•  �Cada poder corrompe, el poder 

absoluto corrompe absolutamente.

Cada una de esas frases encarna otro 
concepto del “poder político”. En el 
primer caso, por ejemplo, significa: 
“tener derecho a...”; en el segundo 
caso: “tener una función dentro del 
aparato estatal”, etcétera. ¿A cuál de 
esos usos se refiere el autor? 

•••

El segundo concepto sospechoso es 
“cultura”. El autor anuncia que retoma 
el concepto de “cultura” del texto 
Interpretación de las culturas de Clifford 
Geertz. La cultura es tratada como 
“entramado de significados” que el 
hombre “ha tejido” (pp. 69-70). ¿En 
qué contexto lo utiliza? Geertz lo usa 
mientras intenta trazar una diferencia 
sustancial entre dos modelos de la 
antropología: la antropología no es el 
estudio de los hechos sino de los 
significados, “es esa urdimbre y que el 
análisis de la cultura ha de ser, por 
tanto, no una ciencia experimental en 
busca de leyes, sino una ciencia 
interpretativa en busca de significacio-
nes” (p. 69). De esta definición de 
Geertz se entiende que el objeto  
de estudio de la antropología son  
las “significaciones”, o mejor dicho los 
significados que cosas, procesos, 
eventos, fenómenos, hechos, etcétera, 
poseen para los actores involucrados en 
el “entramado”. Si vemos así el objeto de 
la antropología, se abren puertas al 
mundo humano: la cultura del poder, 
la cultura del trabajo, la cultura de los 
procesos industriales, la cultura de las 
ciudades, la cultura de los cambios 
tecnológicos, la cultura del sexo, 
etcétera. La cultura en este atajo intelec-
tual se vuelve un entramado tejido 
sobre tal o cual tronco de los hechos. 

Pero Moreno, en vez de seguir la 
definición de Geertz, dice algo 
inesperado: “La definición de la 
cultura como el objeto de estudio de 
antropología permite plantearse la 
relación entre cultura y poder como 
un problema socioantropológico 



4 189 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 reseñas

Pero si Winch tiene razón, ¿cómo es 
posible examinar los procesos 
históricos que trascienden la 
comprensión de los individuos 
involucrados en la acción? Parece que 
Moreno quiere decir algo más que 
describir lo que piensan sobre dichos 
procesos los protagonistas involucra-
dos o simplemente describirlos desde 
su propio punto de vista. Su estudio 
llamó pues la “semiótica histórica” y 
no simplemente la “semiótica”: “La 
compleja crisis del orden corporativis-
ta y tradicional” o “la sorpresiva 
emergencia de un nuevo (des)orden”. 

Tal vez la solución del dilema al que 
se enfrentó el autor está en la lectura 
demasiado confiada de los clásicos. 
Las cavilaciones y esclarecimientos 
conceptuales que encontramos en la 
epistemología wittgensteiniana 
siembra desconfianza al respecto: la 
antropología no es ni explicación 
causal ni interpretación, es un estudio 
del mundo humano, moldeado por la 
multitud de perspectivas teóricas 
posibles que pueden cambiar como 
en caleidoscopio, al ton y son de las 
preguntas producidas y masticadas de 
manera diferente por cada analista.

Bibliografía

Gellner, Ernest, 1995, “Cultura, restricción 
y comunidad”, en Antropología y políti-
ca. Revoluciones en el bosque sagrado, 
Gedisa, Barcelona, pp. 65-82.

Weber, Max, 1992, Economía y sociedad. 
Esbozo de sociología comprensiva, Fon-
do de Cultura Económica, México.

Winch, Peter, 1990, Ciencia social y filoso-
fía, Amorrortu, Buenos Aires.

‘siempre que el sujeto o los sujetos 
enlacen a ella un sentido (Sinn) 
subjetivo’” (Winch, 1990: 46).

El autor que escoge la segunda 
posibilidad es Ernest Gellner, quien 
distingue entre la estructura social y 
la cultural. Mientras que la primera se 
limita a las posiciones sociales y 
“técnicas coercitivas”, la segunda se 
fundamenta en “técnicas semánticas”. 
Esta separación conceptual no 
excluye su complementariedad real: 
“La coerción sin significación es ciega 
y la significación sin coerción es 
endeble”. Pero tampoco se dejan 
identificar como un matrimonio feliz: 
“La significación por sí sola determi-
na la conformidad cultural pero no la 
conformidad política” (Gellner, 1995: 
78-79). Esta idea de Gellner ofrece 
una pista que Moreno podría seguir, 
aunque el precio que tendría que 
pagar por ello es alto: la traición a la 
hermenéutica al estilo de Geertz. 

El pecado de la incongruencia 
teórica del que padece Moreno es un 
pecado heredado de Weber, quien 
escribe a veces como si asumiera el 
punto de vista emic (conducta 
significativa como objeto de Verstehen) 
y a veces como si asumiera el punto de 
vista etic (explicación causal y 
estadísticas como objeto de kauzale 
Erklaerung). Weber pensaba que la 
Verstehen era algo incompleto, algo que 
necesitaba el refuerzo de un método 
por entero diferente, o sea, la recolec-
ción de estadísticas. Precisamente por 
esta razón, Winch, al final del libro 
citado, se volvió contra Weber: “Lo que 
entonces se necesita es una interpreta-
ción mejor, no algo diferente en cuanto 
a su naturaleza” (Winch, 1990: 106). 

fundamental” (p. 70). Aunque el 
problema fuese “fundamental”, su 
planteamiento asume que el poder es 
un hecho que está ubicado fuera de la 
cultura. Esta cita es una clara 
desviación de la definición de Geertz, 
donde el hombre ha tejido su trama de 
significados (la cultura) y el poder es 
sólo un elemento en este entramado. 
El autor se olvida de Geertz y empieza 
a separar la cultura como una de sus 
variables en su modelo tripartito: “El 
modelo conceptual tripartito: 
corporativismo patrimonialista, 
cultura política y eficacia legitimadora 
del trabajo me permitió acercarme a 
las formas de predominio de las prácti-
cas de subordinación como uno de los 
ejes estructuradores de un modo de 
vida” (p. 343). Pero si Moreno siguiera 
de verdad a Geertz no se acercaría a las 
“formas de predominio”, sino a 
diferentes significados de “predomi-
nio”. Los teóricos son como israelitas 
infieles que siembran vientos con sus 
definiciones y cosechan tempestades 
conceptuales.

¿Cómo puede uno evitar tempesta-
des? Hay dos respuestas: no sembrar 
vientos o bien sembrar vientos que no 
causarán tempestades. La primera 
respuesta da inicio a los estudios emic, 
la segunda apunta a definir cultura de 
manera mucho más estricta para que 
sirva al “modelo tripartito” de Moreno. 
Entre los autores que eligen la primera 
posibilidad está Peter Winch, el 
seguidor galés de Ludwig Wittgens-
tein. Asombrosamente, en su libro 
clásico The Idea of Social Science and 
its Relation to Philosophy, muestra su 
apego, como Moreno, a Max Weber: 
“nos interesa la conducta humana 


