
  4 169

Miembro titular de la Academia Brasileña de 
Ciencias (2000), presidente de la Asociación 
Brasileña de Antropología (1964-1966 y 1984-

1986), presidente de la Asociación Latinoamericana de 
Antropología (1993-1997), profesor emérito del Institu-
to de Filosofía y Ciencias Humanas de la Universidad de 
Campinas (1997), Doctor Honoris Causa por la Univer-
sidad Federal de Río de Janeiro (1989) y por la Universi-
dad de Brasilia en 2003, Roberto Cardoso de Oliveira no 
será recordado por estos títulos pomposos, sino por sus 
obras, sus enseñanzas y por la marca identitaria que supo 
imprimir a la antropología brasileña y latinoamericana. 

El joven filósofo Roberto Cardoso de Oliveira fue ini-
ciado en la antropología por Darcy Ribeiro, quien lo 
convenció de entrar en el Servicio de Protección a los 
Indios (SPI), donde permaneció entre 1954 y 1958. En 
esa institución, Darcy, Galvão y el joven Roberto eran los 
responsables de formular una política indigenista con 
base antropológica. La antropología, en ese contexto, 
sólo tenía sentido como una antropología aplicada. El 
paradigma dominante en la época era la “teoría de la 
aculturación”. Galvão era funcionalista y Darcy estaba 
influido por el evolucionismo multilinear de Steward. 

Inconforme con este horizonte, Cardoso se nutre de la 
antropología social británica. En su primer trabajo sobre 
los terêna, muestra que los grupos étnicos podían sufrir 
profundas transformaciones en su estructura social, en 
su cultura y, a pesar de eso, mantener su identidad indí-
gena (Cardoso de Oliveira, 1976).

Posteriormente, en 1958, se vincula al Museo Nacional 
de la Universidad Federal de Río de Janeiro y, junto con 
Darcy, crea un curso de especialización en antropología. 
Allí hace su trabajo de campo junto a los tükúna, y for-
mula la célebre noción de “fricción interétnica” para des-
cribir la dinámica del contacto entre las sociedades 
indígenas y los frentes de expansión de la sociedad na-
cional. Los tükúna estaban articulados de forma subor-
dinada en la colecta del caucho, en un régimen de semi- 
esclavitud. Si la sociedad nacional está dividida en clases 
sociales, en las zonas de “fricción interétnica” subyace un 
corte más profundo, de carácter étnico (Cardoso de Oli-
veira, 1996). Cardoso llama la atención sobre el doble 
carácter de las identidades, como construcción ideológi-
ca y como posición en la estructura social. Como cons-
trucción ideológica, las identidades indígenas eran 
estigmatizadas con estereotipos negativos que reforzaban 

La antropología de Roberto Cardoso 
de Oliveira (1928-2006)

Gabriel O. Alvarez

The Anthropology of Roberto Cardoso de Oliveira (1928-2006)
Gabriel O. Alvarez: Facultad de Ciencias Sociales, Universidad Federal de Goiás, Brasil

gabriel.o.alvarez@gmail.com

Traducción: Mariana Báez Ponce

Desacatos, núm. 33, mayo-agosto 2010, pp. 169-174pp
. 1

67
 y

 1
68

: D
e 

la
 se

ri
e 

En
 la

 p
la

ya
 d

e 
C

op
ac

ab
an

a.
 F

ot
os

: D
om

in
iq

ue
 L

ie
ut

et
, 2

00
9.



 170 3 

legados                                                                             Desacatos 	                                                     mayo-agosto 2010

su posición subordinada en la estructura social. En su 
etnografía, Cardoso combina las influencias teóricas de 
la antropología social británica con la influencia del mar-
xismo latinoamericano. Esa influencia fue producto de 
un grupo de estudios en el que participó, junto con Fer-
nando Henrique Cardoso y Octavio Ianni, creado para 
leer y discutir a Marx. 

Cardoso de Oliveira inició su trayectoria docente en el 
curso de especialización del Museo Nacional, en 1960. Allí 
formó a sus primeros discípulos: Roberto Da Matta, Ro-
que Laraia, Julio Cezar Melatti, que hicieron sus trabajos 
de campo con diversos grupos indígenas. En esta época 
también realizó la primera etnografía sobre un grupo 
indígena urbano: coordinó, junto a su grupo de alumnos, 
el estudio sobre las poblaciones terêna que vivían en di-
versas ciudades del estado de Mato Grosso do Sul. Este 
material fue utilizado para la elaboración de su tesis de doc

torado, posteriormente publicada con el nombre de Urba-
nización y tribalismo (1972). En este trabajo presentó un 
perfil detallado de las comunidades terêna en las ciuda-
des de Campo Grande y Aquidauana. Mostró cómo las 
estructuras tradicionales, que fueron erosionadas en la re-
serva indígena, eran rearticuladas en el contexto urbano. 
Las familias extensas servían de puente entre la reserva 
y la ciudad. Algunas localidades eran lugares precarios 
en la periferia de las ciudades, mas un grupo había con-
seguido comprar unas tierras y formar Aldeinha, un 
conglomerado terêna en la ciudad. En estos grupos ur-
banos se reproducían las tradiciones terêna, contando 
inclusive con la presencia de un chamán. Por otro lado, 
estos migrantes indígenas retornaban periódicamente a 
sus aldeas para participar en los rituales del grupo, y man
tenían la propiedad de algún lote de tierra en la reserva. 
Las migraciones habían llevado la tradición terêna a la 

Entrevista de Kampot Ikpeng, Proyecto Mawo, Asociación Indígena Moygu, comunidad Ikpeng, 2008.

M
ar

i C
or

rê
a



  4 171

Mayo-agosto 2010                                	                        Desacatos 	                                                                   legados

ciudad, y la ciudad a la reserva indígena. Cuando caía la 
noche, los terêna salían a pasear en torno al patio central de 
la aldea, asemejando los paseos en la plaza de las ciuda-
des del interior. En la ciudad, se manifestaban fascinados 
con las vitrinas, “esas cajas de luz, que llenan los ojos de 
la gente”.

La tesis de doctorado Urbanización y tribalismo de Car-
doso de Oliveira fue dirigida por el profesor Florestan Fer-
nandes. En el jurado estaba el científico teuto-brasileño 
Egon Schaden, una de las eminencias en la etnología de la 
Universidad de São Paulo (USP) de la época, 1966. Duran-
te la defensa, este examinador lo interrumpió numerosas 
veces para colocar cuestiones adicionales. El ritual de defen
sa fue una lucha entre la antigua etnología teuto-norteame-
ricana y la incipiente antropología social brasileña. 

En la década de 1960, Cardoso creó un gran programa 
de investigación junto a Maybury-Lewis, el Proyecto 
Harvard-Brasil Central/Fricción Interétnica, con finan-
ciamiento de la Fundación Ford. Este proyecto impulsó 
las investigaciones en etnología y fomentó el intercambio 
entre antropólogos brasileños y norteamericanos, en un 
momento de renovación de las investigaciones etnológi-
cas. En 1968, estructuró el Programa de Posgrado en 
Antropología Social. En 1971-1972 realizó su posdocto-
rado en Harvard, dedicado a cuestiones teóricas sobre 
identidades. En la biblioteca de Harvard descubrió los 
trabajos de Fredrik Barth (2000) sobre identidad. Este 
autor rompía con la ecuación de sentido común: grupo 
étnico = sociedad = cultura = lengua, y colocaba la iden-
tidad como principio de organización social. Estas ideas 
teóricas, producto de la escuela de Manchester, encajaban 
con las observaciones realizadas junto a los tükúna y los 
terêna. A su retorno, escribe el libro Identidad, etnia y 
estructura social (1976), recientemente reeditado por el 
CIESAS.

En 1972 se incorporó al cuerpo académico de la Uni-
versidad de Brasilia, convidado por el rector, para estruc-
turar el Programa de Posgrado en Antropología Social. El 
año de su llegada, se inició el curso de la maestría en an-
tropología social, con un grupo de docentes que incluía a 
Roque Laraia, Julio Cezar Melatti, Mireya Suarez, Alcida 
Ramos, Keneth Taylor, Klaas Woortman, entre otros. En 
este periodo trabajó sobre identidad, etnicidad y ciuda-

danía (1978) e inició sus reflexiones sobre la epistemo-
logía en la antropología, que resultaron en su libro Sobre 
el pensamiento antropológico (1988). En diálogo con las 
revoluciones científicas de Kuhn (1975), que se suceden 
linealmente en el tiempo, Cardoso de Oliveira propuso 
ver la antropología a partir de una matriz disciplinar en 
la que coexisten diversos paradigmas, formados por di-
ferentes tradiciones nacionales. Esta experiencia herme-
néutico-antropológica lo llevó a discutir los estilos 
(nacionales) en la antropología. 

En 1981 participó en la Reunión de San José, en Costa 
Rica, la cual resultó un hito en la historia de la antropo-
logía latinoamericana. En este encuentro, patrocinado 
por la Organización de las Naciones Unidas para la Edu-
cación, la Ciencia y la Cultura (Unesco) y la Facultad 
Latinoamericana de Ciencias Sociales (Flacso), partici-
paron diferentes líderes indígenas y antropólogos que 
asumieron un profundo compromiso con las poblaciones 
indígenas. El documento final, conocido como la Decla-
ración de San José, siguiendo las líneas establecidas por 
la Declaración de Barbados, denunció el genocidio pro-
ducido por la colonización y el etnocidio resultante de la 
acción de padres y pastores en la evangelización de las 
poblaciones indígenas. En esta reunión el etnodesarrollo 
se presenta como alternativa a los modelos desarrollistas 
vigentes en la época.

La antropología de Roberto Cardoso de Oliveira tam-
bién marcó a la antropología social latinoamericana en 
las décadas de 1970 y 1980. Los trabajos sobre indigenis-
mo y ciudadanía lo llevaron a México, donde vivió entre 
1979 y 1980. Durante esta estadía como profesor visitante 
del curso de doctorado del Instituto Nacional de Antro-
pología e Historia (INAH), compartió sus reflexiones con 
un núcleo de antropólogos formado por Guillermo Bon-
fil Batalla, Rodolfo Stavenhagen, Miguel Bartolomé y 
Alicia Barabas, entre otros. Fue en esta época cuando 
participó en los seminarios de Flacso, donde junto con 
colegas como Leopoldo Bartolomé discutía la articulación 
social de los diversos grupos con la sociedad nacional. La 
fricción interétnica era el modelo para pensar la articu-
lación social de los pueblos indígenas, y el concepto tuvo 
un lugar central en la discusión que marcó la antropolo-
gía argentina de la época. Varios de los profesores en 



 172 3 

legados                                                                             Desacatos 	                                                     mayo-agosto 2010

avanzado en teoría antropológica. Durante estos cursos, 
el viejo profesor alternaba las discusiones teóricas con 
anécdotas producto de su conocimiento personal de los 
principales autores de la antropología. Con él aprendimos 
una antropología viva, que trasciende, inclusive, el peso 
de su obra.

A lo largo de este proceso, Roberto Cardoso de Oli-
veira revaloriza su formación en humanidades y pasa 
de la antropología social de la “fricción interétnica” a 
las preocupaciones hermenéuticas. Con formación en 
filosofía, realiza una relectura de Dilthey, encuadrado 
como historicista cuando era estudiante, e incorpora a 
la antropología nociones elaboradas por filósofos como 
Gadamer (1992 y 1993), con el concepto de “fusión de 
horizontes de comunicación”; Apel (1985), con el con-
cepto de las “comunidades de comunicación”, y la “éti-

Buenos Aires y en La Plata habían sido sus alumnos en 
los cursos de la maestría en Río de Janeiro, como Hugo 
Ratier, Ringuelet y “el loco” Gancedo.

En 1985, Cardoso de Oliveira recibió una invitación 
de la Universidad Estatal de Campinas (UNICAMP) para 
organizar el curso de posgrado en ciencias sociales. En 
este importante centro académico, sus reflexiones teóri-
cas se centraron en las diferentes tradiciones nacionales 
en antropología social, lo que lo lleva a crear un grupo 
de investigaciones sobre estilos en antropología. En 1992 
realizó una nueva investigación de campo, esta vez en 
Barcelona, sobre la antropología catalana. Vuelve a la 
Universidad de Brasilia en 1995, donde tuve la oportu-
nidad de convivir con él como colega, en el grupo de 
investigaciones sobre fronteras, y como alumno en los 
cursos sobre hermenéutica y antropología y el seminario 

Derly Maxakali, Proyecto Moygu, Asociación Indígena Moygu, Comunidad Ikpeng, 2008.

M
ar

i C
or

rê
a



  4 173

Mayo-agosto 2010                                	                        Desacatos 	                                                                   legados

ca de la acción comunicativa” de Habermas (1989). En 
este periodo también integra nuevas reflexiones sobre 
cuestiones de moral y ética en la antropología. La moral 
entendida como el campo de la cultura, del “buen vivir”, 
de acuerdo con los valores de la tradición cultural, y el 
campo de la ética como el locus de diálogo, inclusive in-
terétnico, la creación de comunidades de comunicación 
orientadas por una serie de reglas que permiten la fusión 
de horizontes de comunicación a partir de la argumen-
tación dialógica (Cardoso de Oliveira y Cardoso de Oli-
veira, 1996).

A su retorno a Brasilia, en el CEPPAC, organizó el gru-
po de investigaciones sobre etnicidad en áreas de fronte-
ras. Después de todo, los grupos con los que trabajó el 
joven Roberto se situaban en áreas de frontera: los terêna, 
en el sur, y los tükúna, en la triple frontera de Brasil con 

Colombia y Perú. Durante este periodo escribió uno de 
sus últimos libros, Los diarios y sus márgenes (2002), don-
de se remite a sus cuadernos de campo sobre los terêna 
y tükúna, escritos en su juventud. En los márgenes, los 
comentarios del viejo antropólogo impulsan un experi-
mento hermenéutico que dialoga con la experiencia etno
gráfica de su juventud. Otro de los propósitos explícitos 
de este trabajo fue devolver a las nuevas generaciones es-
tos relatos históricamente fechados, un texto en el que 
pudiesen reconocer a sus abuelos y a muchos de los ancia
nos ya fallecidos. Como Roberto enfatizaba, a diferencia 
de la época en que realizó sus primeras investigaciones, 
los indios de hoy leen y son el primer juez del trabajo del 
antropólogo, hecho que consideraba maravilloso.

Para terminar, dejamos al lector con un fragmento de 
la entrevista que realicé junto con mis alumnos del curso 

Joven comcaac de la comunidad de Desemboque, 2009.

A
lb

er
to

 M
el

la
do

Ex gobernador tradicional comcaac, 2009.

A
lb

er
to

 M
el

la
do



 174 3 

legados                                                                             Desacatos 	                                                     mayo-agosto 2010

de métodos y técnicas en antropología social del Depar-
tamento de Antropología de la Universidad de Brasilia, 
en 2003. La misma fue registrada en video y publicada 
por la ABA en 2008. Aquí, Roberto reflexiona sobre los 
cambios ocurridos en la década de 1950, cuando realizó 
sus primeros trabajos de campo, y la situación actual, 
marcada por la presencia de un movimiento social indí-
gena empeñado en la lucha por el reconocimiento y en 
la consolidación de una ciudadanía diferenciada.

Bibliografía

Apel, K. O., 1985, La transformación de la filosofía, Taurus,  
tomo II, Madrid.

Barth, Fredrik, 2000, “Os grupos étnicos e suas fronteiras”, en 
Lask Tomke (org.), O guru, o iniciador e outras variações 
antropológicas, Contra Capa, Río de Janeiro.

Cardoso de Oliveira, Roberto, 1972, Urbanización y tribalis-
mo, Instituto Indigenista Interamericano, México.

——, 1976, Identidade, etnia e estrutura social, Pioneira, São 
Paulo. 

——, 1976, Do Índio ao Bugre, F. Alves, Río de Janeiro. 
——, 1978, A sociologia do Brasil Indígena, Tempo Universitá-

rio, Río de Janeiro.
——, 1988, Sobre o pensamento antropológico, Tempo Brasi-

leiro y CNPq, Río de Janeiro y Brasilia.
——, 1996, O índio e o mundo dos brancos, Editora da uni-

camp, São Paulo.
—— y Luis R. Cardoso de Oliveira, 1996, Ensaios Antropoló-

gicos sobre Moral e Ética, Biblioteca Tempo Universitário, 
Río de Janeiro. 

——, 2002, Os diários e suas margens. Viagem aos territórios 
Terêna e Tükúna, Editora UnB, Brasilia.

Gadamer, Hans-Georg, 1992, Verdad y método, Ediciones Sí-
gueme, Salamanca.

——, 1993, Verdad y método II, Ediciones Sígueme, Salamanca.
Habermas, Jürgen, 1989, Cosciência Moral e Agir Comunicativo, 

Biblioteca Tempo Universitário 84, Edições Tempo Brasi-
leiro Ltda, Río de Janeiro. 

Kuhn, Thomas S., 1975, A Estrutura das revoluções científicas, 
Perspectiva, São Paulo.


	3_Desacatos_33_Legados 3
	3_Desacatos_33_Legados 4
	3_Desacatos_33_Legados 5
	3_Desacatos_33_Legados 6
	3_Desacatos_33_Legados 7
	3_Desacatos_33_Legados 8

