Las mujeres indigenas ante la justicia
comunitaria

Perspectivas desde la interculturalidad
y los derechos™

Maria Teresa Sierra

Las nuevas experiencias de justicia indigena en contextos de globalizacion legal y de reforma del Es-
tado que se observan en México estan abriendo nuevas opciones a las mujeres indigenas para defen-
der sus derechos, discutir sus costumbres y repensar las formas tradicionales del ser mujer. En este
articulo retomo la perspectiva de la interculturalidad para cuestionar los dualismos conceptuales
en torno al derecho y la cultura indigena, que han tendido a naturalizar la desigualdad de género,
y como referente para formular propuestas que apoyen el reclamo de las mujeres indigenas y sus
esfuerzos organizativos, poniendo en juego la diversidad cultural y la diferencia colonial. )
73

PALABRAS CLAVE: mujeres indigenas, justicia comunitaria, derechos, interculturalidad, género

Indigenous Women before Community Justice: an Interculturality and Rights
Perspective

The new experiences of indigenous justice, within the context of legal globalization and State re-
form that takes place in Mexico, are creating new options for women to defend their rights, dis-
cuss their customs and rethink the traditional roles of women.The author of this paper uses an
interculturality perspective to question the conceptual dualisms that surround the law and indige-
nous culture, which tend to justify gender inequality as a natural condition,and as a useful reference
to generate proposals that support indigenous women’s claims and organizational efforts, using
cultural diversity and colonial differences.

KEY WORDS: indigenous women, community justice, rights, interculturality, gender

MARIA TERESA SIERRA: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social-Distrito Federal, México.
mtsierrac@hotmail.com

*Este articulo se elabora dentro del marco del proyecto Conacyt “Globalizacion, derechos indigenas y justicia desde
una perspectiva de género y poder: un enfoque comparativo” (U51240-S).

Desacatos, nim. 31, septiembre-diciembre 2009, pp. 73-88
Recepcion: 6 de febrero de 2009 / Aceptacion: 23 de marzo de 2009



74 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

a legitima reivindicaciéon de una mujer chontal

de Santa Maria Quiegolani, Oaxaca, en la que de-

nunciaba los impedimentos para participar en la
disputa por el poder municipal, en noviembre de 2007,
ha sido recientemente usada por los medios y el gobier-
no estatal y federal para descalificar “los usos y costum-
bres” indigenas como violatorios a los derechos de las
mujeres indigenas. Bajo este argumento se propone, asi-
mismo, que se cambie la ley oaxaquena en materia indi-
gena, la cual, justamente, reconoce alos usos y costumbres
como préctica electoral'. Més all de la legitimidad que
pueda tener la denuncia de Eufrosina Cruz, lo que llama
la atencion es la estrategia gubernamental de utilizar su ca-
so para generalizar la opinion de que “los usos y costum-
bres”, es decir, el derecho indigena, es un retroceso parala
democracia porque impide la participacion politica de
las mujeres. Tal planteamiento no considera los procesos
en los que se inserta el debate en torno a los usos y las cos-
tumbres al interior de las comunidades indigenas y las lu-
chas que las mujeres sostienen en sus propias comunidades
para abrir espacios de participacién?. Es preocupante que
sea precisamente el gobernador represor de Oaxaca, Ulises
Ruiz?, violador de los derechos humanos de hombres y
mujeres pertenecientes a la Asamblea Popular de los Pue-
blos de Oaxaca (APPO)*, quien se convierta jjen el defen-

! Oaxaca ha sido el primer estado de la Reptblica en reconocer los
usos y costumbres electorales en municipios indigenas (1995), lo que
posteriormente se acompaiié de la aprobacion de la Ley de Derechos
de Pueblos y Comunidades Indigenas (1998) que reconoce la compo-
sicion étnica plural del estado y los derechos de autonomia municipal
(cfr. Recondo, 2001).

2 Tal es, por ejemplo, el caso de las mujeres regidoras municipales elec-
tas por usos y costumbres en Oaxaca, documentado por Cristina Veldz-
quez (2003), o el de las mujeres presidentas municipales, también en
Oaxaca, seguidas por Margarita Dalton y Julia Barco (2005) en videos.
3 En un discurso en el que se refiri6 a estos hechos, Ulises Ruiz se-
nalo: “Es parte de una lucha que se debe superar pues no permitirles
[a las mujeres] el derecho al voto, el participar en politica, es como
negarles el derecho a la educacion y condenarlas a vivir en el analfa-
betismo”, en linea: <http://www.jornada.unam.mx/2008/01/19>. El
presidente Felipe Calderdn y el presidente de la Comision Nacional
de Derechos Humanos (CNDH) han hecho declaraciones similares, alu-
diendo también al caso de Eufrosina Cruz, con el supuesto fin de fre-
nar ladiscriminacion de las mujeres indigenas, durante la celebracion
del Dia Internacional de Mujer, el 8 de marzo de 2008. (cfr. en linea:
<http://www.jornada.unam.mx/2008/03/11/index.php?section=so
ciedad&article=042n1s0>).

4La APPO es una organizacion popular creada en junio de 2006 en apo-

sor de las mujeres indigenas y de la democracia!l, campana
en la cual ha sido apoyado por el diario espafiol El Pas,
que difundi6 un reportaje sobre el caso de Eufrosina Cruz”.
Este caso es una muestra de los usos politicos que se ha
hecho desde el poder de una reivindicacion legitima de las
mujeres indigenas con el fin de descalificar las formas de
organizacion comunitaria®, que sin duda afectan los inte-
reses del régimen neoliberal, pues es desde ellas que se ges-
ta la oposicion a los grandes proyectos de la region. Vale
la pena destacar, al respecto, que las formas comunitarias
fueron claves en los acontecimientos impulsados por la
APPO, entre otros aspectos7.

No se trata de negar la importancia de cuestionar la con-
dicion subordinada y la opresion de género que viven las
mujeres indigenas en sus comunidades y organizaciones,
lo cual es una realidad que debe ser contextualizada, pero
si es necesario documentar cémo estas demandas, al ser
usadas por el poder, se convierten en armas eficaces para
descalificar el derecho indigena. Entre otros aspectos, esta
utilizacion revela una estrategia recurrente para subordi-
nar al Otro, fundamentada en el manejo de un concepto
de cultura a-histdrico y evolucionista que considera a las
tradiciones y la cultura comunitarias como salvajes y pre-
modernas y, por tanto, como obstdculos para la verdadera
democracia. Tales planteamientos reproducen visiones dua-

yo al movimiento magisterial en Oaxaca, que tuvo entre sus princi-
pales demandas la destitucion del gobernador Ulises Ruiz por sus
actos de terrorismo de Estado. La APPO sufri¢ posteriormente una
fuerte represion del régimen. Las terribles violaciones a los derechos
humanos de hombres y mujeres se dieron al amparo del régimen de Vi-
cente Fox (para mas informacion véase en linea: <http://www.geo-
cities.com/oaxacaenlucha/?200623220086>).

> El Pais, 10 de febrero de 2008.

6 Llama la atencién que, meses después, durante la celebracion del
Dia Internacional de la Mujer, el 8 de marzo de 2008, el presidente
Felipe Calder6n se reuniera con Eufrosina Cruz para refrendar su com-
promiso por los derechos de las mujeres indigenas. Véase en linea:
<http://www.presidencia.gob.mx/prensa/?contenido=34259>.

7 Deacuerdo con un articulo publicado en la pagina de “kasoenlared.
net”, la decision del diario EI Pais de publicar esa nota tiene que ver con
los intereses de las transnacionales espafiolas (la Repsol) interesadas
en la privatizacion de empresas como Petréleos Mexicanos (Pemex)
o0 la Comision Federal de Electricidad (CFE), debido a sus planes de in-
version (por ejemplo, el Parque Edlico de la Venta, en el Istmo de Te-
huantepec), que podrian verse obstaculizados por las luchas sociales,
como las que tienen en los pueblos indigenas su raiz. En linea: <http:
/Iwww.kasoenlared.net/noticia-php>, consulta: 13 de marzo de 2008.



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Rachel Sieder

Taller de Devolucion del Diagndstico Participativo con las mujeres de la Policia Comunitaria, febrero de 2009. Buenavista, San Luis
Acatlan, Guerrero.

listas del derecho y la cultura, y refuerzan los esencialis-
mos culturales con fuertes implicaciones para descalificar
la diferencia y victimizar a las mujeres indigenas. Estrate-
gias similares, instrumentadas con el fin de relegar a las
culturas que “inferiorizan” a las mujeres a partir de la
construccion de visiones culturales compactas, sin con-
siderar su heterogeneidad y dinamismo, han sido anali-
zadas en otros contextos (Merry, 2003, 2006).

Sibien es cierto que las mujeres indigenas se enfrentan
a poderosas ideologias de género arraigadas en el discurso
de la tradicion, que obstaculizan su participacion politica
en cargos publicos y favorecen su exclusion de la toma de
decisiones que involucran a la comunidad, también es
cierto que, en los ultimos tiempos, mujeres organizadas
han desarrollado estrategias para discutir las tradiciones
y abrir espacios en las instituciones comunitarias, y las han
llevado a cabo con ritmos y maneras diferenciadas (cfr.
Hernéndez, 2008). La construccion de la equidad de gé-

nero desde la diversidad cultural se convierte, por ello, en
uno de los principales retos précticos y politicos que en-
frentan las mujeres indigenas para construir propuestas
liberadoras que les permitan reinventar sus identidades
étnicas y de género, redefiniendo el derecho indigena, sin
tener que encerrarse en el discurso fijo de la tradicion. Més
que una negacion de los usos y costumbres, en general
las mujeres estan buscando su redefinicion para incorpo-
rar sus miradas y reclamos en las dindmicas comunitarias.
En este proceso, las mujeres estdn apelando a discursos ex-
ternos que legitiman sus reivindicaciones como mujeres
indigenas al mismo tiempo que buscan renovar el dere-
cho comunitario. Es en este contexto que la perspectiva de
la interculturalidad resulta relevante para cuestionar los
dualismos conceptuales del derecho y la cultura indigena
y para formular nuevas apuestas que apoyen el reclamo
de las mujeres indigenas y sus esfuerzos organizativos.
En este texto me interesa abordar esta problematica des-

75



76 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

de la experiencia de las mujeres indigenas ante la justicia
y las instituciones comunitarias ya que constituyen un re-
ferente privilegiado para profundizar en los debates so-
bre la interculturalidad y el género, y para documentar
los retos que enfrentan las mujeres al luchar por sus de-
rechos. Me refiero, en particular, a las nuevas modalidades
de justicia indigena que han surgido en los tltimos tiem-
pos en el marco de las politicas multiculturales del Estado
o al margen de ellas, para discutir el sentido en que las mu-
jeres estan impulsando formas de justicia indigena mds
incluyentes que reconozcan sus derechos. Tales experien-
cias no pueden aislarse del contexto mas general de acce-
so a la justicia al que se enfrentan las mujeres indigenas en
las instancias judiciales del Estado, generalmente basadas
en la impunidad, la discriminacion y la violacion de dere-
chos, ni de los contextos estructurales de marginacion,
exclusion y pobreza que marcan a las regiones indigenas
del pais. Tampoco pueden aislarse de los procesos de glo-
balizacion legal que inciden en la construccién de nuevos
lenguajes de derechos de corte internacional y nacional,
localizados y apropiados por las mujeres indigenas para
construir sus propias definiciones en torno al género y la
justicia. Tal es el caso de las mujeres nahuas de Cuetzalan
y de su apuesta por la construccion de una justicia inter-
cultural en el marco del Juzgado Indigena de Cuetzalan y,
en menor medida, el de las mujeres mixtecas, tlapanecas
y mestizas de la Policia Comunitaria de la Costa y Mon-
tana de Guerrero y sus esfuerzos por participar en los es-
pacios de la justicia regional y comunitaria®,

INTERCULTURALIDAD, DERECHO INDIGENA
Y GLOBALIZACION

En los tltimos tiempos el concepto de interculturalidad
ha adquirido un renovado interés al convertirse en un re-
ferente central delos movimientos indigenas, especialmen-
te en los Andes —en Ecuador, Colombia y Bolivia—,
pero también en otros paises como México. A diferencia

8 En la primera de estas dos regiones desde hace varios afios he reali-
zado investigacion en el campo de la justicia y los derechos de las mu-
jeres (Sierra, 2004a'y 2004b ), y de manera mas reciente en la region de
la Costa-Montana de Guerrero (Sierra, 2005, 2007b).

del discurso oficial del multiculturalismo, que promueve
la inclusion de la diferencia en la logica estatal, el discurso
impulsado por el movimiento indigena, de acuerdo con
varios autores (Walsh, 2002a, 2002b; Quijano, 2002), es un
discurso transformador que implica un cuestionamiento
radical a las visiones evolucionistas, excluyentes y univer-
salistas de la modernidad occidental con su reivindicacion
de la dimension ética y politica de la diversidad. Desde la
perspectiva de la interculturalidad, la diversidad es un va-
lor que debe acompaniar al reconocimiento de lo propio, al
mismo tiempo que hace relevante la diferencia colonial,
es decir, el hecho mismo de la subordinacion y el poder en
los que se han construido histéricamente esas diferencias.
La interculturalidad apuesta también a construir didlogos,
pero desde nuevos contextos que reconozcan las injusticias
historicas que han marcado la vida de los pueblos indige-
nas y otros grupos minorizados. El concepto de intercul-
turalidad implica entonces un aspecto relacional, es decir,
la relacion entre grupos sociales y culturas; las relaciones
de poder entre grupos historicamente subordinados y he-
gemonicos; el reconocimiento de la diferencia colonial, o
sea, la necesidad de valorar la diversidad como aporte a
modelos civilizatorios; y también una apuesta dialogica
transformadora, que impacte al modelo de Estado unita-
rio y a la democracia (Walsh, 2002a, 2002b).

La apuesta de la interculturalidad asi planteada resulta
atractiva para cuestionar los dualismos conceptuales y
para pensar el reconocimiento desde una vision histori-
co, de poder y transformadora. Ofrece también un enfo-
que sugerente para debatir las maneras en que discursos
producidos en otros contextos, como los referidos a los
derechos humanos y los derechos de las mujeres, puedan
discutirse desde la diferencia colonial; esto es, haciendo
relevante la condici6n histérica de subordinacién de las
mujeres indigenas como parte de sus pueblos, pero dis-
cutiendo también las visiones universalistas que conlleva
el concepto mismo de los derechos humanos de las muje-
res, para evitar reproducir visiones homogéneas de lo que
significa ser mujer en contextos culturales diversos. En es-
te sentido, el didlogo entre culturas no debe implicar la im-
posicion de significados culturales sino su discusion, por
lo que resulta de suma importancia analizar el sentido con
el que las mujeres indigenas traducen a sus lenguajes lo-



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

cales sus visiones en torno al deber ser como mujeres, al
mismo tiempo que discuten sus obligaciones en el marco
de los espacios domésticos y comunitarios’. La referencia a
lo colectivo, como espacio identitario y organizativo, resul-
ta fundamental para repensar el género desde la diversidad
cultural. Por esto mismo, es importante que la perspec-
tiva de la interculturalidad, ademas de replantear la rela-
cion entre culturas, se abra a la discusion de la diversidad
desde la diversidad (Young, 2004), lo cual, hasta ahora, no
ha sido planteado por los teéricos de la interculturalidad.
Alno cuestionar el discurso mismo de la diversidad impli-
cito en la diferencia colonial se corre el riesgo de reprodu-
cir visiones esencialistas de la cultura y, con ello, justificar
las subordinaciones de género al interior de las socieda-
des indigenas, como parte del deber ser comunitario, sin
reconocer el espacio de su contestacion. Por eso, repensar
la interculturalidad desde el género implica también una
apuesta politica para las mujeres indigenas y la necesidad
de trastocar el orden instituido dentro de sus propias co-
munidades y organizaciones.

En suma, el concepto de interculturalidad desde el pun-
to de vista arriba planteado puede ampliarse para incluir
las voces criticas de las mujeres indigenas y recuperar una
vision de la diversidad cultural que reconozca en si mis-
ma los colonialismos discursivos y que se abra a apuestas
dialdgicas entre culturas y al interior de las mismas. Esto
implica la posibilidad de alimentar el discurso de género
desde la diversidad cultural, recurriendo tanto a las pro-
pias tradiciones y visiones del mundo como a los nuevos
lenguajes de derechos. Tal es el esfuerzo practico y tedrico
que realizan las mujeres indigenas organizadas en diferen-
tes contextos.

LAS MUJERES INDIGENAS Y SU LUCHA
POR LA EQUIDAD DE GENERO EN LOS
ESPACIOS DE LA JUSTICIA COMUNITARIA

Para las mujeres indigenas, lograr el acceso a la justicia del
Estado y de sus comunidades ha sido una prueba dificil

9 En un trabajo reciente, Sally Merry ha documentado procesos simi-
lares en torno a la localizacion de discursos globales de los derechos
de las mujeres en contextos étnicos diversos (cfr. Merry, 2006).

dado el peso privilegiado de las ideologias de género que
justifican el papel subordinado de las mujeres ante los de-
signios masculinos. Asi como en las leyes estatales se ins-
tituye una vision patriarcal, contra la cual las mujeres han
debido luchar, en las costumbres y normas indigenas pre-
valecen también valores patriarcales que las subordinan
(Molineux y Razavi, 2002; Baitenmann, Chenaut y Var-
ley, 2007). Estudios en regiones indigenas han documen-
tado las condiciones de desventaja, racismo y exclusion
de las mujeres ante la justicia del Estado y las dificultades
que enfrentan ante sus propias autoridades al buscar que
se les haga justicia (Martinez y Mejia, 1997; Hernéndez,
2002; Barragan y Solis, en prensa; Chenaut, 2007; Sierra,
2004ay 2004b). Por ello, diferentes organizaciones de mu-
jeres indigenas se han preocupado por generar alternati-
vas que enfrenten las visiones patriarcales de la justicia y
confronten la violencia de género. En distintas partes del
pais, como la Sierra Norte de Puebla y en la Costa-Monta-
fia de Guerrero, observamos procesos organizativos com-
prometidos en impulsar y promover los derechos de las
mujeres indigenas para incidir en los espacios institucio-
nales de la justicia dentro y fuera de las comunidades.
En la coyuntura actual de renovacion de la justicia co-
munitaria, como producto de las reformas legales multi-
culturales que reconocen derechos indigenas!’, las mujeres
estdn propiciando indirectamente una discusion sobre
el derecho indigena y la justicia tradicional, asi como acer-
ca de las alternativas para potenciar las jurisdicciones
indigenas. Esto las ha llevado a buscar formulaciones ade-
cuadas para enfrentar los asuntos recurrentes que tradi-
cionalmente han situado a la mujer en una condicion de
subordinacion que obliga a aceptar el maltrato, el abuso
sexual, el abandono de la pareja, el no reconocimiento de
los hijos, entre muchos otros aspectos que salen a relucir
cuando las mujeres acuden a la justicia comunitaria. No
es facil hablar de derechos en contextos donde las mujeres
han crecido bajo modelos sexo-génericos que las subordi-

10 Tanto en México como en América Latina un referente central de
las reformas en materia indigena es el campo de la justicia y el derecho
indigena, y aunque si bien prevalece el alcance de dicho reconoci-
miento, éste cambia de acuerdo con el contexto de cada pais. En el caso
de México se observa un fuerte impulso en la creacion de juzgados
indigenas en los niveles municipales (cfr. Sieder, 2006; Sierra, 2007b;
Terven, 2005 y en curso )

77



78 4

Casa de la Mujer Indigena

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Mujeres nahuas de Cuetzalan, Puebla.

nan, en los que no tienen acceso a la toma de decisiones y
permanecen bajo la vigilancia de sus familias y sus hom-
bres, sometidas a sus deseos; tal es lo que revelan las histo-
rias que las mujeres cuentan cuando se sienten en confianza
y con ganas de compartir. Esta situacion se agrava cuando
el contexto comunitario refuerza esos valores en aras de un
discurso de la armonia, que para muchas mujeres signi-
fica tener que aceptar los roles previstos como algo que va
de si. Sin embargo, muchas de ellas han decidido buscar
apoyo para enfrentar sus problemas y por ello acuden a la
justicia comunitaria, y en algunos casos también a la justi-
cia estatal, como hemos podido documentar en otros tra-
bajos (cfr. Sierra, 2004a; véase también Chenaut, 2004).
Por eso los espacios de la justicia son muy relevantes para
mostrar cdmo se ponen en juego dichos valores y las nor-
mas que los regulan, y para documentar las actuaciones
de las autoridades indigenas y mestizas.

En varias regiones indigenas de México observamos que
las mujeres no sélo estdn acudiendo a presentar sus quejas
ante las autoridades sino también, con mas o menos in-
tensidad, estan apelando a un discurso de derechos para

conseguir mejores arreglos. Por si mismos, estos discur-
s0s no bastan para cambiar las relaciones estructurales de
poder y las arraigadas ideologfas de género, pero si estdn
abriendo alternativas que las mismas autoridades empie-
zan a considerar.

Lo interesante es que mujeres organizadas en distintas
regiones han iniciado ya un camino para repensar de una
manera diferente sus relaciones de género, sus deberes y
obligaciones como mujeres indigenas, sin por ello renegar
de su cultura. En este proceso, el discurso de los derechos
les ha abierto nuevas perspectivas para imaginar maneras
de vida que no justifiquen la opresion y la exclusion de gé-
nero. Sin duda, los nuevos espacios de la justicia comuni-
taria ofrecen marcos que algunas mujeres indigenas estan
aprovechando para construir alternativas mas adecuadas
para la vida en comunidad. Se trata de una oportunidad
que les permite legitimar sus demandas y transformar mi-
radas arraigadas sobre los roles de género. El proceso, sin
embargo, ha sido lento y complejo y no puede generali-
zarse. Las mujeres se enfrentan a fuertes resistencias por
parte de las autoridades y vecinos de las comunidades, e



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

incluso de sus propios comparieros de organizacion, ya
que necesariamente trastocan intereses (cfr. Sinchez Nés-
tor, 2005), pero sobre todo se enfrentan a inercias cultu-
rales que impiden legitimar el discurso de los derechos de
las mujeres al interior de sus comunidades, como sucede
también con mujeres indigenas en otras latitudes!". Tales
respuestas muchas veces tienen que ver con los poderes
involucrados y no tanto con la defensa a ultranza de la
tradicion, como lo ha mostrado Aili Mary Tripp en otros
contextos (Tripp, 2002).

Las experiencias de las mujeres son, sin embargo, diver-
sas y hay que comprender las dindmicas locales y politicas
donde se insertan los discursos de género y de derechos pa-
ra evitar descalificar situaciones en las que las mujeres fi-
nalmente se subordinan a los designios de los colectivos,
a pesar incluso de su propia conviccion (Painemal y Ri-
chards, 2006); o bien, casos en que las mujeres decidida-
mente consideran que lo colectivo es lo prioritario y, por
tanto, las demandas de las mujeres pueden esperar, espe-
cialmente si esto provoca protagonismos entre las propias
mujeres que propician “divisionismos internos’, segtin re-
vela Speed (2006, 2008) con mujeres de comunidades za-
patistas en Chiapas.

Observamos asimismo la vigencia de un clima cultu-
ral que legitima el discurso de los derechos de las muje-
res, y especialmente los de las mujeres indigenas, en lo
cual ha influido la legitimacion de un discurso de género
en las politicas publicas del Estado, en los medios de co-
municacién y en el discurso mismo de las organizaciones
no gubernamentales (ONG) de derechos humanos que
trabajan en las regiones indigenas. Estos discursos son
reforzados también por las propias organizaciones de mu-
jeres indigenas (cfr. Sanchez Néstor, 2005; Cunningham,
2003). De esta manera, las nuevas leyes que penalizan la
violencia contra las mujeres a nivel nacional % y estatal, asi
como las leyes que propician su participacion en los es-

1 Problemas similares enfrentan las mujeres mapuches en Chile al ver-
se obligadas a silenciar sus opiniones ante la exigencia de sus compare-
ros de no generar division en las comunidades y no introducir discursos
ajenos a la cultura indigena basada en el modelo de la “complemen-
tariedad” entre hombres y mujeres (cfr. Painemal y Richards, 2006).
12 Véase, por ejemplo, el decreto de la nueva Ley General de Acceso
de las Mujeres a una Vida Libre de Violencia, expedida el jueves 1° de
febrero de 2007 en el Diario Oficial.

pacios publicos, estin legitimando las demandas de las
mujeres indigenas; sin embargo, también estdn generan-
do otros problemas al no siempre acompanar su difusion
desde una mirada propia de las mismas mujeres, y esto es
justamente uno de los grandes retos que enfrentan las mu-
jeres organizadas interesadas en incorporar el lenguaje
de los derechos en los espacios comunitarios. Si bien tales
leyes y declaraciones ofrecen un paraguas discursivo para
legitimar las demandas de las mujeres indigenas, son in-
suficientes si no son apropiadas y traducidas a sus propios
contextos culturales y sociales. En este sentido, la Ley Re-
volucionaria de las Mujeres Zapatistas constituye uno de
los principales referentes propios generados por las mu-
jeres indigenas.

La referencia a las experiencias analizadas permitird des-
tacar los contrastes, las dificultades y los retos que estdn
marcando la disputa por los derechos de las mujeres y
su acceso a la justicia en dos regiones indigenas de Mé-
xico donde se desarrollan importantes experiencias de re-
novacion de justicias indigena y comunitaria: el Juzgado
Indigena de Cuetzalan y la Coordinadora Regional de Au-
toridades Comunitarias (CRAC), mejor conocida como
la Policia Comunitaria de Guerrero.

En ambas regiones encontramos procesos innovadores
en lo que respecta a las nuevas formas de justicia indigena.
Si bien se trata de dos casos extremos respecto al alcance
y posibilidades de las jurisdicciones indigenas, represen-
tan a su vez dos modalidades para analizar las respuestas
de las mujeres. Lo complejo del proceso no se corresponde
con una mayor apertura en términos de género. La Policia
Comunitaria es, sin duda, una de las experiencias de jus-
ticia comunitaria con mayor alcance y fuerza en el pais.
No obstante, la participacién de las mujeres en los espa-
cios y practicas de justicia es apenas inicial, lo que no nie-
ga la importancia de la “Comunitaria” para sus vidas. En
contraste, la experiencia del Juzgado Indigena de Cuetza-
lan es limitada en cuanto a su alcance y jurisdiccion —es
en si mismo resultado de un proceso de oficializacion
de lajusticia indigena—, pero se ha gestado en el marco de
fuertes procesos organizativos de mujeres nahuas, quienes
han logrado incidir en sus dindmicas y apostar por una
justicia indigena intercultural con equidad de género (Ter-
ven, 2009; Mejia y Cruz, 2006).

79



80 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

La construccion de una justicia intercultural con
equidad de género. La experiencia del Juzgado
Indigena de Cuetzalan

En el caso de Cuetzalan, el campo de la justicia se trans-
formé a partir de la instalacién del Juzgado Indigena en
el ano 2003. Si bien el juzgado fue producto de la decision
del Tribunal Superior de Justicia del estado de Puebla con
el fin de implementar la “justicia indigena”, constituyd fi-
nalmente un catalizador importante que permitio agluti-
naralas organizaciones indigenas y de derechos humanos
con larga experiencia de trabajo en la regién para disputar
los alcances de la justicia indigena frente al Estado, apro-
piandose de su regulacion. La paciencia y el estilo negocia-
dor de las autoridades nahuas del Juzgado han permitido
que en los hechos sean ellos, con el apoyo del Consejo del
Juzgado'?, quienes definan los alcances y modalidades de
lajusticia indigena (cfr. Terven, 2005). Una particularidad
de la justicia indigena que se desarrolla en el Juzgado ha
sido la presencia significativa de mujeres nahuas en el Con-
sejo del Juzgado, en tanto que miembros de organizaciones
indigenas que llevan afios trabajando en la region. Junto
con el discurso de los derechos humanos y los derechos
indigenas, el discurso de los derechos de las mujeres es
un referente continuo en los debates del Consejo y en los
talleres y pléticas que suelen darse a las autoridades indi-
genas. En este proceso, la Casa de la Mujer Indigena (el
Cami) ha desempenado un papel clave al apoyar el segui-
miento de casos en el Juzgado en los que estan involucradas
mujeres, pero también al impulsar un proyecto propio de
intervencion para atender casos de violencia doméstica.
Ademds de continuar con sus tareas en el campo de la sa-
lud y la educacién, el Cami, apoyado por asesoras mestizas

que trabajan en la zona desde hace mds de veinte afios'*,

13 Nueva institucion creada por las organizaciones indigenas y de dere-
chos humanos inspirandose en las formas de los consejos de ancianos.
14 Las asesoras mestizas son ya parte de las dinamicas locales y actoras
claves en la defensa de los derechos de las mujeres en la region. For-
maron una asociacion civil, el Centro de Asesoria y Desarrollo entre
Mujeres (CADEM), desde la cual apoyan capacitaciones y procesos al-
ternativos para discutir conlas mujeres nahuas sus propias concepcio-
nes sobre el género y los derechos de las mujeres. Ademas de apoyar
al Cami, han conseguido instalar un albergue para atender a mujeres
maltratadas (cfr. Mejia y Cruz, 2006).

ha privilegiado un trabajo sobre la defensa legal y el apo-
yo emocional a mujeres victimas de violencia doméstica
(Mejia y Cruz, 2006). Como miembros activos del Con-
sejo del Juzgado Indigena, las mujeres del Cami discuten
lajusticia que aplican las autoridades del Juzgado, buscan-
do sensibilizarlas a una mirada distinta que contemple la
equidad de género y los derechos humanos. Las mujeres
del Cami y las asesoras mestizas han elaborado una vision
propia de los derechos desde las necesidades de las mujeres
nahuas, y en este sentido han hecho un gran esfuerzo por
construir propuestas para repensar el ser mujer que respe-
ten sus valores y tradiciones culturales, identificando aque-
llas costumbres que desean cambiar y aquellas que resultan
indispensables para sus vidas (cfr. Mejia, 2008). En este pro-
ceso han influido los discursos de otras mujeres, especial-
mente de las zapatistas, y de diferentes colectivos de mujeres
indigenas nacionales e internacionales, en los cuales tam-
bién participan (Coordinadora Nacional de Mujeres Indi-
genas, Enlace Continental, etcétera).

El proceso de incidir en un campo tan particular como
lo es la justicia indigena, espacio masculino por excelencia,
no ha sido facil porque implica intervenir en las maneras
tradicionales de resolver los conflictos y en el ejercicio de la
autoridad y, por tanto, en sus procedimientos y en los sis-
temas normativos. Tal es el sentido de los acuerdos que
caracterizan la justicia comunitaria basados en la concilia-
cién: en muchas ocasiones, en aras de llegar a un acuerdo,
se violentan los derechos de las mujeres, ya que se tiende
a reproducir jerarquias de género cuando, por ejemplo,
una mujer que sufre violencia doméstica se ve obligada a
regresar con el esposo bajo el simple compromiso de que
“ya se portard bien”; o tiene que aceptar que la suegra se
quede con el hijo cuando la pareja decide separarse y con
ellos se separa también a los hijos. En estudios anteriores
en la misma regién de Cuetzalan pudimos documentar
varios casos similares que las mujeres indigenas tuvieron
que enfrentar ante la justicia comunitaria y la justicia es-
tatal del municipio y del distrito judicial de la region (cfr.
Sierra, 2004b; y Vallejo, 2004).

Lasideologias que tienden a naturalizar la subordina-
cién de género son parte constitutiva del sentido comtin
hegemonico de las comunidades —compartido, general-
mente, por hombres y mujeres (situacién no muy distin-



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

ta en los espacios regionales mestizos)— y funcionan
como diques que impiden cuestionar lo que tradicional-
mente se ha considerado razonable (Sierra, 2007a). Tam-
bién es cierto que las autoridades del Juzgado Indigena,
con el apoyo de las mujeres del Cami, han hecho un im-
portante esfuerzo por hacer una justicia diferente que
contemple el punto de vista de las mujeres; el problema
es que estos esfuerzos no son suficientes si no se trabaja
continuamente en ellos. En este sentido se promueve, de
manera respetuosa, que las autoridades soliciten el apo-
yo de las mujeres del Consejo del Juzgado para intervenir
en casos considerados complicados o graves. Se trata de un
proceso prolongado que implica un largo camino por an-
dar, el cual constituye un reto para conseguir una justicia
mas adecuada para las mujeres'>.

Después de cuatro anos de funcionamiento y de labor de
hormiga con los miembros del Juzgado, las mujeres indi-
genas del Cami y sus comparfieras mestizas del CADEM
han obtenido algunos logros en pos de la legitimacién de
los derechos de las mujeres, al menos en el discurso, y han
conseguido promover que los jueces (el juez indigena y su
suplente, el agente mediador) se abran a comentar la pro-
blemética y a recibir platicas; mantienen de esta manera
una mirada vigilante ante la justicia. Pero también saben
que no basta con defender la justicia indigena si no se tra-
baja con las otras instancias judiciales oficiales en las que
terminan los casos de mayor violencia para las mujeres, y
si no se afianza la legitimidad del Juzgado Indigena ante
los juzgados de paz de las comunidades donde suelen pre-
sentarse la mayor parte de los casos que llevan las muje-
res a las autoridades'®. Los esfuerzos no siempre se ven
coronados con salidas adecuadas para ellas, lo cual revela
lo dificil que es enfrentarse a las ideologias de género (Sie-
rra, 2007b). Tal es también lo que muestran algunos de los
casos analizados por Adriana Terven, quien ha dado segui-
miento a mujeres indigenas involucradas en disputas an-
te el Juzgado Indigena de Cuetzalan y cuyas trayectorias

15 En su tesis de doctorado, Adriana Terven (2009), da seguimiento a
este proceso de renovacion de la justicia indigena y sus retos para con-
siderar el punto de vista de las mujeres.

16 Claudia Chavez analiza la incidencia del nuevo Juzgado Indigena
en la justicia de paz de las juntas auxiliares del municipio de Cuet-
zalan, todas ellas comunidades nahuas (Chavez, 2008).

muestran las dificultades que enfrentan las autoridades
indigenas para ir mas alla de los modelos tradicionales de
género bajo los cuales han estado acostumbrados a hacer
justicia (cfr. Terven, 2009).

Aun asi, las mujeres nahuas de Cuetzalan no cejan en
su decision de construir formas mas adecuadas de justicia,
sin encerrarse en sus contextos ni en sus valores cultura-
les. Sin duda, la oportunidad de incidir en un espacio como
el Juzgado Indigena constituye un reto para las mujeres
indigenas organizadas, quienes desde hace varios anos han
estado comprometidas en construir una propuesta propia
para enfrentar la violencia de género y promover los dere-
chos de las mujeres, haciendo importantes aportes sobre
el tema (cfr. Mejia y Cruz, 2006; Mejia, 2008). La nueva ins-
tancia del Juzgado Indigena de Cuetzalan ha abierto una
oportunidad para avanzar desde la prictica en una pro-
puesta en la que las mujeres puedan tener acceso a una jus-
ticia mas adecuada a sus necesidades y, al mismo tiempo,
defender un espacio propio de jurisdiccién indigena. En
este sentido, estan conscientes de que el Juzgado Indigena
es un lugar clave para potenciar un proceso de transfor-
macion en las relaciones de género con profundo respeto
alas maneras propias de ver el mundo, por lo que no se tra-
ta simplemente de descalificar las costumbres que exclu-
yen a las mujeres, sino de entender que es posible buscar
salidas mds adecuadas que no las pongan en desventaja.
Para esto es fundamental el trabajo conjunto con las au-
toridades indigenas, con el Consejo del Juzgado Indigena
y con las mismas mujeres que buscan el apoyo del Cami.
Pero estas mujeres también tienen muy claro que resulta
central apoyar el fortalecimiento del Juzgado Indigena y
su defensa ante el Estado que ha buscado minimizarlo pa-
ra reducir su impacto. Asimismo, saben que para defen-
der a las mujeres, en ocasiones, hay que ir mds alld de las
costumbres y recurrir a un discurso legal que pueda be-
neficiarlas, como por ejemplo la demanda de reconoci-
miento de nombre para el hijo, o la busqueda de pension
alimenticia. En este sentido, coinciden con otras mujeres
en el reto de apostar a construir una justicia intercultural
con equidad de género que pueda alimentarse del dere-
cho indigena, pero también del derecho del Estado y de
los avances en el derecho internacional (cfr. FIMI, 2007).
Tal planteamiento las ha llevado a confrontar, desde la

81



82 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

préctica, visiones esencialistas de la cultura y del derecho
indigena para propiciar nuevas maneras para pensar una
justicia indigena plural y abierta al cambio que contem-
ple la mirada de las mujeres!”.

No ha sido facil, sin embargo, cambiar las maneras tra-
dicionales de pensar de las autoridades del Juzgado y de
los miembros del Consejo a pesar de los grandes esfuer-
z0s de estas mujeres por estar vigilantes. No obstante, se
trata de un proceso que va dejando huella en los hombres
y mujeres indigenas de la regién. Se ha contribuido asf a
construir un clima cultural en el que hablar de derechos
de las mujeres no es algo ajeno alos discursos que cotidia-
namente se producen en la radio indigenista local; por
ello, muchas mujeres, asi como apelan a los derechos hu-
manos (Sierra, 2000), también se refieren a los derechos
de las mujeres.

Los retos de las mujeres de la Policia Comunitaria

Las condiciones en las que surge la Policia Comunitaria de
Guerrero, asi como los retos que enfrenta por representar
una experiencia regional de seguridad y justicia que re-
basa los marcos legales instituidos, han implicado una con-
tinua vigilancia y hostigamiento por parte del Estado que,
sin embargo, se ha visto obligado a tolerar su existencia.
Las mujeres han participado, de maneras diversas, desde
la fundacion de la “Comunitaria”y; sin duda, han sido una
de sus principales motivaciones; sin ellas, ésta no hubiera
podido crearse, como lo reconocen los mismos dirigen-
tes. Pero, sobre todo, han resultado ser las mds beneficia-
das por la nueva estructura de seguridad comunitaria que
les garantiza que ahora puedan salir en los transportes co-
lectivos y trasladarse por los caminos sin el temor a ser
violadas o asaltadas. Como ellas dicen, “la Comunitaria
les cambid la vida”, a ellas y también a sus comparieros.
Las historias de violencia e inseguridad que caracterizaban
la zona hace apenas 13 anos dan cuenta de lo que esta ins-
titucion comunitaria ha significado para los habitantes

17 Llaman la atencion planteamientos similares que mujeres indige-
nas estdn haciendo en otras partes del mundo (cfr. informe del FIMI,
2007).

de la region, incluyendo a los mestizos. Como han comen-
tado las mismas autoridades estatales, se reconoce que la
Policia Comunitaria ha conseguido reducir la delincuen-
cia en 95%'8, por lo que los caminos de la Montana son
ahoralos mas seguros de Guerrero, lo cual no es una meté-
fora. Tal es lo que revelan los testimonios de hombres y
mujeres que recuerdan los tiempos cuando salir de las
comunidades en “colectivas” significaba exponerse a ser
violentados, segiin dan cuenta draméticamente las pala-
bras de don Gelasio Barreda, uno de los fundadores de la
Policia Comunitaria:

[...] nos dieron en la madre esa gente [los delincuentes],
nos quitaba y sin lastima [....] y muchos hombres fueron
en la carretera, amarrados los tiraron en la carretera, ahi
que lo terminaban, lo pateaban, lo metian patada. .. y quién
10 se va a enojar, que venga otro cabron, te tira en la carre-
tera, te pone el pie encima y no te mueves, como en ese
tiempo en tantos pueblos asi los agarra, los para la camio-
neta para quitarles las cosas que llevan [...] muchos hom-
bres fueron violadas sus esposas, delante de ellos. ... agarran
a las esposas, los amarran [...] y encima de ellos ponian a
sus esposas y ahi las violaban, jque coraje!"®

A pesar de sus importantes logros, que no es el caso do-
cumentar aqui*’, la justicia comunitaria sigue siendo una
justicia que no contempla en la practica los derechos de
las mujeres. En los dltimos afos se observan varios inten-
tos por enfrentar esta situacion, abrir espacios a las mu-
jeres y reconocer la particularidad de sus reclamos en el
campo de la justicia. Es as{ que desde 1998, cuando surge el
organismo propio de la justicia regional, la llamada Coor-
dinadora Regional de Autoridades Comunitarias (CRAC)?!,

18 Informacién de Cirino Plicido Valerio, uno de los dirigentes hist6-
ricos de la organizacion, quien comenta que el secretario de Gobierno
reconocio explicitamente la eficacia de la Comunitaria (abril de 2008).
19 Entrevistaa Gelasio Barreda, ex comandante regional dela Policia Co-
munitaria (1996) y miembro fundador de la misma (mayo de 2007).
20 Para mas informacién sobre la Policia Comunitaria, sus trayec-
torias organizativas y las practicas de justicia véase Sanchez Serrano,
2006; Flores, 2007; Sandoval, 2005; Sierra, 2007b, entre otros textos.
21 En un principio se cre6 la Policia Comunitaria como érgano de vi-
gilancia y seguridad de los caminos (1995). Los maleantes eran dete-
nidos y entregados a las autoridades judiciales del estado. No obstante,
ante la falta de voluntad del estado para juzgarlos, decidieron crear la
Coordinadora Regional de Autoridades Comunitarias (CRAC) (1998),
como 6rgano especializado en aplicar la justicia.



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

se nombré una comision de mujeres con el fin de apoyar
asuntos en los que se vieran involucradas mujeres, si bien
después esta comision no siguié actuando. Mds adelante,
durante el X Aniversario de la CRAC, en Pueblo Hidalgo,
municipio de San Luis Acatldn (octubre de 2005), se volvio
a integrar una comision de mujeres, lo cual fue el impulso
para elegir posteriormente a mujeres como autoridades
dela CRAC, en 2006. Un afio después, en 2007, volvieron a
elegir a coordinadoras mujeres. Tales hechos son una res-
puesta a la necesidad de incorporar la mirada de las mu-
jeres a la practica de la justicia, frente a la gran cantidad de
asuntos que llegan a las autoridades regionales; algunos
de ellos de gran complejidad, como los “infanticidios”*>.
Si bien la presencia de las mujeres en la institucion, en la
Comisién de Mujeres o como coordinadoras, no es sufi-
ciente para garantizar una justicia mas adecuada, si impli-
ca el reconocimiento de que la justicia comunitaria tiene
una deuda pendiente con ellas. No obstante, la participa-
ci6n de las mujeres no ha sido sostenida ni tampoco ha re-
cibido el apoyo suficiente para elaborar una vision propia
que apunte a relaciones mas justas entre hombres y mu-
jeres, ni sobre sus derechos. Se trata de una tarea comple-
ja que constituye una demanda muy importante para las
mujeres de la Comunitaria.

A pesar de ser una necesidad explicita planteada conti-
nuamente en las asambleas regionales, las mujeres que
han tenido acceso a cargos en la CRAC han sido con fre-
cuencia criticadas y vigiladas. Sus companeros las acusan
de no saber actuar como autoridad al involucrarse en pe-
quenas disputas y chismes entre mujeres, dejando de lado
los objetivos comunes, a largo plazo. Al igual que en otros
contextos, cuando las mujeres han asumido puestos de
autoridad (cfr. Veldzquez, 2003 ), en este caso en la Comu-
nitaria, sus errores son duramente cuestionados y sus es-
fuerzos y logros minimizados de manera més enfatica que
en el caso de los hombres. Por ejemplo, me toc6 observar en
una Asamblea Regional, méximo 6rgano de autoridad de
la Comunitaria, cuando dos coordinadoras regionales,
miembros de la CRAC, fueron fuertemente cuestionadas

22 Algunos de estos delitos fueron cometidos por mujeres jévenes y
solteras que ocultaron su embarazo y decidieron deshacerse de su hi-
jo ante la desesperacion de confrontar la situaciéon ante su familia.

Rachel Sieder

e T 5 e Promolora®
aller de Dsano O

=

e ]

Taller ¢

Taller de Devolucion del Diagnoéstico Participativo con las mu-
jeres de la Policia Comunitaria en la sede de la CRAC, febrero de
2009. San Luis Acatlan, Guerrero.

y obligadas a dejar su cargo debido a difamaciones en su
contra, acusaciones que nunca se probaron pero que, no
obstante, afectaron de manera particular a las mujeres y,
en menor medida, a uno de los coordinadores. El hecho
constituy6 un duro golpe a la autoestima de las mujeres y
al proceso que con tanto esfuerzo han ido construyendo,
como lo revela Carmen en su testimonio al referirse a esa
experiencia:

Ay, como me doli6, ay dios mio por qué tenfa que pasar
todo eso... Dijera ya me retiré, jjpero llego con las lagri-
mas!! Yo no podia consolarme, nomas me acordaba...
nomds lo triste que me doli6 que viendo mi dinero junto
pues iba a poner mi negocio, ya estaba trabajando bien,
nomds porque el pueblo me nombré [como autoridad
en la CRAC] regreso a tirar mi dinero, eso es lo que mds me
doli6 [...] Yo puedo estar las veces que quiera [en la Co-
munitaria], yo no robé, no maté, no me fui por esto...
mas sin embargo no les voy a cumplir el gusto, aqui voy a
seguir estando®.

23 Carmen fue una de las mujeres coordinadoras de la CRAC y aport6 el
poco dinero que tenia para apoyar los trabajos de la Comunitaria (co-

83



84 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

No es el caso analizar aqui esta situacion; me interesa
solamente enfatizar el contexto de fragilidad en el que vi-
ven las mujeres cuando asumen cargos comunitarios y re-
gionales, lo cual amerita reflexion por parte de ellas mismas,
y hace evidente la prevalencia de la autoridad masculina
sobre sus derechos de participacion.

En el caso de la Comunitaria, a diferencia de Cuetzalan,
1no encontramos un proceso arraigado que apoye la capa-
citacion de las mujeres en torno a sus derechos ni una for-
macion adecuada para discutir una visién propia de lo que
significarfa una justicia comunitaria con visién de géne-
ro. Existe, sin embargo, mucho interés en avanzar en esta
direccion ante la constatacion y el reconocimiento de las
autoridades regionales de que a la justicia comunitaria le
falta incorporar “a la media naranja”>“. Si bien esta opinién
no es compartida por todas las autoridades de la Comu-
nitaria, poco a poco va encontrando eco en varios de los
comisarios, coordinadores regionales y consejeros, quie-
nes, al menos en el discurso, reconocen la importancia de la
participacion de las mujeres. El reto, efectivamente, es enor-
me, ya que mas alld de los discursos, significa poner en
duda el poder masculino y las tradiciones arraigadas que
dificultan la participacion y la organizacion de las muje-
res para reclamar sus derechos. El discurso mismo de los
derechos es todavia ajeno para una mayoria de hombres
y mujeres que reproducen una vision que naturaliza la
subordinacion de las mujeres como parte de las costum-
bres. Es de esperarse, sin embargo, que paulatinamente se
avance en este camino ante la creciente demanda en la Co-
munitaria para impulsar la participacion de las mujeres.

Lo que si es claro es que, necesariamente, un discurso
que pretenda arraigar en la region en torno a los derechos
de las mujeres indigenas tiene que partir de la diversidad
cultural para discutir la violencia y los roles de género, y
su posible transformacion, y al respecto resulta sugerente
reflexionar sobre las buenas y malas costumbres, como

mida, gasolina y demas gastos) cuando le tocé ser autoridad, lo que re-
vela una de las dificultades centrales que enfrenta la institucion para
funcionar: la falta de recursos. Las palabras muestran también el fuerte
compromiso de Carmen al ser nombrada por el pueblo para asumir
el cargo y lo que para ella significa ser parte de la Comunitaria, a pe-
sar de la mala experiencia que vivio.

24 Opinién de Cirino Plicido, dirigente histérico de la Comunitaria.

lo han expresado las mujeres zapatistas en diferentes mo-
mentos®. Resulta también importante apoyar un proceso
de reflexion en torno a las relaciones de género y al signifi-
cado que las mujeres dan al concepto mismo de derechos
yalas maneras en que éste es apropiado localmente. Este
es justamente uno de los temas que estamos trabajando
recientemente con algunas mujeres de la Comunitaria in-
teresadas en promover su organizacion y el conocimiento
de sus derechos?®. No es fécil discutir sobre los derechos de
la mujer a una vida libre de violencia en un contexto
de grandes limitaciones econdmicas, en el que la margi-
nacion, el alcoholismo, la migracion y la exclusion marcan
la vida de las comunidades y, en gran medida, provocan la
violencia misma. No obstante, son las propias mujeres
quienes buscan en los nuevos lenguajes de derechos refe-
rentes que les ayuden a enfrentar su realidad y les den la
fuerza para legitimar ante sus companeros sus demandas
de construir relaciones mas adecuadas, de complemen-
tariedad y apoyo mutuo. Me he encontrado asi a mujeres
valientes, la mayoria de ellas solteras o viudas, generalmen-
te abandonadas —aunque también algunas casadas—,
que consiguieron sacar adelante a sus hijos y que mantie-
nen la decision de seguir luchando a pesar de los grandes
obstaculos que enfrentan. Son estas mujeres que quieren
también ser policia comunitaria para asumir una funciéon
de vigilancia en su comunidad, si bien de manera distin-
ta a los hombres, porque “no se trata de hacer lo mismo
que los hombres. Hay cosas que nosotras como mujeres
podemos hacer para ayudar en la seguridad. Tampoco se
trata de andar con ellos en los caminos, si no, luego vienen
las calumnias”, como lo senala Paula, actual tesorera de la
CRAC; o bien quieren ser comisarias o coordinadoras, o
simplemente apoyar la organizacion de las mujeres y pro-
mover los derechos. Por encima de todo, quieren encontrar

25 El discurso de la comandante Esther ante el Congreso de la Union
en abril de 2001 y la Ley Revolucionaria de las Mujeres Zapatistas se
han convertido en referentes centrales para otras mujeres indigenas
que buscan conocer y defender sus derechos.

26 Se trata de un proyecto en curso sobre “Mujeres indigenas, derechos
y acceso a la justicia”, que pretende promover un proceso reflexivo so-
bre las problematicas de las mujeres en las comunidades con el fin de
generar algunas propuestas que apoyen el proceso organizativo de
éstas y la exigibilidad de sus derechos ante las autoridades y sus fa-
milias. Proyecto apoyado por la Fundacion Angélica-Tides, junto con
el CIESAS.



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

maneras para defenderse de la violencia, de los abusos de
los hombres, que no se les limite o excluya por ser mujeres
y que se les apoye en su participacion, pero también les
interesa que la justicia contemple sus necesidades como
mujeres.

En suma, a pesar de sus diferencias, en ambos casos el
discurso sobre derechos de las mujeres estd marcando
nuevos rumbos y retos para pensar la diversidad étnica,
la de género v el acceso a la justicia, y en esto han inter-
venido procesos organizativos propios, pero también la
relacion con instituciones gubernamentales y ONG de
derechos humanos. Me interesa destacar la fuerza de las
mujeres indigenas para cuestionar algunas tradiciones y
costumbres que justifican su exclusion y opresion, al
mismo tiempo que buscan generar alternativas para en-
frentar la violencia sin por ello romper con su cultura, al
igual que lo estan haciendo otras mujeres indigenas en el
pais, por ejemplo, en Oaxaca y en Chiapas (cfr. Hernan-
dez, 2008). En este proceso se valoran los saberes propios
en tanto que mujeres indigenas y se discuten nuevas pro-
puestas que van redefiniendo el sentido de la justicia y
del derecho indigena en didlogo con diversos actores. Se
trata, efectivamente, de dindmicas innovadoras que apun-
tan a transformar concepciones naturalizadas sobre los
roles de género para construir una nueva institucionali-
dad. En este proceso, discursos globales sobre los derechos
humanos y los derechos de las mujeres estdn moldeando
los horizontes a los que apuntan las mujeres indigenas or-
ganizadas al reclamar sus derechos, quienes buscan discu-
tirlos desde los propios marcos culturales. Se convierten
asi en potentes armas usadas por ellas en los espacios lo-
cales y regionales para propiciar cambios en sus propias
comunidades y organizaciones.

LAS APUESTAS INTERCULTURALES DE LA
JUSTICIAY LOS DERECHOS DE LAS MUJERES

Las nuevas experiencias de justicia indigena en contextos
de globalizacion y de reforma del Estado estan abriendo
nuevas opciones a las mujeres indigenas para defender
sus derechos, discutir sus costumbres y para repensar las
formas tradicionales del ser mujer. Las mujeres indigenas

se enfrentan al gran reto de legitimar el discurso sobre los
derechos de las mujeres en espacios tradicionalmente do-
minados por normas patriarcales y miradas masculinas,
como es el caso de la justicia. El proceso no ha sido nada
facil; sin embargo, observamos cambios importantes en
experiencias locales que estdn marcando la pauta de una
transformacion en los modelos culturales de las socieda-
des indigenas.

La construccion de un discurso de género desde la mi-
rada de las mujeres indigenas estd siendo alimentada por
debates internacionales, en foros transnacionales, en los
que participan mujeres indigenas de diferentes latitudes,
pero también por la propia experiencia de las mujeres que
desde sus espacios locales de organizacion estan generan-
do alternativas para confrontar la violencia de género y la
subordinacion. En este proceso, el discurso global de los
derechos humanos y en contra de la violencia de género
estd siendo redefinido por las mujeres indigenas desde sus
lenguajes. El impacto en la préctica es, no obstante, limi-
tado dado el peso de las ideologias de género que consti-
tuyen poderosos muros de contencién al cambio social.
Pero a pesar de los obstaculos encontramos mujeres deci-
didas a buscar la manera de enfrentar situaciones que jus-
tifican la desigualdad social, y es en ese sentido que mujeres
de diferentes latitudes no dejan de luchar por nuevos espa-
cios de reconocimiento.

La interculturalidad resulta ser un referente ttil para
apoyar la construccion de discursos criticos que, al mismo
tiempo que hacen valer la diferencia cultural, apuestan a
construir didlogos entre valores y normas culturales, pa-
ra evitar que prevalezcan discursos cerrados justificados
enlatradicion queimpidan o descalifiquen latransforma-
cion social. Desde la perspectiva de la interculturalidad que
retomamos, no se trata, sin embargo, de copiar los discur-
sos legitimados por el discurso internacional y nacional de
los derechos humanos y los derechos de las mujeres, sino
de encontrar los puentes para construir versiones més ade-
cuadas a las realidades e historias de los pueblos que, al
mismo tiempo que permitan fortalecer las relaciones y valo-
res comunitarios, ofrezcan nuevas opciones para la parti-
cipacion de las mujeres y para cuestionar su subordinacion.
Sin duda, los ejemplos mas importantes en este sentido los
han dado las mujeres zapatistas, quienes, de manera sen-

85



86 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

cilla, han conseguido construir un discurso propio en tor-
no alos derechos de las mujeres, sin negar su cultura, y
como parte central de las luchas de sus pueblos (Hernan-
dez, 2006; Milldn, 2007). También es el caso de mujeres ma-
yas de Guatemala que reflexionan sobre las relaciones de
género desde la mirada de la cosmovision (Macleod, 2007).
Por eso estos ejemplos siguen siendo vistos como referen-
tes a seguir por otras mujeres indigenas que, al igual que
ellas, quieren modificar aspectos de sus costumbres sin
renegar de sus identidades, como sucede en los casos ana-
lizados.

Hoy en dia, ante la apertura de nuevos espacios de jus-
ticia comunitaria y el fortalecimiento de las identidades
étnicas, las mujeres indigenas se enfrentan al reto de inno-
var sus propias tradiciones juridicas luchando para que és-
tas incluyan una visién de equidad de género, sin por ello
cuestionar las logicas colectivas. Las mujeres nahuas de
Cuetzalan han hecho importantes avances, mucho mds
que otras mujeres, para aprovechar las nuevas instancias
de justicia, como el Juzgado Indigena; para incidir, desde
los propios ritmos culturales, en las dindmicas de la jus-
ticia, ylo estdn haciendo de manera persistente y original
(Mejia y Cruz, 2006; Terven, 2009). Asimismo, estin cons-
cientes de la importancia de usar la legislacién estatal e in-
ternacional para defender los derechos de las mujeres en
los espacios de la justicia indigena y en las instancias judi-
ciales del Estado. Van incluso mas alld de las leyes oficia-
les al impulsar acciones de apoyo emocional y de refugio
para las mujeres victimas de violencia doméstica. Vemos
asi que estdn poniendo en practica sus apuestas para cons-
truir una justicia intercultural con equidad de género, a
pesar de los avances y retrocesos que esto ha significado.
En el caso de la Policia Comunitaria de Guerrero, la parti-
cipacion de las mujeres es atin muy reciente, y si bien ellas
han sido parte importante de la organizacién y se han be-
neficiado de las nuevas condiciones de seguridad que les
garantiza su institucion, es atin poco lo que han avanzado
en la construccion de una justicia con equidad de género.
Dada la importancia de un proyecto como el de la Policia
Comunitaria, debido a los alcances de una institucion
que ejerce gobierno y justicia con autoridades regionales
en un territorio que abarca a 80 comunidades —mas de
250 000 personas—, los avances de las mujeres indigenas

en este espacio son, sin duda, relevantes. También es cierto
que la misma complejidad de la institucion comunitaria
y las continuas confrontaciones que vive con el Estado ha-
cen que, en determinados momentos, los asuntos de las
mujeres queden relegados. Pero, a pesar de todo, la semi-
lla se ha sembrado y las mujeres estdn dispuestas a seguir
abonando el camino.

En todas estas experiencias, y seguramente en muchas
otras, lo que queda claro es que el discurso de las mujeres
indigenas por sus derechos y su busqueda por construir
una propuesta propia implica dos procesos: por un lado,
el cuestionamiento a visiones arraigadas de la tradicion y
la cultura en torno a los modelos del ser mujer como re-
ferentes considerados naturales que no pueden transfor-
marse; por el otro, la apropiacion paulatina de un discurso
de derechos que con més o menos fuerza les permite for-
mular ideas para confrontar la violencia de género y las
exclusiones, dentro y fuera de las comunidades. De esta
manera, desde la préctica, mujeres como las de Cuetza-
lan estdn contribuyendo con propuestas concretas a ima-
ginar maneras diferentes de ejercer la justicia, una en la
que la voz de las mujeres no se subordine a los designios
masculinos y en que se consigan acuerdos negociados mas
convenientes para ambas partes. Se estd colaborando, asi,
a construir conceptualizaciones que ayuden a repensar el
género desde la perspectiva de la interculturalidad, y que
en esta medida contribuyan a teorizar desde sus propias
realidades. Se trata de procesos de muy larga duracion en
los cuales incide el contexto de pobreza estructural, violen-
cia politica y globalizacion neoliberal que afecta las posibi-
lidades de legitimar las demandas de las mujeres, quienes
suelen subordinarse a demandas colectivas consideradas
de mayor importancia para la sobrevivencia y la defensa de
los pueblos.

Lalucha de Eufrosina Cruz, al disputar sus espacios de
participacion politica y aceptar el apoyo del Estado, pare-
ce quedarse en un solo lado del proceso, pues tinicamente
descalifica las instituciones comunitarias sin dar cuenta
de las transformaciones que marcan la vida de las mujeres
en los pueblos y la lentitud con la que estos cambios se de-
sarrollan. No es la descalificacion externa la que provoca-
ra que las mujeres sean reconocidas en sus derechos, si la
lucha no se acompana de un trabajo desde adentro con



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

los hombres y mujeres de las comunidades. También es
clerto que poco a poco las autoridades comunitarias se en-
frentan al nuevo reto de tener que compartir el poder con
las mujeres, y eso es un proceso que llevard tiempo digerir.

Bibliografia

Baitenmann, Helga, Victoria Chenaut y Ann Varley, 2007, Deco-
ding Gender. Law and The Practice in Contemporary Mexi-
co, Rutgers University Press, New Brunswick, New Jersey y
Londres.

Barragdn, Rossana y Carmen Solis, en prensa, “Etnografia y her-
menéutica de la justicia estatal: la violacion como prisma de
las relaciones sociales”, en Victoria Chenaut, Magdalena G6-
mez, Héctor Ortiz y Marfa Teresa Sierra, Justicia y diversidad
en tiempos de globalizacion, Centro de Investigaciones y Es-
tudios Superiores en Antropologia Social, México.

Chévez, Claudia, 2008, Del deber ser a la praxis. Los jueces de paz
en el renovado campo judicial de Cuetzalan. ;Hacia un forta-
lecimiento de la jurisdiccién indigena?, tesis de maestria en
antropologia social, Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropologia Social, México.

Chenaut, Victoria, 2004, “Practicas juridicas e interlegalidad en-
tre los totonacas del Distrito Judicial de Papantla, Veracruz”,
en Marfa Teresa Sierra (ed.), Haciendo justicia. Interlegalidad,
derecho y género en regiones indigenas, Centro de Investiga-
ciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, Mi-
guel Angel Porrtia, México, pp. 237-298.

——, 2007, “Indigenous Women and the Law: Prison as a Gen-
dered Experience”, en Helga Baitenmann, Victoria Chenaut y
AnnVarley, Decoding Gender. Lawand Practicein Contempo-
rary Mexico, Rutgers University Press, New Brunswick,
New Jersey y Londres, pp. 125-141.

Cunningham, Myrna, 2003, “Las mujeres indigenas en el dere-
cho internacional de los pueblos indigenas”, Memoria,
num. 174, pp. 22-25

Dalton, Margarita y Julia Barco, 2005, Democracia y equidad de
género en conflicto: Las presidentas municipales de Oaxaca,
serie documental, Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropologia Social, México.

Flores, Joaquin, 2007, Reinventando la democracia. El sistema de
policia comunitaria y las luchas indias en el estado de Gue-
rrero, Universidad de Guerrero, Plaza y Valdés, México.

imI (Foro Internacional de Mujeres Indigenas), 2007, Mairin
Iwanka Raya, Mujeres indigenas confrontan la violencia. In-
forme complementario al estudio sobre violencia contra muje-
res indigenas del Secretariado General de las Naciones Unidas,
FIML, en linea: <http://www.indigenouswomensforum.org/
vaiwreport06-sp.pdf>.

Herndndez Castillo, Rosalva Aida, 2002, “National Law and In-
digenous Customary Law: The Struggle for Justice of the
Indigenous Women from Chiapas, México”, en Maxine Mo-
lineux y Shahra Razavi, Gender, Justice, Development and
Rights, Oxford University Press, Londres, pp. 384-412.

——,2006, “Between Feminist Ethnocentricity and Ethnic Es-
sentialism: The Zapatistas’ Demands and the National Indi-
genous Women’s Movement”, en Shannon Speed, R. Aida
Hernéndez Castillo y Lynn Stephen (eds.), Dissident Wo-
me: Gender and Cultural Politics in Chiapas, University of
Texas, Austin, pp. 57-74

—— (ed.), 2008, Etnografias e historias de resistencia. Mujeres
indigenas, procesos organizativos y nuevas identidades poli-
ticas, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en An-
tropologia Social, Programa Universitario de Estudios de
Género, Universidad Nacional Auténoma de México, México.

Macleod, Morna, 2007, “Género, cosmovision y movimiento
maya en Guatemala. Deshilando los debates”, en Scott Ro-
binson, Héctor Tejera y Laura Valladares (coords.), Politica,
etnicidad e inclusion digital en los albores del milenio, Uni-
versidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa, Miguel An-
gel Porrtia, México, pp. 295-324.

Martinez, Beatriz y Susana Mejia, 1997, Ideologia y prdcticas en
delitos cometidos contra mujeres: el sistema judicial y la vio-
lencia en una region indigena de Puebla, Colegio de Posgra-
duados de Chapingo, Campus, Puebla.

Millan, Mérgara, 2007, “Las mujeres tienen derechos. Interpre-
taciones de la Ley Revolucionaria de Mujeres del EZLN en
una comunidad tojolabal neozapatista”, en Scott Robinson,
Héctor Tejera y Laura Valladares (coords.), Politica, etnicidad
einclusion digital en los albores del milenio, Universidad Au-
ténoma Metropolitana-Iztapalapa, Miguel Angel Porrdia, Mé-
xico.

Mejia, Susana, 2008, “Los derechos de las mujeres nahuas de
Cuetzalan. La construccion de un feminismo indigena, des-
de la necesidad”, en R. Aida Hernandez (ed.), Etnografias e
historias de resistencia. Mujeres indigenas, procesos organiza-
tivos y nuevas identidades politicas, Centro de Investigacio-
nesy Estudios Superiores en Antropologia Social, Programa
Universitario de Estudios de Género, Universidad Nacional
Auténoma de México, México, pp. 453-502.

——y Celestina Cruz, 2006, “Género y justicia en comunida-
des nahuas de Cuetzalan. La experiencia de la Casa de la Mu-
jer Indigena”, ponencia presentada en el V Congreso de la Red
Latinoamericana de Antropologia Juridica, octubre, Oaxte-
pec, México.

Merry, Sally Engle, 2003, “Human Rights and the Demoniza-
tion of Culture (And Anthropology Along the Way)”, Political
and Legal Anthropology Review, vol. 26, nam. 1, pp. 55-77.

——,2006, Human Rights and Gender Violence: Translating In-
ternational Law into Local Justice, University of Chicago Press,
Chicago.

87



88 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Molineux, Maxine y Shahra Razavi, 2002, Gender, Justice, De-
velopment and Rights, Oxford University Press, Londres.
Painemal, Millaray y Patricia Richards, 2006, “Transnacionali-
zacion, derechos humanos y mujeres mapuche”, ponencia
presentada en el V Congreso de la Red Latinoamericana de

Antropologfa Juridica, octubre, Oaxtepec, México.

Quijano, Anibal, 2002, “El regreso del futuro y las cuestiones
del conocimiento”, en Catherine Walsh, Freya Schiwy y San-
tiago Casto-Gomez, Indisciplinar las ciencias sociales, Uni-
versidad Andina Simén Bolivar, Abya Ayala, Quito.

Recondo, David, 2001, “Usos y costumbres, procesos electora-
les y autonomia indigena en Oaxaca’, en Lourdes de Leon
(coord.), Costumbres, leyes y movimiento indio en Oaxacay
Chiapas, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologfa Social, Miguel Angel Porrtia, México.

Sénchez Néstor, Martha (coord. ), 2005, La doble mirada. Voces e
historias de mujeres indigenas latinoamericanas, Instituto de
Liderazgo Simone de Beauvoir, Fondo de las Naciones Uni-
das para la Mujer (UNIFEM), México.

Sanchez Serrano, Evangelina, 2006, El proceso de construccion de
la identidad politica y la creacion de la Policia Comunitaria
en la Costa-Montaria de Guerrero, tesis de doctorado en so-
ciologia, Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, Universi-
dad Nacional Auténoma de México, México.

Sandoval, Abigail, 2005, No es lo mismo la teoria que la prdctica.
El ejercicio de la justicia comunitaria desde la cotidianidad de
los mixtecos de Buena Vista, municipio de San Luis Acatldn,
tesis de maestria en antropologia social, Centro de Investiga-
ciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, México.

Sieder, Rachel, 2006, “El derecho indigena y la globalizacion le-
gal en la posguerra guatemalteca”, Alteridades, ano 16, nim.
31, pp. 23-37.

Sierra, Maria Teresa, 2000, “Hay derechos humanos en Zacapoax-
tla. Género, legalidad y derechos en la Sierra Norte de Pue-
bla”, en Milka Castro (comp.), Actas IT Congreso de la Red
Latinoamericana de Antropologia Juridica, Universidad de
Chile, Arica.

——,2004a, “Justicia, interlegalidad y derechos en la Sierra nor-
te de Puebla’, en Maria Teresa Sierra (ed.), Haciendo justicia.
Interlegalidad, derecho y género en regiones indigenas, Cen-
tro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropolo-
gfa Social, Miguel Angel Porria, México, pp. 115-186.

——,2004Db, “Dialogos y practicas interculturales. Derechos hu-
manos, derechos de las mujeres y politicas de identidad”,
Desacatos, ntim. 15-16, Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social, pp. 126-148.

——,2005, “The Revival of Indigenous Justice in Mexico: Cha-
llenges for Human Rights and the State”, Political and Legal
Anthropology Review, vol. 28, nam. 1, pp. 52-72.

——, 2007a, “Indigenous Women, Law and Custom: Gender
Ideologies in the Practise of Law”, en Helga Baitenmann, Vic-
toria Chenaut y Ann Varley, Decoding Gender. Law and Prac-
tice in Contemporary Mexico, Rutgers University Press, New
Brunswick, New Jersey y Londres, pp. 109-124.

——,2007b, “Justicia indigena y Estado: Retos desde la diversi-
dad’, en Scott Robinson, Héctor Tejera y Laura Valladares
(coords.), Politica, etnicidad e inclusion digital en los albores
del milenio, Universidad Auténoma Metropolitana-Iztapa-
lapa, Miguel Angel Porrda, México.

Speed, Shannon, 2006, “Mejorando los caminos de la resisten-
cia / Exercising Rights and Practicing Resistance in the Za-
patista Juntas de Buen Gobierno’, ponencia presentada en
la Latin American Studies Association, Puerto Rico.

——,2008, Rights in Rebellion: Indigenous Struggle and Human
Rights in Chiapas, Stanford University Press, Stanford.

Terven, Adriana, 2005, Revitalizacion de la costumbre juridica en
el Juzgado Indigena de Cuetzalan. Retos desde el Estado, tesis
de maestria en antropologia social, Centro de Investigacio-
nes y Estudios Superiores en Antropologia Social, México.

——, 2009, Justicia indigena en tiempos multiculturales. Con-
cepciones encontradas y propuestas alternas de resistencia. La
experiencia de Cuetzalan, tesis de doctorado en antropolo-
gia social, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologfa Social, México.

Tripp, Aili Mary, 2002, “The Politics of Womens Rights and Cul-
tural Diversity in Uganda’, en Maxine Molineux y Shahra
Razavi, Gender, Justice, Development and Rights, Oxford
University Press, Londres, pp. 413-440.

Vallejo, Ivette, 2004, “Relaciones de género, mujeres nahuas y usos
de lalegalidad en Cuetzalan, Puebla”, en Marfa Teresa Sierra
(ed.), Haciendo justicia. Interlegalidad, derecho y género en
regiones indigenas, Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropologfa Social, Miguel Angel Porrda, Mé-
xico, pp. 187-236.

Veldzquez, Cristina, 2003, “;Mujeres indigenas gobernando en
municipios de Oaxaca?, México Indigena, nueva época, vol.
2, nim. 5, septiembre, pp. 41-48.

Walsh, Catherine, 2002a, “Las geopoliticas del conocimiento y
colonialidad del poder. Entrevista a Walter Mignolo”, en Ca-
therine Walsh, Freya Schiwy y Santiago Casto-Gomez, In-
disciplinar las ciencias sociales, Universidad Andina Simén
Bolivar, Abya Ayala, Quito, Ecuador, pp. 17-44.

——,2002b, “La rearticulacion de las subjetividades politicas y
diferencia colonial en Ecuador”, en Catherine Walsh, Freya
Schiwy y Santiago Casto-Gomez, Indisciplinar las ciencias so-
ciales, Universidad Andina Simén Bolivar, Abya Ayala, Qui-
to, Ecuador, pp. 175-214.

Young, Iris Marion, 2004, La justicia y la politica de la diferen-
cia, Catedra, Valencia.



