pp- 161y 162: Fotos: Elisa Lipkau

La incorporacion y los limites
de la conciencia

Nuevas rutas de didlogo entre la fenomenologia de
Merleau-Ponty y la filosofia de la accion de Pierre Bordieu

THOMAS J. CSORDAS, 1997

Carolina Borda Nisio

The Sacred Self: A Cultural
Phenomenology of Charismatic

Healing

University of California Press, Berkeley.

P reguntarse por el significado de
ser humano significa preguntarse
por el significado de hacerse humano.
La pregunta por el Yo sagrado implica
indagar en la creatividad y, especial-
mente, en la autocreatividad del ser
humano. El estudio emprendido por
Thomas J. Csordas en su libro The Sa-

cred Self: A Cultural Phenomenology of
Charismatic Healing parte de la feno-
menologia cultural, campo ocupado
en sintetizar la inmediatez de “la expe-
riencia corporal con la multiplicidad
de significados culturales en los cuales
estamos siempre inevitablemente in-
mersos” (p. VII). Partiendo de este
punto, este autor examina un aspecto

Incorporation and the Limits of Conscience: New Routes for a Dialogue
between Merleau-Ponty’s Phenomenology and Pierre Bourdieu’s

Philosophy of Action

CAROLINA BORDA NINO: Doctorado en ciencias sociales, Centro de Investigaciones y
Estudios Superiores en Antropologia Social-Occidente, Guadalajara, México

acbordan@uanl.edu.co

Desacatos, num. 30, mayo-agosto 2009, pp. 163-167.

—Ila sanaci6n ritual— de la creacién
del Yo sagrado en un movimiento reli-
gioso estadounidense contemporaneo
llamado Renovacion Catdlica Caris-
matica.

Durante cerca de veinte afios, des-
de 1973, Csordas sigui6 el desarro-
llo de la renovacion carismatica y su
sistema de sanacion. Una de las ca-
racteristicas de este movimiento es
su diversidad, por lo que es dificil
hacer generalizaciones. Mientras
que los grupos carismaticos en el
medio oeste de Estados Unidos son
mas ecuménicos (protestantes y ca-
tolicos), en Nueva Inglaterra tienden

163



164 4

Elisa Lipkau

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2009

a ser predominantemente catolicos.
El trabajo de campo fue realizado
en este ultimo lugar entre 1986y
1989. El catolicismo alli es una mez-

cla particular de catolicismo étnico
francés, irlandés e italiano, super-
puestos en un terreno puritano. Un

aspecto novedoso del trabajo de
Csordas consiste en la estrategia de
investigacion utilizada: no escribir
acerca de la sanacion carismatica, si-
no preguntarse qué es la sanacion
carismatica y escribir sobre eso, y
superar lugares comunes en la lite-

ratura sobre grupos carismaticos.
En suma, su tesis es que la sanacién
carismética gira alrededor del Yo
constituido en el lenguaje. En este
caso, el lenguaje es entendido no s6-
lo como una forma de comporta-
miento observable, sino como un
vehiculo de intersubjetividad, y
también seria correcto, segtin Csor-
das, postular que el lenguaje nos
permite un acceso auténtico a la ex-
periencia (p. XII).

Estado de la cuestion

La sanacion ha sido estudiada, funda-
mentalmente, desde dos perspectivas.
En la primera, la preocupacion ha sido
determinar si los chamanes o sanado-
res son enfermos mentales que pade-
cen, tipicamente, esquizofrenia o
epilepsia. La sanacion, desde esta pers-
pectiva, tendria por objeto beneficiar
tanto a las personas que buscan la sa-
nacion, como al mismo sanador. En la
segunda perspectiva, la cuestion de si
los sanadores son o no enfermos
mentales fue reemplazada por las pre-
guntas sobre su desempeno, de algu-
na manera, como psicoterapeutas, y
de como logran la eficacia. Varias hi-
potesis se han planteado para respon-
der a estos cuestionamientos. La
hipétesis estructural supone que hay
una correspondencia entre los actos

y los objetos simbolicos; las metéforas,
por un lado, y los pensamientos, las
emociones, el comportamiento o la
enfermedad por ellos tratadas. Lévi-
Strauss, con su estudio sobre el ritual
de nacimiento cuna, ofrecié una ex-
plicacion exitosa al demostrar la exis-



MAYO-AGOSTO 2009

Desacatos

RESENAS

tencia de la homologia, pero sin
establecer las razones ni los efectos de
este hecho!. Otra hiptesis, la clinica,
se basa en la analogfa entre el sanador
religioso y el médico: ambos tratan a
un paciente con un determinado pro-
cedimiento y con la expectativa de ob-
tener un resultado definitivo. Este es el
caso de Prince y su paradigmatica dis-
cusion sobre la psiquiatria yoruba?.
Sin embargo, en el caso de esta hipo-
tesis no es posible identificar resulta-
dos definitivos dados por la sanacion
religiosa, ademds de que la mirada cli-
nica le resta importancia a los elemen-
tos explicitamente religiosos que le
aportan a este tipo de sanacion un ca-
racter particular (p. 2). La hipdtesis
del apoyo social, con Victor Turner co-
mo uno de sus mayores exponentes
—Turner analiza la sanacion ndem-
bu—, sostiene que los principales
efectos terapéuticos de la sanacion
yacen en realzar la solidaridad comu-
nitaria, al resolver tensiones interper-
sonales, suministrar un ambiente
emocional seguro para los individuos
enfermos, o bien en proporcionarles
la seguridad de una identidad res-
pecto a un grupo definido por esas
practicas de sanacion®. Aunque estos
efectos pueden existir, los estudios que
ponen énfasis en el apoyo social nor-
malmente no profundizan mas y no
definen la eficacia; quedan satisfechos

! Claude Lévi-Strauss, Antropologia estructural,
Eudeba, Buenos Aires, 1977.

2 Raymond Prince, “Symbols and Psychothera-
py: The Example of Yoruba Sacrificial Ritual”,
Journal of the American Academy of Psychoana-
lysis, num. 3, 1975, pp. 321-338.

3 Victor Turner, The Drums of Affliction: A
Study of Religious Process among the Ndembu of
Zambia, Clarendon Press, Oxford, 1968.

con un entendimiento funcionalista
general de la sanacion. También se ha
planteado la hipétesis persuasiva, se-
gun la cual la sanacion ritual es enten-
dida como una accion social dirigida
hacia cierta cualidad y contenido de la
experiencia. Esta perspectiva, aunque
toma en cuenta el significado, es menos
aguda en relacion con los temas clini-
cos, como la clase de desérdenes emo-
cionales intervenidos en la sanacion.

En las perspectivas anteriores, el
acento estd puesto en la inferencia,
a partir de los procedimientos lleva-
dos a cabo por los sanadores, de una
eficacia no especifica considerada
inherente a uno o més de estos me-
canismos. Pero estos dltimos que-
dan sin elaboracion, y lo que hace
que mecanismos como el trance te-
rapéutico sean efectivos contintia
siendo ambiguo (p. 3). Explicar esta
eficacia es el objeto de Csordas,
quien propone que el locus de la efi-
cacia no son los sintomas, los desor-
denes psiquidtricos, el significado
simbolico o las relaciones sociales,
sino el Yo que abarca todos esos as-
pectos (p. 3). Comprender esta efi-
cacia supone una teorfa del Yo que
permitiria especificar los efectos
transformativos de la sanacion. Esta
teorfa requiere, ademds, de una idea
del Yo que sea vélida para estudios
comparativos. Ademads, una teoria
del Yo nos permite tener acceso a la
experiencia de lo sagrado como un
elemento del proceso terapéutico, lo
cual le da su especificidad.

Csordas pretende establecer un
puente entre el pensamiento antro-
poldgico, la fenomenologfa cultural
y la sociologia de la accion de Pierre

Bourdieu, con el objeto de, por un
lado, identificar categorias que sean
comparativas y transculturalmente
relevantes, y, por el otro, analizarlas
con estructuras tedricas que en si
mismas sean validas para un estudio
comparativo.

Marco teodrico

La fenomenologia resulta ttil para
una definicion operacional del Yo
como un proceso basado en la orien-
tacion (p. IX). En el caso de la cons-
titucion del Yo en el contexto de la
sanacion carismatica, se dan cuatro
procesos: imaginacion, memoria, len-
guaje y emocion. Es importante acla-
rar que Csordas se sitda en una
variante especial de la fenomenologia:
la fenomenologfa cultural. En ella, la
experiencia es entendida como el te-
rreno existencial de la cultura y lo sa-
grado. Para equilibrar su narracion,
Csordas complementa, cuando es po-
sible, su andlisis con las perspectivas
de lo que denomina la “hermana ge-
mela” de la fenomenologia: la semioti-
ca. Esta tltima se ubica del lado de la
antropologia interpretativa, cuyo én-
fasis esta puesto en el signo y el sim-
bolo (p. 4).

Csordas define al Yo desde la feno-
menologia. Este no es una sustancia
ni una entidad, sino una capacidad
indeterminada para orientarse en el
mundo, caracterizada por el esfuer-
70 y la reflexividad. El Yo ocurre como
una conjuncion de la experiencia
corporal prerreflexiva, el mundo o
entorno culturalmente constituido,
y la especificidad situacional o habi-

165



166 4

RESENAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2009

tus (p. 5). Los procesos del Yo son
procesos “orientacionales” en los
cuales algunos aspectos del mundo
son tematizados, con el resultado de
que el Yo es objetivado, usualmente
como una “persona” con una identi-
dad cultural o un conjunto de iden-
tidades. Pero estos procesos nunca
finalizan, no son productos cultura-
les ya constituidos.

Situdndose en la comprension de la
incorporaciéon como una condicion
existencial, Csordas usa la categoria
de percepcion. Segtin Merleau-Pon-
ty, la percepcion es experiencia cor-
poral, una en la que el cuerpo, en el
sentido de la incorporacion, no es
ya mas un objeto sino el sujeto de la
percepcion®. Slo es posible asumir
el mundo a través del cuerpo. En el
nivel de la percepcion no “tenemos”
objetos, simplemente somos obje-
tos. Aunque la percepcion finaliza
en objetos, empieza en el cuerpo. Se
da entonces un paso atrds en el and-
lisis para situar al cuerpo en el mun-
do (p. 8).

El analisis existencial de Merleau-
Ponty colapsa la dualidad sujeto-
objeto para situar mds precisamente
la cuestion acerca de como los pro-
cesos reflexivos del intelecto consti-
tuyen los diversos dominios de la
cultura. Si nosotros empezamos con
el mundo vivido de los fenémenos
perceptuales, nuestros cuerpos no
son, en un primer momento, un ob-
jeto para nosotros. Por el contrario,
el cuerpo forma parte integral del

4 Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia de la
percepcion, Peninsula, Barcelona, 2000, p. 222.

sujeto perceptor (p. 9). La conse-
cuencia metodoldgica de esta afir-
macion es que, en el nivel de la
percepcion, no es legitimo distin-
guir entre el cuerpo y la mente. Por
el contrario, si partimos de la reali-
dad perceptual resulta relevante pre-
guntar cOmo nuestros cuerpos
llegan a ser objetivados mediante el
proceso de la reflexion (p. 9).

De la sociologia de la acciéon de
Bourdieu, Csordas retoma el con-
cepto de habitus. El cuerpo es una
dimension de lo social en tanto es el
escenario de la interpelacion nor-
mativa, pero también tiene una di-
mension individual en tanto es el
requisito del acceso a la existencia
de los sujetos individuales, sensibles.
La hexis corporal es, al mismo, un
esquema singular y sistemético®. Es-
te transito es denominado por Csor-
das embodiment. Traducido como
incorporacion, este concepto se refie-
re a “una condicién existencial en la
cual el cuerpo es la fuente subjetiva
o el terreno intersubjetivo de la
experiencia”®.

Para los propdsitos de Csordas, el
principal punto en la teoria del ha-
bitus es que las disposiciones del
comportamiento son sincronizadas
colectivamente y armonizadas con
las demds por medio del cuerpo. De

> Pierre Bourdieu, El sentido prctico, Taurus,
Madrid, 1991.

0[...] an existencial condition in which the
body is the subjective source or intersubjective
ground of experience”, Thomas Csordas, “Em-
bodiment and Cultural Phenomenology”, en
Gail Weiss y Honi Haber (eds.), Perspectives on
Embodiment, Routledge, Nueva York, 1999, pp.
143-162, aqui p. 143.

esta forma se establece la conjun-
cién entre las condiciones objetivas
de la vida y las aspiraciones y las
practicas que sean completamente
compatibles con estas condiciones.
Para Bourdieu lo objetivo es pro-
ducto de la conciencia perceptual, lo
cual implica que reconoce que las
condiciones objetivas no predeter-
minan las practicas, y asimismo, que
las précticas no determinan las con-
diciones objetivas (p. 10).

Csordas establece un didlogo en-
tre Bourdieu y Merleau-Ponty. Segtin
su vision, ambos intentan colapsar
las dualidades sujeto-objeto y es-
tructura-practica, respectivamente’.
La incorporacién serfa la herra-
mienta metodoldgica utilizada por
ambos y hecha operativa en lo pre-
objetivo y el habitus. La meta de la
antropologia fenomenoldgica de la
percepcion serfa establecer el mo-
mento trascendental en el que la
percepcion aparece y es constituida
en medio de la arbitrariedad y la in-
determinaci6n, constituida por y
constituyente de la cultura. Asimis-
mo, en la sociologfa de la accion, el
habitus permite considerar al cuer-
po socializado —individuo, perso-
na— como una de las formas de
existencia de la sociedad®, enten-
diéndolo tanto como el principio
generador de las practicas —con re-
lacién a las estructuras objetivas—,

7 Thomas Csordas, “Embodiment as a Para-
digm for Anthropology”, Ethos, ntim. 18, 1990,
pp. 5-47, aqui p. 8 (premiado en 1988 con el
Stirling Award Paper for Contributions in Psy-
chological Anthropology).

8 Pierre Bourdieu, Sociologia y cultura, Grijalbo,
CNCA, México, 1984, p. 88.



Elisa Lipkau

MAYO-AGOSTO 2009

Desacatos

RESENAS

como el principio unificador de las
précticas sociales —con relacion al
repertorio de précticas sociales—.
Sin embargo, el espectro de andlisis
de ambas corrientes epistemolgi-
cas es diferente, y por eso mismo,
complementario. Mientras la teorfa
del habitus puede ayudarnos a en-
tender como en la préctica se dina-
mizan los discursos y se juegan las
relaciones de poder para la defini-
cion de la realidad —el cuerpo
completamente involucrado—, la
fenomenologia puede brindarnos
elementos para comprender como
esto tiene lugar en el cuerpo vivido.
Esta posibilidad de reflexividad
esta situada en la incorporacion.
Podemos reflexionar sobre nuestra
propia experiencia por la alteridad
esencial que nos permite vivir nues-
tro cuerpo como un “objeto”, como
otro. Por ello, el analisis no debe co-
menzar con la autoconciencia, sino
con el problema de cémo es produ-
cida la autoconciencia (p. 278). No

con el Yo como un objeto de la con-
ciencia, sino con el proceso de
orientacion y relacién en el cual la
persona llega a ser objetivada. La
meta de colapsar la dualidad preob-
jetivo-objetivo es menos realizable
si se indaga acerca del cuerpo que
acerca de la incorporacion, en tanto
se entiende a esta ultima como la
condicion preobjetiva de la vida so-
cial (p. 278). Esta aproximacion es
util pues revela que la objetivacion
cultural es una necesidad que gene-
ra inevitablemente dualidades pero
que, al mismo tiempo, existe entre
nosotros una resistencia al intento
de objetivacion sobre dualidades
colapsadas.

Conclusiones

Las principales tesis de Csordas son
cuatro: 1) El Yo indeterminado es ob-
jetivado y representado como una cla-
se particular de persona con una

identidad especifica, que se establece a
través de la conjuncion de los proce-

sos de imaginacion, memoria, emo-
cién y lenguaje, dirigidos hacia los
temas psicoculturales del control, la
espontaneidad y la intimidad. 2) El Yo
es sagrado en tanto se encuentra
orientado hacia el mundo y define lo
que significa ser humano en términos
de un gran “otro” 3) El sentido de lo
otro divino es cultivado mediante la
participacion en un sistema ritual co-
herente. Este sistema estd ligado con
y ayuda continuamente a crear un
ambiente de comportamiento o situa-
cional en el cual los participantes in-
corporan un conjunto coherente de
disposiciones o habitus. 4) Los ele-
mentos mencionados constituyen re-
des de significado —o de existencia
corporal— dentro de las cuales lo sa-
grado se hace realidad. Ser sanado es
habitar el mundo carismatico como
un Yo sagrado.

Marzo 2009

167



