LA MODERNIDAD COMUNITARIA

La modernidad jacobina

La modernidad politica tuvo un doble naci-
miento. Broté, por un lado, en las aspiraciones
de armonia universal de los pensadores de
la Tlustracién: en “el jardin de las dudas”
de Voltaire, en los suefios racionales de los
enciclopedistas. Esa modernidad “se atrevia
a saber” —como rezaba el lema horaciano de
Kant— y por tanto enaltecia la critica y la
polémica; pero era ante todo benevolente: mas
que vencer, le interesaba convencer. Por otro
lado, la modernidad politica también nacié a
golpes de guillotina, al calor del puritanismo
sangriento de Robespierre y Saint-Just.
Ir6nicamente, una de las sintesis mads
perfectas de la filosoffa fundante de la moder-
nidad se la debemos al marqués de Condorcet,
ilustre entre los ilustrados, quien la escribié
mientras se escondia de la persecucién del
Terror revolucionario; una persecucién que
al poco tiempo lo llevaria a la muerte. En
ese escrito (Esquisse d’un tableau historique
des progres de [esprit humaine), Condorcet
defendia la capacidad del género humano de
conocer, merced a la fuerza emancipadora de
la razén, los principios que debieran guiar
las instituciones de la sociedad humana, y por
tanto de crear tales instituciones mediante
el consenso; asimismo, sostenfa que la razén
mostraria que el contenido natural de las

* CIESAS/Occidente.

por Guillermo de la Pefia*

leyes humanas no era otro que la expresién
de las virtudes de la igualdad, la tolerancia
y la paz universal. Entretanto, los jacobinos
guillotinaban a sus adversarios en nombre de
la diosa Razén.!

Apoyada en el postulado de la legitimidad
de la violencia popular, la reptblica jacobina
inauguré un nuevo tipo de poder central: el
que imponfa a la fuerza una igualdad ciuda-
dana que dejaba al individuo en total soledad
frente al Estado (Vovelle 1998). En éste, y en
su centralismo exacerbado, cobrarfa sentido la
racionalidad de las instituciones. Para el pen-
samiento jacobino, la tnica lealtad posible la
concitaba el Estado. La patria era el Estado.
Irremediablemente disminuidas, las otras ins-
tituciones recibirfan del Estado, y sélo de él,
su legitimidad. Contra esta voracidad centra-
lista se levantarian en armas los bretones y
los vendeanos, para defender sus lealtades
primordiales: alafamilia, a lareligién, alalen-
gua y la cultura regional; a una patria diferente
de la jacobina; a una patria que se reclamaba
y se constitufa en el pacto con los muertos y el
amor a las tradiciones; a una patria que partia

! Sobre el pensamiento ilustrado, la obra de Peter Gay
(1968) constituye una de las mejores sintesis; pero deben
también leerse dos excelentes —y divertidas— “novelas
filoséficas™: El jardin de las dudas, de Fernando Savater
(1993), y The curious enlightenment of Professor Caritat,
de Steven Lukes (1995). Nétese que Lukes da a su inge-
nuo personaje el mismo apellido de Marie-Jean-Antoine-
Nicolas Caritat, marqués de Condorcet.



desde abajo, desde el reconocimiento de la
comunidad. Desde entonces, el pensamiento
jacobino ha acusado de conservadurismo —
de reaccién ante la modernidad— a todo
lo que huela a comunidad, a tradicién y a
descentralizacién.

Sin embargo, el pensamiento reaccionario
de mds pura cepa tampoco crefa en la comuni-
dad. Por ejemplo, el sombrio conde Joseph de
Maistre, profeta de la restauracién mondrqui-
ca en las postrimerias napoleénicas, por su
profunda desconfianza en el ser humano, era
incapaz de aceptar que los lazos horizontales
de solidaridad fueran en modo alguno el
fundamento de la sociedad; para él, los tnicos
vinculos que convenian a la fragilidad de los
hombres eran los verticales, de jerarquia y

autoridad coercitiva.?

La modernidad mercantil

Si la modernidad politica traida al poder por
la revolucién francesa se declaraba racionalis-
ta, individualista y anticomunitaria, algo muy
parecido encontramos en su pariente cercano
el liberalismo econémico. Los liberales vefan
en el mercado auténomo la piedra angular
de la sociedad racional e incluso el modelo
de la organizacién social moderna; por ello,
la sociabilidad quedaba en dltima instancia
reducida a un conjunto de transacciones
interesadas. Asi, la filosoffa utilitarista de
Hume, Bentham y Mill aparecia como la
culminacién utépica del pensamiento liberal.
En la vulgarizacién politica de esta filosofia,
que juega todavia un papel dominante, el
tnico bien posible es el que resulta de las
estrategias maximizadoras de los individuos,

2 Son conocidas las descalificaciones radicales de De
Maistre (en sus Considérations sur la France) al concepto de
“derechos del hombre”, en abstracto, pues para él no existia
ningtn derecho fuera de la sociedad ordenada, es decir,
regida por la autoridad jerdrquica. Véase Mannheim 1953.

coordinados por un sistema de gobierno que,
mediante refinadas técnicas, calcularia
e impondria las estrategias que produjeran
el médximo bien para el mayor nimero de
gente.3

Este planteamiento utépico llevaba en
si el principio del despotismo tecnocrético,
asi como el jacobinismo representaba un
principio de despotismo populista. Pero,
aunque no llegue en la prictica a extremos
autoritaristas, el modelo mercantil de la
sociedad racionalizada, cuya hegemonia se
construy6é a la par que el auge ubicuo del
capitalismo industrial, implicaba la primacia
de los nexos impersonales y especificos entre
individuos descontextualizados. La comunidad
de relaciones personales —es decir, el
dmbito afectivo de vinculos de contenido
miltiple y valor inherente— quedaba si acaso
arrinconada en el espacio familiar. Como
lo anunciaron e incluso celebraron Marx y
Engels en el Manifiesto comunista y mds
tarde Lenin en sus ataques vitridlicos a los
populistas rusos, la utopfa mercantil triunfaba
irremisiblemente sobre la utopfa comunitaria;
surgfa asi la civilizacién burguesa, asentada
sobre el tripode revolucionario de la ciencia,
la expansién productiva y la acumulacién de
capital, y alimentada incesantemente por la
desigualdad social y la explotacién del trabajo
humano.

Modernidad, desencantamiento
y racionalidad formal

Ahora bien, si la modernidad, en el terreno
de los hechos, se funda histéricamente en la
civilizacién burguesa y en el Terror de los
Montagnards, jen dénde quedé entonces la
razén emancipadora de Condorcet y Voltaire?
La racionalidad préctica a la que aspiraban los

3 La exposicién més clara y la critica mas demoledora
que conozco de la doctrina utilitarista estd en la glosa que
hace Talcott Parsons ([1937] 1968, vol. I, esp. caps. VIIl y
IX) del pensamiento (antiutilitarista) durkheimiano.



ilustrados, jera la misma que la racionalidad
centralista de los jacobinos o la racionalidad
mercantil del liberalismo econémico? La
propia filosofia de la Ilustracién reconocia
ambitos especificos de racionalidad, en la
economia, la politica y el arte; pero sostenia
la existencia de una razén dltima, que armoni-
zarfa bajo un solo principio —el principio del
progreso— la vida humana emancipada de los
prejuicios y de las cadenas de la tradicién.
Contra esta tesis, que proclamaba una raciona-
lidad universal y ahistérica, se alzé la critica
del socialismo marxista, que la desenmascaré
como la ideologia de la nueva clase dominante.
Pero, por otro lado, fue Max Weber quien
realizé una deconstruccion meticulosa, licida
y profundamente pesimista, de la tesis de la
modernidad como racionalizacién universal.

Weber define la modernidad como un
proceso de desencantamiento del mundo; en
este mundo desencantado, la naturaleza y la
vida humana han dejado de reflejar la mano
providente de Dios.* Si existe algtin orden, no
puede ser concebido como un orden recibido
del cielo sino como un orden producido aquf
abajo. De este modo, la religién es desplazada
por la politica como la fuente del orden; pero,
por ello mismo, este orden ahora no puede
tener ninguna justificacién trascendente.
La racionalidad impuesta por la politica es
simplemente una racionalidad formal, donde
se busca una adecuacién entre medios y fines.
Los valores politicos, entonces, son siempre
relativos e instrumentales, y a causa de esta
primacia instrumentalista el mercado asume
un papel preponderante en la organizacién
publica de la sociedad. En cambio, los valores
que se pretenden universales y absolutos,
como los transmitidos por la religién, tendrian
que reducirse al ambito privado.”

* Tomada de un poema de Schiller, la expresién

2

“desencantamiento...” aparece, por ejemplo, en su
leccién sobre “La ciencia como vocacién” ([1919]
1946a). Véanse los comentarios de Raymond Aron

(1959); también los de Nora Rabotnikof (1989).

Asi, la secularizacién radical de la sociedad
moderna restringe la moralidad y la sociabilidad
ptblica a los consensos pricticos codificados
en leyes y reglamentos que pueden ser puestos
en vigor por las burocracias; en cambio, tolera
cualesquiera moralidades y sociabilidades
alternativas, con tal de que sélo se manifiesten
en el &dmbito estrictamente privado. El
problema es que los fines dltimos de la
sociedad, que son necesariamente publicos,
escapan a la racionalidad instrumental. El
pesimismo del anélisis weberiano se deriva de
su conclusién de que los fines dltimos quedan
a merced del carisma de lideres no controlables
racionalmente, o bien son simplemente aho-
gados por una espesa marafia burocrética que
se justifica en su propia pervivencia (Weber
[1922] 1946¢: 228-230).

La alternativa, por supuesto, serfa el encon-
trar, més all4 de la racionalidad instrumental,
una racionalidad sustantiva: una forma
racional, es decir, secular de establecer valores
universales y fines tdltimos; pero Weber vefa en
ello una contradiccién insalvable. Los valores
que se presentan como incuestionables,
empezando por el valor de la solidaridad, sélo
pueden generarse en un dmbito comunalizado
de relaciones afectivas, como lo constaté el
propio Weber a través de sus estudios sobre
los grupos de status y los grupos religiosos.
Imponer un proceso de comunalizacién ficticia
a toda la sociedad mediante la fuerza del
carisma es contradictorio con los principios
constitutivos de la modernidad y, en una
sociedad compleja, redunda en una continua

algarabia de competencias demagégicas.

En busca de la racionalidad

>Enlaleccién“Lapoliticacomovocacién” encontramos
una reiteracién de la tesis del desencantamiento, y un
rechazo moral a una politica de “fines dltimos”, pues
ésta lleva, en dltimo andlisis, a la irresponsabilidad del
politico sobre los resultados de corto plazo (Weber [1919]
1946h).



sustantiva

Las tres grandes ideologias politicas del siglo
XX, es decir, el socialismo, la democracia libe-
ral y el nacionalismo, han conllevado intentos
poderosos de crear una racionalidad sustantiva
en la sociedad moderna: el socialismo, al apelar
a la conciencia de la clase proletaria que se
convertirfa en la verdadera razén universal y
traerfa aparejada la culminacién de la historia;
la democracia liberal, al fundar una nueva
universalidad basada en el sufragio, en el
discurso de los derechos humanos y en la
legitimidad fehaciente del Estado de bienestar,
y el nacionalismo, al crear una comunalizacién
macrosocial, la de la “comunidad imaginada”
—como la llama Benedict Anderson— que,
si bien no aspira a la universalidad, pretende
asegurar la vigencia del valor de la solidaridad
en una poblacién numerosa y de facto hete-
rogénea. No tengo la capacidad de evaluar la
efectividad de estos tres intentos, ni es éste

el lugar de hacerlo; pero no cabe duda que,
en este final de siglo y de milenio, todos ellos
se encuentran en crisis, como lo manifiestan
ruidosamente los discursos de la postmodernidad
y la globalizacién, y sobre todo los estruendos
letales de las guerras y el hambre aterradora de
los pafses pobres.

Para wusar la expresion de Norbert
Lechner (1993), la postmodernidad nos
ha traido, definitivamente, “el desencanto
del desencantamiento”, el derrumbe de
“la grandiosa narracién” modélica (“the
master narrative”) del triunfo de la razén
emancipadora. Ni siquiera se admite la
centralidad de una racionalidad instrumental,
capitalista o no, pues ahora se presenta
sustituida por una multitud de racionalidades
disimbolas e irreconciliables. La conciencia
de clase proletaria no sélo es cuestionable
en sus pretensiones de universalidad por
la caida del socialismo real sino por la
extrema diversificacién y difuminacién del
propio proletariado. En cuanto a la ideologfa
nacionalista, no sélo la internacionalizacién
del mercado y la revolucién informética la han
subvertido, sino que ademds el despertar de
las identidades regionales y étnicas, resaltadas
asimismo en los d4mbitos de la globalizacién
—por ejemplo, entre las poblaciones migran-
tes—, ha expuesto su precariedad. Se podra
decir que las ideologias postmodernistas son
atin poco coherentes y que exageran en
sus diagnésticos; no obstante, me parece
evidente que expresan el malestar derivado
del gran problema que vuelve a plantearse:
el proble-ma de los fundamentos seculares de
la solidaridad social, o si se quiere el viejo
problema hobbesiano del orden social.

Ante este problema, una de las respuestas
mds notables ha sido lo que podemos llamar el
nuevo comunitarismo, es decir, la exaltacién
renovada de las relaciones afectivas y particu-
laristas en dmbitos acotados por identidades
grupales diferenciadas. Sin embargo, este
fenémeno adopta dos formas radicalmente
distintas. La primera de ellas representa el



postulado postmoderno de la fragmentacién y
la divergencia y por ello cae en el exclusivismo
y el particularismo conflictivo. La segunda, en
cambio, pretende combinar la adhesién a una
identidad diferenciada con —otra vez— la
bisqueda de la convivencia universal y por
tanto el reconocimiento de los valores del otro
dentro de un marco de tolerancia. Es decir,
esta segunda forma representarfa una utopia
aparentemente (s6lo aparentemente) inédita:
la de la modernidad comunitaria.

Comunitarismos y ciudadania

Hablar de utopias no es necesariamente
condenar lo que representan. Decia Karl
Mannheim (1936: 263), y hay que estar de
acuerdo con él, que el dia que los hombres
pierdan la capacidad de pensamiento utépico
perderdn también la capacidad de transformar
y aun entender la sociedad en que viven. En
cualquier caso, habria que establecer, antes de
empezar a discutir los dos tipos de comunita-
rismo, que las comunidades nunca fueron
realmente acorraladas por la modernidad en
la esfera privada, o mds bien dicho que la
accién de las comunidades ha implicado una
negociacién y redefinicién continua de las
fronteras entre lo ptblico y lo privado.

En la obra de Durkheim, por ejemplo,
encontramos un anélisis de la sociabilidad que
existe y se reproduce en 4mbitos en principio
auténomos del Estado y del mercado; una
sociabilidad que incluso se vuelve necesaria
para la organizacién macrosocial. Para
Durkheim, las representaciones colectivas
de la autoridad publica o las orientaciones
generales de la educacién escolar no pueden
impunemente presentarse como opuestas
a los sifmbolos y las categorias morales
de la familia y la religién; es mds, con
frecuencia echan mano de éstas, al menos
mientras no existan instancias intermedias
que cumplan una funcién de negociacién
incesante entre el nivel comunitario y el

nivel societal. Es decir, al revés que Weber,
Durkheim no crefa que era totalmente
imposible lograr una interpenetracién valoral
entre ambos niveles que no fuera mediante
la emocionalidad irracional de los lideres
carisméticos. Las instancias de negociacién
que se requerirfan para ello no podrian ser
agencias burocrdticas; se tratarfa, mds bien,
de asociaciones voluntarias como las que
Alexis de Tocqueville habfa encontrado en
los Estados Unidos tempranos; pero unas
asociaciones voluntarias que estuvieran muy
cerca de los grupos primarios y se nutrieran
de lealtades primordiales al mismo tiempo
que miraran y entendieran la sociedad
mayor. En el pensamiento durkheimiano, las
instancias intermedias por excelencia eran
las asociaciones ocupacionales, que por un
lado reflejaban la divisién social del trabajo
existente en la sociedad mayor e idealmente
gozaban de representacién ante el Estado, y
por otro tenfan ramas locales estrechamente
vinculadas a las familias y las redes de amistad.
Ahora bien, hay que reconocer, como lo hacia
el propio Durkheim, que la intermediacién
es dificil; no es infrecuente en cambio que
la desconfianza ante la sociedad mayor lleve
a la exacerbacién de los particularismos,
por ejemplo las redes clientelares y los
comunitarismos excluyentes.®

La proliferacién de comunitarismos exclu-
yentes en la época actual tiene las dimensiones
de una enorme tragedia, como es patente en las
historias recientes del Libano, de la antigua
Unién Soviética, de la antigua Yugoslavia y de
la India, por s6lo mencionar algunos casos. Estos
comunitarismos excluyentes se constituyen
como respuesta violenta al fracaso del Estado
de garantizar la igualdad frente a la ley y
prevenir la exclusién formal o prdctica de cier-
tos grupos étnicos o religiosos. Pero también
surgen cuando ciertos grupos resienten la dismi-
nucién de su poder relativo, como ocurre con
las agrupaciones de la derecha fundamentalista
en los Estados Unidos y con los movimientos
racistas en la Europa penetrada por migrantes



de los antiguos imperios coloniales. Ante
el desencantamiento del mundo, oponen
un nuevo encantamiento: el de su propia
identidad. Una identidad que absolutiza sus
valores y redefine la participacién politica
en términos de enfrentamientos mortales con
cualesquiera otras identidades; que intenta
privatizar totalmente la esfera publica, pues
no tolera compartirla (¢fr. Fox 1990). Por ello,
la fraternidad interna también se redefine
como obligatoriedad absoluta de pertenencia;
por ello mismo, un autoritarismo extremo se
justifica como proteccién contra la deslealtad.
En suma, el nuevo encantamiento politizado
de las identidades excluyentes postmodernas
hace afiorar incluso el viejo encantamiento de
la premodernidad.

Pero no todos los nuevos comunitarismos
son asi. Hoy sabemos que Durkheim se equivo-
¢6 al preconizar tan optimistamente el adveni-
miento de las asociaciones ocupacionales como
puentes de solidaridad, pero vemos aparecer
identidades comunitarias refuncionalizadas
o inéditas que crean otros puentes. Algo
importante que caracteriza tales puentes es una
combinacién bastante complicada del concepto
de ciudadania como representacién individual
e igualdad ante la ley con el concepto de

% La visién de Durkheim sobre las asociaciones
ocupacionales —cuyo ntcleo analitico es la idea de la
negociacién continua entre la moral particular y la moral
general en la sociedad moderna— se encuentra en el
prefacio a la segunda edicién de De la division du travail
social (|1902] 1967). Como lo han sefialado varios autores
(por ejemplo Lukes 1973; Pickering 1979), la nocién
durkheimiana de “moral” transita de un énfasis en “los
hechos morales”, es decir “la fuerza de la costumbre”
que se impone a los individuos en la socializacién
primaria, al andlisis de las representaciones colectivas
que expresan los ideales de la realizacién humana.
En ambas acepciones, se infiere la importancia de las
relaciones emocionales que propician la aceptacién de la
moral, aunque Durkheim no use el término comunidad.
Por otro lado, el planteamiento fundamental sobre la
importancia (lo insustituible) de los vinculos primarios
en la formacién de valores se encuentra en El suicidio
([1897] 1965), precisamente en las secciones donde se

discute la nocién de anomia y el suicidio anémico.

representacién pudblica de las diferencias

identitarias. Para explorar estos nuevos
comunitarismos no excluyentes voy a referirme
brevemente, para terminar esta presentacion,
a dos ejemplos de la historia latinoamericana
reciente: las Comunidades Eclesiales de Base

(CEB) y las organizaciones étnicas.

Dos posibles modelos
de modernidad comunitaria

(a) Las Comunidades Eclesiales de Base

Si las CEB se expanden hacia América Latina
desde el Brasil a mediados de la década
de 1960, es a partir de la conferencia del
episcopado catélico en Medellin, celebrada en
1968, donde la Iglesia se define por “la opcién
preferencial por los pobres”, cuando adquieren
mds generalmente una orientacién hacia el
cambio social y la participacién politica
(Lehmann 1996: cap. 3). Inspiradas por las
ideas de la Teologia de la Liberacién, intentan
lo que parecia imposible: adecuar la fidelidad
catélica con ciertas ideas modernas, es decir,
con la critica de las instituciones, incluida la
eclesial. Asf, estos grupos vecinales de bajos
ingresos adoptan prdcticas decididamente
antiautoritarias, como por ejemplo la libertad
de expresion en las discusiones sobre pasajes de
la Biblia y en su aplicacién a la comprensién
tanto de la vida cotidiana privada como de su
insercién en la esfera piblica. Cada grupo se
va constituyendo con base en la aceptacién
horizontal reciproca de los miembros, y no con
base en los dictados de la autoridad del clérigo
asesor, en consonancia con la nueva definicién
de la Iglesia como pueblo de Dios y no como
jerarquia eclesidstica. Al mismo tiempo, elabo-
ran una critica al individualismo atomista, a
la impersonalidad de las relaciones humanas
en la sociedad compleja, a la explotacién capi-
talista y a la concepcién de gobierno como
burocracia distante que aplica ciegamente
reglamentos. Reivindican, en suma, la idea de



una comunidad participativa y vigorosamente
inscrita en una sociedad civil democritica.’

Asi, por la mediacién de las CEB se generan
mecanismos de ayuda mutua en la familia, el
vecindario y el trabajo. Pero las CEB también
sirven para organizar movilizaciones de pro-
testa ante, por ejemplo, violaciones de la ley
por parte de empleadores o urbanizadores y
ante la ineficiencia de las autoridades en la
provisién de servicios. En estas movilizacio-
nes, los grupos eclesiales se pueden vincular
con organizaciones populares de otro tipo o
con partidos politicos. Es decir, la fuerte
identidad grupal que muchas veces se crea
no es obstdculo al reconocimiento de la
universalidad de la ley y a la aceptacién
de otros grupos. La piedra de toque parece
estar en un discurso que legitima las lealtades
grupales como expresiones de un principio
general de solidaridad, es decir, la solidaridad
de los pobres, de los oprimidos y de todos los
que defienden y practican la justicia (Lowy
1990).

La existencia de las CEB, sobre todo en los
asentamientos urbanos nuevos, se caracteriza
por un periodo inicial de efervescencia, cuan-
do la precariedad socioeconémica favorece el
que se valore la ayuda mutua y la lucha por
mejorar las condiciones de vida. Luego el
entusiasmo por la accién comunitaria decrece,
pero suelen mantenerse los sentimientos
y préacticas de solidaridad entre vecinos,
sobre todo si contintian tareas comunes que
se presentan como relevantes (un caso real
en Guadalajara ha sido la organizacién de
servicios de salud alternativa) (Napolitano
1998). Con todo, histéricamente las CEB se
han debilitado en muchos lugares debido

7 En buena medida, mis conocimientos de las CEB
provienen del trabajo de campo realizado junto con
Renée de la Torre durante la década de 1980 en la zona
metropolitana de Guadalajara y en el sur de Jalisco.
Véanse De la Pena y De la Torre 1990, 1993 y 1994.
Otros estudios de caso en México pueden encontrarse
en Muro 1994; para el contexto latinoamericano, véase
Levine (ed.) 1986 y Lehmann 1990 y 1996.

a un cambio de actitud en la jerarquia

eclesidstica, que las empezé a ver como
peligrosamente cercanas al marxismo y ha
buscado sustituirlas con agrupaciones sumisas
y apoliticas, como los grupos de Renovacién
carismdtica (De la Torre 1998). Algunos
pédrrocos por su parte piensan que las CEB
fueron eficaces como mecanismo de ayuda en
situaciones extremas de dificil sobrevivencia,
pero que en etapas “normales” la pastoral
eclesial debe cambiar (Safa 1998: 230). Sin
embargo, la historicidad de las CEB —como la
de cualquier construccién social— no anula
su ejemplaridad como formas de insercién
comunitaria en sociedades complejas.

(b) Las nuevas organizaciones étnicas
Las

aparecido en América Latina en los dltimos

organizaciones étnicas que han

veinte o treinta aflos son més reacias a una
descripcién general. De hecho, algunas de



estas organizaciones si{ mantienen un discurso
comunitarista excluyente, por ejemplo al negar
laposibilidad de lacomunicaciénintercultural.
Al respecto, ciertos activistas étnicos rechazan
la pertinencia de los conceptos “derechos huma-
nos”, “ciudadania” o “sociedad civil”, por
ser conceptos “occidentales”.® Con todo, estas
actitudes cerradas no son la caracteristica
dominante de las organizaciones y movimientos
étnicos. Por el contrario, el objetivo mds
importante para la gran mayoria de ellos es
la participacién democrética en la sociedad
mayor, tanto en toda la nacién como en todo
el mundo (Albé 1990).

Notamos, en primer lugar, que el punto
de partida conceptual de sus actuaciones es
la reivindicacién de la diferencia cultural
justamente como forma de participacién
democratica. Y esto es asi porque los
indigenas y miembros de los grupos étnicos
en general han experimentado la exclusién
precisamente a causa de la diferencia. Se
cuestiona asi la ideologia del nacionalismo
unitario como principio de solidaridad, pero
se postula la posibilidad y la necesidad de
un principio de solidaridad multicultural y
pluriétnica, que ademds no se encuentre
radicalmente limitada por las fronteras
segundo lugar, podemos
constatar que los objetivos y demandas de

nacionales. En

muchas organizaciones étnicas no suelen ser
exclusivamente etnicistas, es decir, coinciden
en buena parte con otros tipos de movi-
miento: laborales, agrarios, ecolégicos, “gené-
ricos”, democratizadores... En otras palabras,
la biisqueda de espacios de participacién no
se define de manera excluyente sino desde
una visién compartida. En tercer lugar, la
construccion de las identidades culturales por
parte de las nuevas organizaciones étnicas
tiene un cariz eminentemente pragmaético o,
para usar un neologismo de los semiélogos,
performativo. Es decir, el resaltar ciertos
simbolos y discursos por encima de otros
responde en buena medida a una estrategia
de efectividad comunicativa, con miras a la

obtencién de resultados (Gros 1994). Aunque
se enarbolen simbolos ancestrales, esto se hace
no para reivindicar la situacién de los ancestros
sino para definir un nicho de negociacién
contempordnea. Es significativa al respecto
la aparicién de identidades panindianistas,
que implican un verdadero proceso de
etnogénesis, como lo podemos encontrar en la
utilizacién en Guatemala del discurso sobre
“el pueblo maya”: un discurso que cobra auge
al fortalecer las posibilidades de negociacién
de las demandas indigenas (Bastos y Camus
1993; Warren 1998).

Un discurso identitario igualmente comprehen-
sivo y estratégico subyace a las actuaciones
—bastante exitosas, por cierto— de la
Confederaciéon de Nacionalidades Indigenas
del Ecuador (CONAIE); en ella se dio la
culminacién de un proceso de articulacién
de abajo a arriba, de las identidades locales
a las regionales, hasta llegar a una identidad
(Botero 1998).

Otros casos interesantes de etnogénesis los

panindianista Villegas
encontramos en la frontera entre México y
Estados Unidos —en la convergencia de
organizaciones mixtecas, zapotecas y mazahuas
en un Frente Binacional Indigena (Velasco
1999). En todos estos casos, lo interesante
es la flexibilidad deliberadamente buscada
para construir comunitarismos incluyentes,
adaptativos y participativos, que no tratan
de “balcanizar” la nacién sino de proponer
un concepto de nacién sin connotaciones de
colonialismo interno (¢fr. De la Pefia 1995;
Herndndez 1996).

Se pueden encontrar otros ejemplos de
comunitarismos incluyentes y democréticos,
dentro y fuera del contexto latinoamericano.
La cuestién analitica fundamental es la

8 Estas posiciones son a menudo apoyadas por
ONG internacionales que realizan valiosas labores de
defensa de las poblaciones minoritarias agredidas (por
ejemplo, Cultural Survival International). El tema de las
relaciones entre cultura y derechos humanos ha recibido
tratamientos notables en la literatura reciente; véanse

Wilson (ed.) 1997; Villoro 1998 y Olivé 1999.



capacidad de estos grupos de proyectarunasoli-
daridad fundada originariamente en vinculos
personalizados y afectivos hacia la participa-
cién estratégica y la representacién diferencia-
da en dmbitos societales. Y la hipétesis que
ha guiado este ensayo es que tal proyeccién
compartida puede redundar en la construccién
de una solidaridad supracomunitaria.

Dos parrafos para finalizar

Deliberadamente he evitado referirme expli-
citamente al debate entre comunitaristas y
liberales. Pero no puedo dejarlo de abordar
brevemente, pues subyace a la discusién
precedente. Si bien el debate est4 lejos de ago-
tarse o resolverse, prevalecen ya las posturas
de quienes buscan plantearlo en un marco
inclusivo. Por ejemplo, Charles Taylor (1995)
distingue entre los argumentos “ontolégicos”
y los argumentos “defensivo-apologéticos”
("advocative™), y sefiala que por su misma
naturaleza los segundos parten de la esencial
incompatibilidad de las posiciones. Para evitar
tal dicotomia radical (que en realidad puede
resultar de una peticién de principio), Luis
Villoro (1998) construye una defensa del
multiculturalismo que parte de la aceptacién
tanto del sujeto auténomo kantiano como de
la imposibilidad de ese sujeto de realizarse
fuera de una comunidad cultural, la cual
entonces se define como condicién necesaria de
los derechos individuales. Yo no he abordado
sino tangencialmente el tema del pluricultu-
ralismo; pero si he pretendido plantear un
concepto de comunitarismo que, contrapuesto
al jacobinismo y al utilitarismo, rehdse caer
en posturas simplemente conservadoras o radi-
calmente excluyentes.” Un planteamiento
andlogo se encuentra en cierto pensamiento
neoescoldstico pluralista surgido en el periodo
entre guerras, sobre todo en la obra de
Jacques Maritain; la diferencia estd en que
Maritain hablaba de “comunidades naturales”

(modeladas en la familia) dentro de una
jerarquia igualmente “natural”; en cambio, el
comunitarismo abierto y participativo al que
aludo parte del principio de la historicidad
de cualesquiera comunidades particulares y
la reivindicacién de la forma comunitaria en
general.

;Podemos ser optimistas? La mundiali-
zacién agudiza a la vez el individualismo
atomista —gozosamente compatible con el
adocenamiento de la cultura de masas— y los
comunitarismos agresivos, defensivos y exclu-
yentes. Pero surgen continuamente las otras
comunidades, las que valoran su identidad sin
reificarla y legitimizan la solidaridad general
que no sélo es compatible con los vinculos
comunitarios sino incluso los vuelve viables.

Bibliografia

Albé, Xavier, 1991, “El retorno del indio”, Revista
Andina, afio 9, ndm. 2, pp. 299-366.

Anderson, Benedict, 1982, Imagined Communities,
Verso, Londres.

Aron, Raymond, 1959, “Introduction”, en Max
Weber, Le savant et le politique, Plon, Parfs.
Bastos, Santiago y Manuela Camus, 1993, Quebran-
do el silencio. Organizaciones del pueblo maya y

sus demandas, FLACSO, Guatemala.

Botero Villegas, Luis Fernando, 1998, “Léizaro Con-
do, muerto y resucitado. Reflexiones sobre la
relacién entre simbolismo y politica”, Estudios
Sociolégicos, 47, pp. 393-428.

Durkheim, Emile, [1897] 1965, Le suicide: étude
de sociologie, Presses Universitaires de France,
Paris.

——,[1902] 1967, De la division du travail social,
Presses Universitaires de France, Parfs.

Fox, Richard, 1990, “Introduction”, en R. Fox

9 Por supuesto, no reclamo ninguna originalidad:
me adhiero a una corriente de pensamiento derivada
principalmente de la critica habermasiana de la
modernidad; uno de sus representantes recientes es
Albrecht Wellmer (1996), a quien conoci gracias a



=
a
L3

. -
-

(ed.) Nationalist ideologies and the production
of national cultures, American Ethnological
Society (Monograph Series, 2), Washington.

Gay, Peter, 1968,The Enlightment. Aninterpretation,
Vintage Books (2 vols.), Nueva York.

Christian, 1994, “Identités
identités nouvelles”, Caravelle, 63, pp. 129-
160.

Lechner, Norbert, 1993, “A disenchantment called

Postmodernism”, en John Beverly y José Oviedo

Gros, indiennes,

(eds.) The postmodernist debate in Latin America
(a special issue of boundary 2), Duke University
Press, Durham.

Lehmann, David, 1996, Struggle for the spirit.
Religious transformations and popular culiure
in Brazil and Latin America, Polity Press,
Cambridge.

Levine, Daniel H. (ed.), 1986, Religion and political
conflict in Latin America, The University of
North Carolina Press, Chapel Hill.

Lowy, Michael, 1990, “Modernité et critique de la
modernité dans la Théologie de la Libération”,

Archives des Sciences Sociales des Religions, 71,

pp- 7-23.

Lukes, Steven, 1973, Emile Durkheim. His life
and work: A historical and critical study,
Harmondsworth, Penguin Books, Middlesex.

——, 1995,The curious enlightenment of Professor
Caritat, Verso, Londres.

Mannheim, Karl, 1937, Ideology and Utopia. An
introduction to the Sociology of Knowledge,
Harcourt Brace Jovanovich, Nueva York vy
Londres.

——, 1953, “Conservative thought”, en Essays in
sociology and social psychology, Heinemann,
Londres.

Muro, Victor Gabriel, 1994, Iglesia v movimientos
soctales. Los casos de Ciudad Judrez y el Istmo
de Tehuantepec, Red Nacional de Investigacién
Urbana/El Colegio de Michoacédn, México.

Napolitano, Valentina, 1998, “Between ‘traditional’
and ‘new’ Catholic Church religious discourses
in urban, Western Mexico”, Bulletin of Latin
American Research, vol. 17, nim. 3, pp. 323-
339.

Olivé, Leén, 1999, Multiculturalismo y pluralismo,
Paidés/UNAM, México.

Parsons, Talcott, [1937] 1968, The structure of social
action, The Free Press, (2 vols.), Nueva York.
Peiia, Guillermo de la, 1995, “La ciudadania
étnica y la construccién de ‘los indios’ en el
México contempordneo”, Revista Internacional

de Filosofta Politica, Madrid, 6, pp. 116-140.

Peiia, Guillermo de la, y Renée de la Torre, 1990,
“Religién y politica en los barrios populares
de Guadalajara”, Estudios Socioldgicos, 24, pp.
571-602.

——, 1993, “Pastoral social y organizacién popular
en Jalisco. Dos estudios de caso”, en Jorge
Alonso (comp.) Cultura politica y educacion
civica, Miguel Angel Porria/iin-unam, México.

———, 1994, “Identidades urbanas al final del
milenio”, Ciudades, 22, pp. 24-31.

Pickering, W.S.F., 1979, Durkheim: Essays on
morals and education, Routledge & Kegan Paul,
Londres.

Rabotnikof, Nora, 1989, Max Weber: Desencanto,
politica y democracia, UNAM, México.

Safa, Patricia, 1998, Vecinos y vecindarios en la



ciudad de México. Un estudios sobre la construccion
de las identidades vecinales en Coyoacdn, D.F.,
Miguel Angel Porriia/CIESAS/UAM-I, México.

Savater, Fernando, 1993, El jardin de las dudas,
Tusquets, Madrid.

Taylor, Charles, 1995, “Cross-purposes:
The liberal-communitarian debate”, en
Philosophical arguments, Harvard University
Press, Cambridge, Mass.

Torre, Renée de la, 1998, “Ecclessia Nostra”, tesis
doctoral, CIEsAs-Occidente, Guadalajara.

Villoro, Luis, 1998, Estado plural, pluralidad de
culturas, Paidés/ UNAM, México.

Vovelle, Michel, 1998, Les Jacobins de Robespierre
a Chevenement, La Découverte, Parfs.

Warren, Kay, 1998, Indigenous movements and
their critics. Pan-Maya activism in Guatemala,
Princeton University Press.

Weber, Max, [1919] 1946a, “Science as a vocation”,
en H.H. Gerth y C. Wright Mills (eds.) From Max
Weber: Essays in sociology, Oxford University
Press.

——,[1919] 1946b, “Politics as a vocation”, en H.H.
Gerth y C. Wright Mills (eds.) From Max Weber:
Essays in sociology, Oxford University Press.

Wellmer, Albrecht, 1996, Finales de partida. La
modernidad irreconciliable, Catedra, Madrid.

Wilson, Richard (ed.), 1997, Human rights, culture

& context, Pluto Press, Londres.





