EL MUNDO EN

QUE VIVIMOS:

MODERNIDAD Y CIUDADANIA A
FIN DE SIGLO

A manera de introduccion

ada vez es mds complicado pensar el

mundo en que vivimos. El fin de siglo

presenta nuevos desaffos para las cien-
cias sociales. Uno de los mds importantes es
pensar nuestras realidades concretas latino-
americanas que si bien transcurren hacia
la modernidad, lo hacen desde contextos y
experiencias con anclajes tradicionales. Si
a ello se le introduce el ingrediente de la
globalizacién, nuestras formas de atender y
explicar la realidad se vuelven mds complejas.
Pensar las distintas y contrastantes realidades
actuales bajo el crisol de la globalizacién, no
s6lo supone ver los efectos que el proceso de
interconexién global tiene en las formas de
organizacién social: de la economia, de la
politica, de la cultura, como si fuera un anadido
més que se impone desde el exterior hacia las
realidades locales, sobre todo el desaffo est4
en que lo global es una transformacién de
la distancia, una sobrevaloracién del tiempo
por encima del espacio, una reconfiguracién
de los procesos de estructuracién de la vida
y la cultura contempordnea. En las palabras

de Giddens (1984), se requiere abandonar el

* cIESAS/Occidente.

por Renée de la Torre*

y Patricia Safa™

estudio de las estructuras y poner atencién en
los procesos para dar cuenta de la interrelacién
entre los contextos locales y los referentes
globales de las identidades contemporéneas.
Por un lado, la modernidad implicaba
una légica de organizacién social basada en
un modelo de pensamiento racional cuyos
efectos eran diferenciar y especializar los
distintos campos del saber y la separacién
progresiva de las funciones y los modos
de actividad de una sociedad, que en las
sociedades tradicionales se mantenian unidos
y articulados a una misma autoridad. Por
otro lado, la razén comunicacional, (concepto
introducido por Manuel Martin Barbero) le
ha dado vuelta a la modernidad, ya que su
l6gica de produccién del saber se basa en la
fragmentacién y en la segmentacién (Martin
Barbero 1999). El avance tecnolégico en
la comunicacién y la informacién difunde
y expande los valores universalizantes
vinculados con la racionalidad moderna que
atraviesan los particularismos culturales.
Pero la tecnologia no sélo pone en circulacién
formas culturales sino que trastoca la esencia
misma del saber: irrumpe en su produccién

lineal, especializada, acumulativa y basada en






la escritura, en contraste el saber mediado por
las tecnologias comunicacionales distribuye los
saberes mediante imdgenes descontextualiza-
das de los campos especializados de su
produccién, lo cual afecta en la fragmentacién,
la vulgarizacién y la dispersién del saber.

Distintas discusiones se han dado sobre
el impacto que la cultura que proviene de
la globalizacién tiene sobre la modernidad,
lo que si es un acuerdo es que es el rasgo
esencial de la cultura contempordnea. Los
pensadores postmodernos plantean que es
un efecto exacerbado de las contradicciones
propias de la modernizacién; otros plantean
que la cultura globalizada —entendida como
una cultura de masas— se impone como una
fuerza homogenizadora que tiende a borrar
las culturas locales y los particularismos
identitarios: debilitdndolas, restdndoles
autonomfa y autodireccion (Mc Luhan); en esta
misma tendencia se habla también de que la
globalizacién interconecta a las identidades,
aunque para otros autores esta conexién
produce exclusiones de identidades que de
manera defensiva refuerzan sus fronteras en
torno a principios comunales (Castells 1999);
por ultimo hay también quienes plantean que
esta cultura “no anula las reivindicaciones y
la defensa de los intereses particulares sino
que los hace mds negociables” (Lipovetsky
1990).

Las diferentes formas de imaginar los
efectos de la cultura contempordnea sobre
los procesos de organizacién y direccién de
las sociedades no son ajenas a los procesos
socio-culturales en que se analizan. Desde
ahi la realidad presenta muchos contrastes y
nos plantean imaginar distintos escenarios:
¢La cultura global facilitard la difusién de
la modernidad, privilegiando los procesos
de democratizacién y ciudadanizacién
de las

sociedades contemporédneas?, o

por el contrario, ;favorecerd al regreso y
fortalecimiento de las formas tradicionales
y autoritarias que empiezan a revigorizarse
mediante el reavivamiento de fundamentalismos
e integrismos? Tal vez sea necesario imaginar
una tercer via en donde la interaccién
entre lo tradicional, lo moderno y lo global
produzca nuevos efectos de sentido y nue-
vas maneras de cohesionar y organizar a las
sociedades contemporéneas. ;Ser4 posible que
la diversidad cultural persista en un mundo
interconectado tendiente a la homogeneiza-
cién?, jla tendencia homogeneizante de la
cultura global proporcionard una distribucién
mds igualitaria en las competencias para
ingresar a la esfera publica, o excluird a
aquellas sociedades y grupos cuyo destino
unico serd el consumo y no la produccién
cultural?

Hoy difa, quienes se plantean el estudio
de la modernidad y la ciudadanfa no pueden
escapar a este nuevo contexto de produccién
de la cultura compleja, que hace necesario
cuestionar los fundamentos mismos de la
modernidad a través del crisol de realidades
concrelas, pero interconectadas por la inten-
sificacién de intercambios y flujos culturales.
Para emprender esta discusién el CIESAS-
Occidente, el Instituto Tecnolégico de
Estudios Superiores de Occidente (ITESO)
y la Embajada de los Estados Unidos,
conjuntaron esfuerzos para organizar un
encuentro donde especialistas estudiosos
de la cultura expusieran sus diferentes
puntos de vista, a veces complementarios
pero también contrapuestos, sobre este tema
tan controvertido. Aprovechando la visita en
Occidente de dos prestigiados investigadores
de la Universidad de Stanford, Renato Rosaldo
y Mary Louise Pratt, se les invité a exponer, al
doctor Rosaldo sobre su concepto “ciudadania

cultural” que tanto impacto ha tenido en las



investigaciones sobre cultura y diferencia;
y a la doctora Pratt sobre las discusiones
contempordneas sobre modernidad. Dos
miradas, una construida desde la antropologia
y otra desde la lingiifstica, que se enriquecen
y complementan. Al doctor Néstor Garcfa
Canclini, del Departamento de Antropologia
de la

més destacado sobre el problema de las

UAM-Iztapalapa, el especialista
“hibridaciones” y los consumos culturales en
México, se le pidi6 hablar sobre el impacto de
la globalizacién en los estudios culturales.!
Al doctor Guillermo de la Pefia, del CIESAS-
Occidente, quien a lo largo de su trayectoria ha
hecho una travesfa por la diversidad cultural
pasando del estudio de las sociedades rurales,
a las urbanas, para anclar en dltimas fechas
en las problemaéticas étnicas, se le invité a
discutir sobre los nuevos “comunitarismos”

modernos.

Latinoamérica frente

a la modernidad: ;difusionismo
radical o emergencia

de un discurso propio?

Los tres articulos nos aportan imégenes
contrastantes del mundo en que vivimos. El
conjunto de los articulos nos deja ver con
claridad que este mundo estd conformado por
la heterogeneidad de actores, situaciones y
contextos que de diversas maneras, y desnivela-
das posiciones, se ponen en contacto con y
generan vias para modernizar la sociedad.
Si el proyecto de modernidad tenfa como
horizonte una sociedad constituida sobre la
base de ciudadanos con igualdad de derechos

y deberes frente a la sociedad, en el estudio

1 El texto de Néstor Garcia Canclini se publicé en el libro

La globalizacién imaginada, Buenos Aires, Paidés, 1999.

presentado por Rosaldo y la primera parte de
Pratt, se muestra que dicha heterogeneidad
se relaciona con el proyecto modernizante
con base en la desigualdad y la exclusién de
amplios sectores sociales que conforman la
sociedad contempordnea latinoamericana.

Para Renato Rosaldo, en su articulo “La per-
tenencia no es un lujo: procesos de ciudadania
cultural dentro de una sociedad multicultu-
ral” el concepto de ciudadania no sélo es
universal sino también excluyente. La idea
romédntica de la plaza publica no puede
generar el suefio de la inclusién, pues a ella le
antecede la desigualdad entre los ciudadanos
tanto en relacién con el Estado como con
otros ciudadanos. En el caso de los Estados
Unidos las diferencias marcadas en el género,
la nacionalidad de origen, la raza, la etnia,
el idioma, la cultura, la clase social, son el
cimiento de la desigualdad y la exclusién del
proyecto de ciudadania cultural. Ello queda
ilustrado mediante siete tarjetas postales que
muestran las escenas cotidianas y crudas de
la exclusién de los chicanos a la ciudadania
estadounidense: la segregacién piblica del
espafiol, la violencia fronteriza, las leyes
cargadas de violencia, la segregacion clasista
en los centros comerciales, la percepcién del
miedo que estigmatiza lo diferente.

En la primera parte de la contribucién de
Mary Louise Pratt, “Modernidades, otredades,
entre-lugares”, la revisién de la historia de
las Américas muestra que la modernidad es
un proyecto contradictorio en el origen de su
creacién y en su interaccién con la “otredad”.
La otredad, se sitda tanto en el “otro interno”
como exclusién de la mujer en el proyecto de
ciudadania politica, como en el “otro externo”
en su relacién con las Américas. Tres son los
imperativos contradictorios de la modernidad:
su identidad basada en fijar a otros para
poder definirse a si mismo, su programa

difusionista con el que tiende a convertir a



los otros en modernos por asimilacién y su

concepcion de la libertad alcanzada mediante
la subordinacién de los otros. La combinacién
de ellos ha contribuido a ser el fermento y
la legitimacién de las relaciones histéricas
de dominacién, desigualdad y exclusién de
las Américas, que la autora ilustra con la
exclusion de las mujeres a la ciudadania
nacional: la desigualdad entre las elites y las
mayorfas indigenas del Peri que en nombre
de la modernidad favorecieron a reforzar
un orden colonial: el proyecto modernizador
en Brasil que legitimé la continuidad del
esclavismo, pero mediante un nuevo proyecto
de exclusion: el sistema del “favor”.

Sin embargo, y aunque parezca paraddéjico,
la modernidad en América Latina no sdélo
deviene de un proyecto difusionista que viene
de fuera, sino que también se genera en
un proceso dindmico en el que distintos

actores buscan generar valores y précticas

modernizantes, vinculadas a los valores de
la Tlustracién, y que construyen modalidades
alternativas para incluirse en el proyecto de
la modernidad desde los contextos y formas
de organizacién percibidos por el discurso
europeo de la modernidad como tradicionales,
esta serfa la aportacién de De la Pefia y Pratt.

Continuando con la aportacién de Pratt, el
proyecto difusionista de la modernidad no sélo
engendra relaciones verticales, sino que “en
América Latina el cardcter de la modernidad
se distingue por la interaccién entre corrientes
importadas o impuestas y las profundas y hete-
rogéneas tradiciones de la cultura popular”.
Para Pratt el otro negado por la modernidad
europeizante, es a la vez sujeto emergente de
la historia en Latinoamérica. Por ejemplo, si el
modernismo estético europeo vefa a la cultura
de la metrépoli como el modelo privilegiado
de su produccién artistica y cultural, el

de los artistas latinoamericanos mira hacia



otras expresiones estéticas donde lo rural, lo

popular, lo marginado por la modernizacién
y el folklore son los temas centrales de la
produccién literaria.

En esta misma linea, Guillermo de la
Pefia, mediante su articulo “La modernidad
comunitaria”, plantea cémo en las sociedades
latinoamericanas, la comunidad, que ha sido
por excelencia un modelo de organizacién
tradicional, no ha servido de ancla para
acceder al valor moderno de la ciudadanfa —
como lo planteaba el pensamiento jacobino—,
sino que, por el contrario, han emergido

“comunitarismos incluyentes”, que desde la

base de relaciones privadas y afectivas han
establecido puentes para negociar y redefinir
el acceso a la convivencia universal, a la
incorporacién de los valores de la modernidad
como eje de sus demandas y aspiraciones, como
son: la democracia, los derechos humanos, la
justicia social, la ciudadanfa, etcétera. Otro
punto importante es que las comunidades
incluyentes, sin perder sus particularismos
identitarios, han generado demandas, alianzas
y acciones solidarias sobre el reconocimiento
de valores universales compartidos que
rebasan los particularismos e incluso las
fronteras nacionales. Dos estudios de caso
refuerzan esta propuesta: las Comunidades
Eclesiales de Base que han conformado una
identidad universal basada en la solidaridad
de los pobres y algunas organizaciones étnicas
que se han puesto en interaccién con los otros
para ampliar sus demandas mediante una

identidad panindianista.

La modernidad diferenciada
en la globalizacion: nuevos
desafios metodologicos

Para los pensadores de la contemporaneidad,
el tema de la modernidad en la época de la glo-
balizacién es controvertido y extremadamente
complejo. No obstante, ineludible. Con la
globalizacién se han trastocado las econo-
mias mundiales, los flujos culturales se han
intensificado y los territorios no son como
acostumbrdbamos pensarlos; lo nacional se
encuentra en entredicho y los movimientos
sociales del mundo actual se caracterizan
por su diversidad. Algunos autores proponen
repensar perspectivas tedricas y ser inventivos
en las metodolégicas

estrategias para

acercarnos a los nuevos retos en una épOC&



globalizada: uno de ellos es romper con el
encapsulamiento de los objetos de estudio
y la mirada que nos caracteriza ya que la
“otredad” se ha transformado (Augé 1995).
Como lo que predomina “es la sensacién de
que todos estamos en un mismo mundo con
sus implicaciones econémicas y politicas” (Ulf
Hannerz, 1998), debemos aceptar la pérdida
de la integridad de las culturas a la que
estdbamos acostumbrados a mirar. También se
afirma, como vemos en el trabajo de Rosaldo,
que la diversidad no sélo permanece sino
que, gracias a la cercanfa, es mds evidente y
cotidiana. Ante la globalizacién se fortalecen
sentimientos comunitarios y étnicos, apunta De
la Pefia y, por lo mismo, como sefiala Hannerz
(1998) la autonomia y el desdibujamiento
de las fronteras entre las culturas deben ser
entendidas como “un asunto de grado y no
como un hecho” ya que “si la cultura no

es un todo integrado tampoco se encuentra

desintegrada”.
Otro reto para pensar la sociedad
contempordnea es abandonar  las

generalizaciones y atender los procesos
concretos para entender quién y desde dénde
se habla de la modernidad contempordnea
en un mundo globalizado. Los trabajos de
Pratt y De la Pefia analizan el fenémeno de la
modernidad como una construccién histérica
arbitraria que se impone como modelo definido
desde Occidente. Desde la historia, se pueden
comprender las contradicciones, silencios y
ausencias de sociedades y grupos sociales
excluidos de la modernidad: las mujeres —
“la otredad interna”—, Latinoamérica —“la
otredad externa”—, y los comunitarismos que
“nunca fueron realmente acorraladas por la
modernidad en la esfera privada, o-mds bien dicho
que la accién de las comunidades ha implicado
una negociacién y redefinicién continua de
las fronteras entre lo ptblico y lo privado”.

Rosaldo habla de una modernidad que por un

lado proclama una ciudadania universal pero
que es excluyente de la diferencia exacerbada
por los flujos de migracién y la globalizacién.
El autor cuestiona una ciudadania que se
basa en la semejanza que, desde los Estados
Unidos, se planteé como “hombres blancos
y duefios de propiedades” vy, por lo tanto, ha
servido como base para conformar ciudadanfas
de primera y de segunda.

Existe la preocupaciéon por el debilitamiento
de los Estados nacionales y el desdibujamiento
del poder local que se enfrenta a un nuevo
poder que se dispersa en miiltiples centros
y no se concentra en uno solo. Un poder que
se arropa con la generacién, procesamiento y
transmisién del conocimiento y, como afirma
Castells (1999), acompafia a la flexibilizacién
del capitalismo por la descentralizacién e
interaccion entre las empresas gracias a que
“el capital y el trabajo pueden existir en
espacios y tiempos diferentes. Sin embargo,
volvemos a escuchar voces latinoamericanas
que dicen que la globalizacién “es un
fenémeno real pero no es el inico” (Garretén,
1999); es decir, es un fenémeno parcial
porque “no es de todos ni para todos” (op.
cit.). La globalizacién exacerba la diversidad,
pero también la desigualdad en el acceso
a la toma de decisiones y, como sefiala Ulf
Hannerz (1998), se requiere estudiar estos
fenémenos en la especificidad histérica de los
pueblos para no caer en la tentacién de ver a la
globalizacién como un difusionismo radical,
como recuerda Pratt en su trabajo. En la
época de la globalizacién, la nocién moderna
Estado-nacién entra en una situacién critica
particular sobre todo cuando lo nacional
solo es visto, bajo la propuesta de Anderson
(1993) como “comunidades construidas” que
sirven para legitimar posiciones dominantes.
El Estado y la nacién no son ya la misma cosa,
afirma Castells (1999).

De la Pefia discute la crisis que enfrentan



las tres grandes ideologias politicas del

siglo XX: el socialismo, la democracia liberal
y el nacionalismo. Las dos primeras, por
sus aspiraciones universalistas, apelan a
“la conciencia proletaria” vy, la segunda, a
fundar “una nueva universalidad basada en
el sufragio, en el discurso de los derechos
humanos y en la legitimidad fehaciente del
Estado de bienestar”. La tercera via, el
nacionalismo, “al crear una comunalizacién
macrosocial [...] que, si bien no aspira a la
universalidad, pretende asegurar la vigencia
del valor de la solidaridad en una poblacién
numerosa y heterogénea”. Esta discusién es
extremadamente delicada sobre todo para los
paises latinoamericanos que recientemente
comienzan a incursionar en los caminos de la
democracia y a construir los espacios publicos
de participacién ciudadana. El debilitamiento
de los Estados nacionales pone en duda

proyectos que requieren “el fortalecimiento y

autonomfa de los sistemas de representacién
como de los actores de la sociedad civil”
(Garretén 1999).

La cultura mundial no es un solvente,
sefiala Hannerz (1998), por el contrario, pro-
mueve la heterogeneidad. Es decir, engendra
movimientos contradictorios: la homogenei-
zacién pero también la formacién de nuevas
distinciones. Sobre este tema también encon-
tramos diferencias y matices importantes
en los tres trabajos. Néstor Garcia Canclini
(1999), en su nuevo libro sobre los efectos
de la globalizacién en América Latina, no
piensa “que la opcién central sea hoy si
defender la identidad o globalizarnos”.
Como alternativa, propone pensar “con
més realismo las oportunidades de saber
qué podemos hacer y ser con los otros,
encarar la heterogeneidad, la diferencia y
la desigualdad”. Lo que es un hecho es que

la globalizacién engendra nuevas formas de



inclusién y exclusién y nuevos conflictos,
mayor acentuaciéon del desarrollo desigual,
concentracién de poder y riqueza y agujeros
negros de miseria y segregacién. Por eso la
globalizacién puede ser un caldo de cultivo
para los movimientos sociales, antes vincu-
lados a la produccién y al trabajo (Garretén,
1999), hoy en dia, en la medida en que la
base social es heterogénea, cobran forma
en movimientos plurales y diversificados, a
veces contradictorios como lo analizan los
trabajos de Pratt, Rosaldo y De la Pefia. La
identidad se ha constituido en el eje del
reconocimiento y funciona como principio
organizativo de la accién colectiva (Castells,
1999). Sin embargo, estas nuevas identidades
—individuales o colectivas— se vuelven sos-
pechosas por su olor a pasado, por su pesadez,
por ser la base de nuevos fundamentalismos,
por su cuota de exclusién y localismo (Ortiz,
1996); para otros, en cambio, son el eje que
articula a los nuevos actores y sus demandas
(Castells, 1999). Es decir, pueden ser vistos
como la alternativa frente al aparente caos

que engendra la globalizacién.

Bibliografia

1993,

imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la

Anderson, Benedict, Comunidades
difusién del nacionalismo, FCE, México.

1996,
Difference in the Global Cultural Economy”

Appadurai, Arjun, “Disjuncture and

en: Modernity at Large. Cultural Dimensions of

Globalization, University of Minessota Press,

Minneapolis, Londres, pp. 27-47.

Augé, Marc, 1995, Hacia una antropologta de los
mundos contempordneos, Gedisa, Barcelona.
Castells, Manuel, 1999, La era de la informa-
cién. Economia, sociedad y cultura, Siglo XXI,

México.

Featherstone, Mike, 1995, Undoing Culture. Globali-
zation, Postmodernism and Identity, SAGE Publ.,
Londres.

Garcia Canclini, Néstor, 1999, La globalizacién
imaginada, Paidés, Buenos Aires.

——, 1989, Culturas hibridas: estrategias para
entrar y salir de la modernidad, Grijalbo,
México.

Garretén, Manuel Antonio, 1999, “Transformaciones

estados

sociales y reconstruccién de los

nacionales: hacia una nueva matriz socio-
politica” en: R. Bayardo y M. Lacarrieu (comps.),
1999, La dindmica global/local. Cultura y
comunicacion: nuevos desafios, Editorial ciccus,
Buenos Aires, pp. 145-170.

Giddens, Anthony, 1984, The Constitution of
Societies. Outline of the Theory of Structuration,
Polity Press , Londres.

Hannerz, Ulf, 1998, Conexiones transnacionales:
cultura, gente, lugares, Ediciones Cétedra,
Universidad de Valencia, Espafia.

Lipovetsky, Gilles, 1990, El imperio de lo efimero.
La moda y su destino en las sociedades modernas,
Anagrama, Barcelona.

Mc Luhan, Marshall, 1964, Understanding Media,
Mc Graw Hill, Nueva York.

Martin Barbero, Jesids, 1999, conferencia impartida
en el Departamento de Estudios Sociocultura-
les del 1TESO, Guadalajara, Jalisco.

Mato, Daniel (coord.), 1994, Teorta y politica de la
construccion de identidades y diferencias en Amé-

rica Latina y el Caribe, Editorial Nueva Sociedad/






