
Cada vez es más complicado pensar el 
mundo en que vivimos. El fin de siglo 
presenta nuevos desafíos para las cien

cias sociales. Uno de los más importantes es 
pensar nuestras realidades concretas latino
americanas que si bien transcurren hacia 
la modernidad, lo hacen desde contextos y 
experiencias con anclajes tradicionales. Si 
a ello se le introduce el ingrediente de la 
globalización, nuestras formas de atender y 
explicar la realidad se vuelven más complejas. 
Pensar las distintas y contrastantes realidades 
actuales bajo el crisol de la globalización, no 
sólo supone ver los efectos que el proceso de 
interconexión global tiene en las formas de 
organización social: de la economía, de la 
política, de la cultura, como si fuera un añadido 
más que se impone desde el exterior hacia las 
realidades locales, sobre todo el desafío está 
en que lo global es una transformación de 
la distancia, una sobrevaloración del tiempo 
por encima del espacio, una reconfiguración 
de los procesos de estructuración de la vida 
y la cultura contemporánea. En las palabras 
de Giddens (1984), se requiere abandonar el 

estudio de las estructuras y poner atención en 
los procesos para dar cuenta de la interrelación 
entre los contextos locales y los referentes 
globales de las identidades contemporáneas.

Por un lado, la modernidad implicaba 
una lógica de organización social basada en 
un modelo de pensamiento racional cuyos 
efectos eran diferenciar y especializar los 
distintos campos del saber y la separación 
progresiva de las funciones y los modos 
de actividad de una sociedad, que en las 
sociedades tradicionales se mantenían unidos 
y articulados a una misma autoridad. Por 
otro lado, la razón comunicacional, (concepto 
introducido por Manuel Martín Barbero) le 
ha dado vuelta a la modernidad, ya que su 
lógica de producción del saber se basa en la 
fragmentación y en la segmentación (Martín 
Barbero 1999). El avance tecnológico en 
la comunicación y la información difunde 
y expande los valores universalizantes 
vinculados con la racionalidad moderna que 
atraviesan los particularismos culturales. 
Pero la tecnología no sólo pone en circulación 
formas culturales sino que trastoca la esencia 
misma del saber: irrumpe en su producción 
lineal, especializada, acumulativa y basada en 

el mundo en que vivimos: 
modernidad y ciudadanía a 

fin de siglo
A manera de introducción

							        por  Renée   de  la  Torre*

								            y  Patr ic ia  Safa* 

* ciesas/Occidente.





la escritura, en contraste el saber mediado por 
las tecnologías comunicacionales distribuye los 
saberes mediante imágenes descontextualiza
das de los campos especializados de su 
producción, lo cual afecta en la fragmentación, 
la vulgarización y la dispersión del saber. 

Distintas discusiones se han dado sobre 
el impacto que la cultura que proviene de 
la globalización tiene sobre la modernidad, 
lo que sí es un acuerdo es que es el rasgo 
esencial de la cultura contemporánea. Los 
pensadores postmodernos plantean que es 
un efecto exacerbado de las contradicciones 
propias de la modernización; otros plantean 
que la cultura globalizada —entendida como 
una cultura de masas— se impone como una 
fuerza homogenizadora que tiende a borrar 
las culturas locales y los particularismos 
identitarios: debilitándolas, restándoles 
autonomía y autodirección (Mc Luhan); en esta 
misma tendencia se habla también de que la 
globalización interconecta a las identidades, 
aunque para otros autores esta conexión 
produce exclusiones de identidades que de 
manera defensiva refuerzan sus fronteras en 
torno a principios comunales (Castells 1999); 
por último hay también quienes plantean que 
esta cultura “no anula las reivindicaciones y 
la defensa de los intereses particulares sino 
que los hace más negociables” (Lipovetsky 
1990).

Las diferentes formas de imaginar los 
efectos de la cultura contemporánea sobre 
los procesos de organización y dirección de 
las sociedades no son ajenas a los procesos 
socio-culturales en que se analizan. Desde 
ahí la realidad presenta muchos contrastes y 
nos plantean imaginar distintos escenarios: 
¿La cultura global facilitará la difusión de 
la modernidad, privilegiando los procesos 
de democratización y ciudadanización 
de las sociedades contemporáneas?, o 

por el contrario, ¿favorecerá al regreso y 
fortalecimiento de las formas tradicionales 
y autoritarias que empiezan a revigorizarse 
mediante el reavivamiento de fundamentalismos 
e integrismos? Tal vez sea necesario imaginar 
una tercer vía en donde la interacción 
entre lo tradicional, lo moderno y lo global 
produzca nuevos efectos de sentido y nue
vas maneras de cohesionar y organizar a las 
sociedades contemporáneas. ¿Será posible que 
la diversidad cultural persista en un mundo 
interconectado tendiente a la homogeneiza
ción?, ¿la tendencia homogeneizante de la 
cultura global proporcionará una distribución 
más igualitaria en las competencias para 
ingresar a la esfera pública, o excluirá a 
aquellas sociedades y grupos cuyo destino 
único será el consumo y no la producción 
cultural?

Hoy día, quienes se plantean el estudio 
de la modernidad y la ciudadanía no pueden 
escapar a este nuevo contexto de producción 
de la cultura compleja, que hace necesario 
cuestionar los fundamentos mismos de la 
modernidad a través del crisol de realidades 
concretas, pero interconectadas por la inten
sificación de intercambios y flujos culturales. 
Para emprender esta discusión el ciesas-
Occidente, el Instituto Tecnológico de 
Estudios Superiores de Occidente (iteso) 
y la Embajada de los Estados Unidos, 
conjuntaron esfuerzos para organizar un 
encuentro donde especialistas estudiosos 
de la cultura expusieran sus diferentes 
puntos de vista, a veces complementarios 
pero también contrapuestos, sobre este tema 
tan controvertido. Aprovechando la visita en 
Occidente de dos prestigiados investigadores 
de la Universidad de Stanford, Renato Rosaldo 
y Mary Louise Pratt, se les invitó a exponer, al 
doctor Rosaldo sobre su concepto “ciudadanía 
cultural” que tanto impacto ha tenido en las 



investigaciones sobre cultura y diferencia; 
y a la doctora Pratt sobre las discusiones 
contemporáneas sobre modernidad. Dos 
miradas, una construida desde la antropología 
y otra desde la lingüística, que se enriquecen 
y complementan. Al doctor Néstor García 
Canclini, del Departamento de Antropología 
de la uam-Iztapalapa, el especialista 
más destacado sobre el problema de las 
“hibridaciones” y los consumos culturales en 
México, se le pidió hablar sobre el impacto de 
la globalización en los estudios culturales.1 
Al doctor Guillermo de la Peña, del ciesas-
Occidente, quien a lo largo de su trayectoria ha 
hecho una travesía por la diversidad cultural 
pasando del estudio de las sociedades rurales, 
a las urbanas, para anclar en últimas fechas 
en las problemáticas étnicas, se le invitó a 
discutir sobre los nuevos “comunitarismos” 
modernos. 

Latinoamérica frente 
a la modernidad: ¿difusionismo 
radical o emergencia 
de un discurso propio?

Los tres artículos nos aportan imágenes 
contrastantes del mundo en que vivimos. El 
conjunto de los artículos nos deja ver con 
claridad que este mundo está conformado por 
la heterogeneidad de actores, situaciones y 
contextos que de diversas maneras, y desnivela
das posiciones, se ponen en contacto con y 
generan vías para modernizar la sociedad. 
Si el proyecto de modernidad tenía como 
horizonte una sociedad constituida sobre la 
base de ciudadanos con igualdad de derechos 
y deberes frente a la sociedad, en el estudio 

presentado por Rosaldo y la primera parte de 
Pratt, se muestra que dicha heterogeneidad 
se relaciona con el proyecto modernizante 
con base en la desigualdad y la exclusión de 
amplios sectores sociales que conforman la 
sociedad contemporánea latinoamericana.

Para Renato Rosaldo, en su artículo “La per
tenencia no es un lujo: procesos de ciudadanía 
cultural dentro de una sociedad multicultu
ral” el concepto de ciudadanía no sólo es 
universal sino también excluyente. La idea 
romántica de la plaza pública no puede 
generar el sueño de la inclusión, pues a ella le 
antecede la desigualdad entre los ciudadanos 
tanto en relación con el Estado como con 
otros ciudadanos. En el caso de los Estados 
Unidos las diferencias marcadas en el género, 
la nacionalidad de origen, la raza, la etnia, 
el idioma, la cultura, la clase social, son el 
cimiento de la desigualdad y la exclusión del 
proyecto de ciudadanía cultural. Ello queda 
ilustrado mediante siete tarjetas postales que 
muestran las escenas cotidianas y crudas de 
la exclusión de los chicanos a la ciudadanía 
estadounidense: la segregación pública del 
español, la violencia fronteriza, las leyes 
cargadas de violencia, la segregación clasista 
en los centros comerciales, la percepción del 
miedo que estigmatiza lo diferente.

En la primera parte de la contribución de 
Mary Louise Pratt, “Modernidades, otredades, 
entre-lugares”, la revisión de la historia de 
las Américas muestra que la modernidad es 
un proyecto contradictorio en el origen de su 
creación y en su interacción con la “otredad”. 
La otredad, se sitúa tanto en el “otro interno” 
como exclusión de la mujer en el proyecto de 
ciudadanía política, como en el “otro externo” 
en su relación con las Américas. Tres son los 
imperativos contradictorios de la modernidad: 
su identidad basada en fijar a otros para 
poder definirse a sí mismo, su programa 
difusionista con el que tiende a convertir a 

1 El texto de Néstor García Canclini se publicó en el libro 

La globalización imaginada, Buenos Aires, Paidós, 1999.



los otros en modernos por asimilación y su 
concepción de la libertad alcanzada mediante 
la subordinación de los otros. La combinación 
de ellos ha contribuido a ser el fermento y 
la legitimación de las relaciones históricas 
de dominación, desigualdad y exclusión de 
las Américas, que la autora ilustra con la 
exclusión de las mujeres a la ciudadanía 
nacional: la desigualdad entre las elites y las 
mayorías indígenas del Perú que en nombre 
de la modernidad favorecieron a reforzar 
un orden colonial: el proyecto modernizador 
en Brasil que legitimó la continuidad del 
esclavismo, pero mediante un nuevo proyecto 
de exclusión: el sistema del “favor”.

Sin embargo, y aunque parezca paradójico, 
la modernidad en América Latina no sólo 
deviene de un proyecto difusionista que viene 
de fuera, sino que también se genera en 
un proceso dinámico en el que distintos 
actores buscan generar valores y prácticas 

modernizantes, vinculadas a los valores de 
la Ilustración, y que construyen modalidades 
alternativas para incluirse en el proyecto de 
la modernidad desde los contextos y formas 
de organización percibidos por el discurso 
europeo de la modernidad como tradicionales, 
esta sería la aportación de De la Peña y Pratt. 

Continuando con la aportación de Pratt, el 
proyecto difusionista de la modernidad no sólo 
engendra relaciones verticales, sino que “en 
América Latina el carácter de la modernidad 
se distingue por la interacción entre corrientes 
importadas o impuestas y las profundas y hete
rogéneas tradiciones de la cultura popular”. 
Para Pratt el otro negado por la modernidad 
europeizante, es a la vez sujeto emergente de 
la historia en Latinoamérica. Por ejemplo, si el 
modernismo estético europeo veía a la cultura 
de la metrópoli como el modelo privilegiado 
de su producción artística y cultural, el 
de los artistas latinoamericanos mira hacia 



otras expresiones estéticas donde lo rural, lo 
popular, lo marginado por la modernización 
y el folklore son los temas centrales de la 
producción literaria.

En esta misma línea, Guillermo de la 
Peña, mediante su artículo “La modernidad 
comunitaria”, plantea cómo en las sociedades 
latinoamericanas, la comunidad, que ha sido 
por excelencia un modelo de organización 
tradicional, no ha servido de ancla para 
acceder al valor moderno de la ciudadanía —
como lo planteaba el pensamiento jacobino—, 
sino que, por el contrario, han emergido 
“comunitarismos incluyentes”, que desde la 

base de relaciones privadas y afectivas han 
establecido puentes para negociar y redefinir 
el acceso a la convivencia universal, a la 
incorporación de los valores de la modernidad 
como eje de sus demandas y aspiraciones, como 
son: la democracia, los derechos humanos, la 
justicia social, la ciudadanía, etcétera. Otro 
punto importante es que las comunidades 
incluyentes, sin perder sus particularismos 
identitarios, han generado demandas, alianzas 
y acciones solidarias sobre el reconocimiento 
de valores universales compartidos que 
rebasan los particularismos e incluso las 
fronteras nacionales. Dos estudios de caso 
refuerzan esta propuesta: las Comunidades 
Eclesiales de Base que han conformado una 
identidad universal basada en la solidaridad 
de los pobres y algunas organizaciones étnicas 
que se han puesto en interacción con los otros 
para ampliar sus demandas mediante una 
identidad panindianista.

La modernidad diferenciada 
en la globalización: nuevos 
desafíos metodológicos

Para los pensadores de la contemporaneidad, 
el tema de la modernidad en la época de la glo
balización es controvertido y extremadamente 
complejo. No obstante, ineludible. Con la 
globalización se han trastocado las econo
mías mundiales, los flujos culturales se han 
intensificado y los territorios no son como 
acostumbrábamos pensarlos; lo nacional se 
encuentra en entredicho y los movimientos 
sociales del mundo actual se caracterizan 
por su diversidad. Algunos autores proponen 
repensar perspectivas teóricas y ser inventivos 
en las estrategias metodológicas para 
acercarnos a los nuevos retos en una época 



globalizada: uno de ellos es romper con el 
encapsulamiento de los objetos de estudio 
y la mirada que nos caracteriza ya que la 
“otredad” se ha transformado (Augé 1995). 
Como lo que predomina “es la sensación de 
que todos estamos en un mismo mundo con 
sus implicaciones económicas y políticas” (Ulf 
Hannerz, 1998), debemos aceptar la pérdida 
de la integridad de las culturas a la que 
estábamos acostumbrados a mirar. También se 
afirma, como vemos en el trabajo de Rosaldo, 
que la diversidad no sólo permanece sino 
que, gracias a la cercanía, es más evidente y 
cotidiana. Ante la globalización se fortalecen 
sentimientos comunitarios y étnicos, apunta De 
la Peña y, por lo mismo, como señala Hannerz 
(1998) la autonomía y el desdibujamiento 
de las fronteras entre las culturas deben ser 
entendidas como “un asunto de grado y no 
como un hecho” ya que “si la cultura no 
es un todo integrado tampoco se encuentra 
desintegrada”.

Otro reto para pensar la sociedad 
contemporánea es abandonar las 
generalizaciones y atender los procesos 
concretos para entender quién y desde dónde 
se habla de la modernidad contemporánea 
en un mundo globalizado. Los trabajos de 
Pratt y De la Peña analizan el fenómeno de la 
modernidad como una construcción histórica 
arbitraria que se impone como modelo definido 
desde Occidente. Desde la historia, se pueden 
comprender las contradicciones, silencios y 
ausencias de sociedades y grupos sociales 
excluidos de la modernidad: las mujeres —
“la otredad interna”—, Latinoamérica —“la 
otredad externa”—, y los comunitarismos que 
“nunca fueron realmente acorraladas por la 
modernidad en la esfera privada, o‑más bien dicho 
que la acción de las comunidades ha implicado 
una negociación y redefinición continua de 
las fronteras entre lo público y lo privado”. 
Rosaldo habla de una modernidad que por un 

lado proclama una ciudadanía universal pero 
que es excluyente de la diferencia exacerbada 
por los flujos de migración y la globalización. 
El autor cuestiona una ciudadanía que se 
basa en la semejanza que, desde los Estados 
Unidos, se planteó como “hombres blancos 
y dueños de propiedades” y, por lo tanto, ha 
servido como base para conformar ciudadanías 
de primera y de segunda.

Existe la preocupación por el debilitamiento 
de los Estados nacionales y el desdibujamiento 
del poder local que se enfrenta a un nuevo 
poder que se dispersa en múltiples centros 
y no se concentra en uno solo. Un poder que 
se arropa con la generación, procesamiento y 
transmisión del conocimiento y, como afirma 
Castells (1999), acompaña a la flexibilización 
del capitalismo por la descentralización e 
interacción entre las empresas gracias a que 
“el capital y el trabajo pueden existir en 
espacios y tiempos diferentes. Sin embargo, 
volvemos a escuchar voces latinoamericanas 
que dicen que la globalización “es un 
fenómeno real pero no es el único” (Garretón, 
1999); es decir, es un fenómeno parcial 
porque “no es de todos ni para todos” (op. 
cit.). La globalización exacerba la diversidad, 
pero también la desigualdad en el acceso 
a la toma de decisiones y, como señala Ulf 
Hannerz (1998), se requiere estudiar estos 
fenómenos en la especificidad histórica de los 
pueblos para no caer en la tentación de ver a la 
globalización como un difusionismo radical, 
como recuerda Pratt en su trabajo. En la 
época de la globalización, la noción moderna 
Estado-nación entra en una situación crítica 
particular sobre todo cuando lo nacional 
sólo es visto, bajo la propuesta de Anderson 
(1993) como “comunidades construidas” que 
sirven para legitimar posiciones dominantes. 
El Estado y la nación no son ya la misma cosa, 
afirma Castells (1999). 

De la Peña discute la crisis que enfrentan 



las tres grandes ideologías políticas del 
siglo xx: el socialismo, la democracia liberal 
y el nacionalismo. Las dos primeras, por 
sus aspiraciones universalistas, apelan a 
“la conciencia proletaria” y, la segunda, a 
fundar “una nueva universalidad basada en 
el sufragio, en el discurso de los derechos 
humanos y en la legitimidad fehaciente del 
Estado de bienestar”. La tercera vía, el 
nacionalismo, “al crear una comunalización 
macrosocial […] que, si bien no aspira a la 
universalidad, pretende asegurar la vigencia 
del valor de la solidaridad en una población 
numerosa y heterogénea”. Esta discusión es 
extremadamente delicada sobre todo para los 
países latinoamericanos que recientemente 
comienzan a incursionar en los caminos de la 
democracia y a construir los espacios públicos 
de participación ciudadana. El debilitamiento 
de los Estados nacionales pone en duda 
proyectos que requieren “el fortalecimiento y 

autonomía de los sistemas de representación 
como de los actores de la sociedad civil” 
(Garretón 1999).

La cultura mundial no es un solvente, 
señala Hannerz (1998), por el contrario, pro
mueve la heterogeneidad. Es decir, engendra 
movimientos contradictorios: la homogenei
zación pero también la formación de nuevas 
distinciones. Sobre este tema también encon
tramos diferencias y matices importantes 
en los tres trabajos. Néstor García Canclini 
(1999), en su nuevo libro sobre los efectos 
de la globalización en América Latina, no 
piensa “que la opción central sea hoy si 
defender la identidad o globalizarnos”. 
Como alternativa, propone pensar “con 
más realismo las oportunidades de saber 
qué podemos hacer y ser con los otros, 
encarar la heterogeneidad, la diferencia y 
la desigualdad”. Lo que es un hecho es que 
la globalización engendra nuevas formas de 



inclusión y exclusión y nuevos conflictos, 
mayor acentuación del desarrollo desigual, 
concentración de poder y riqueza y agujeros 
negros de miseria y segregación. Por eso la 
globalización puede ser un caldo de cultivo 
para los movimientos sociales, antes vincu
lados a la producción y al trabajo (Garretón, 
1999), hoy en día, en la medida en que la 
base social es heterogénea, cobran forma 
en movimientos plurales y diversificados, a 
veces contradictorios como lo analizan los 
trabajos de Pratt, Rosaldo y De la Peña. La 
identidad se ha constituido en el eje del 
reconocimiento y funciona como principio 
organizativo de la acción colectiva (Castells, 
1999). Sin embargo, estas nuevas identidades 
—individuales o colectivas— se vuelven sos
pechosas por su olor a pasado, por su pesadez, 
por ser la base de nuevos fundamentalismos, 
por su cuota de exclusión y localismo (Ortiz, 
1996); para otros, en cambio, son el eje que 
articula a los nuevos actores y sus demandas 
(Castells, 1999). Es decir, pueden ser vistos 
como la alternativa frente al aparente caos 
que engendra la globalización. 

Bibliografía

Anderson, Benedict, 1993, Comunidades 

imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la 

difusión del nacionalismo, fce, México.

Appadurai, Arjun, 1996, “Disjuncture and 

Difference in the Global Cultural Economy” 

en: Modernity at Large. Cultural Dimensions of 

Globalization, University of Minessota Press, 

Minneapolis, Londres, pp. 27-47.

Augé, Marc, 1995, Hacia una antropología de los 

mundos contemporáneos, Gedisa, Barcelona.

Castells, Manuel, 1999, La era de la informa­

ción. Economía, sociedad y cultura, Siglo XXI, 

México.

Featherstone, Mike, 1995, Undoing Culture. Globali­

zation, Postmodernism and Identity, sage Publ., 

Londres.

García Canclini, Néstor, 1999, La globalización 

imaginada, Paidós, Buenos Aires.

——, 1989, Culturas híbridas: estrategias para 

entrar y salir de la modernidad, Grijalbo, 

México.

Garretón, Manuel Antonio, 1999, “Transformaciones 

sociales y reconstrucción de los estados 

nacionales: hacia una nueva matriz socio-

política” en: R. Bayardo y M. Lacarrieu (comps.), 

1999, La dinámica global/local. Cultura y 

comunicación: nuevos desafíos, Editorial ciccus, 

Buenos Aires, pp. 145-170.

Giddens, Anthony, 1984, The Constitution of 

Societies. Outline of the Theory of Structuration, 

Polity Press , Londres.

Hannerz, Ulf, 1998, Conexiones transnacionales: 

cultura, gente, lugares, Ediciones Cátedra, 

Universidad de Valencia, España.

Lipovetsky, Gilles, 1990, El imperio de lo efímero. 

La moda y su destino en las sociedades modernas, 

Anagrama, Barcelona.

Mc Luhan, Marshall, 1964, Understanding Media, 

Mc Graw Hill, Nueva York.

Martín Barbero, Jesús, 1999, conferencia impartida 

en el Departamento de Estudios Sociocultura

les del iteso, Guadalajara, Jalisco.

Mato, Daniel (coord.), 1994, Teoría y política de la 

construcción de identidades y diferencias en Amé­

rica Latina y el Caribe, Editorial Nueva Sociedad/ 




