
Complejidad es un régimen físico de no equilibrio en que los sistemas existen al borde del caos y
la incertidumbre. Existir es disipar energía. La complejidad es el arte de transferir la energía disi-
pada a otros tiempos, otros espacios y otros sistemas. El paradigma de la complejidad proporciona
elementos tanto para explicar como para ordenar la realidad. Nuestro conocimiento es capaz de
incidir porque evoluciona como parte integral de la realidad misma. Cultura es el nombre de un
nuevo género de complejidad que proporciona el ambiente idóneo para incluir sistemas de distin-
ta naturaleza en sistemas disipativos sociales.

PALABRAS CLAVE: entropía, evolución, complejidad, sistema, cultura

Entropic Indeterminateness. Notes on Energy Dissipation, Evolution and Complexity
Complexity refers to a non-equilibrium physical regime in which systems exist on the brink of chaos
and uncertainty.To exist means dissipating energy. Complexity is the art of transferring dissipated
energy to other times, spaces and systems.The complexity paradigm provides elements that allow
us to explain and order reality. Our knowledge is able to give us bearings because it evolves as an
integral part of reality itself. Culture is the name of a new kind of complexity that provides the ideal
environment for the inclusion of systems of a different nature within social dissipation systems.

KEY WORDS: entropy, evolution, complexity, system, culture

La indeterminación entrópica
Notas sobre disipación de energía, evolución y complejidad

Leonardo Tyrtania

4 41

LEONARDO TYRTANIA:Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, México-Distrito Federal
lt@xanum.uam.mx

Desacatos, núm. 28, septiembre-diciembre 2008, pp. 41-68.
Recepción: 29 de enero de 2008 / Aceptación: 7 de febrero de 2008

 



A Roberto Varela Velásquez, in memoriam 

QUÉ ES LA COMPLEJIDAD

E l sentido común equipara lo complejo con lo
complicado por oposición a lo simple y lo ho-
mogéneo. Pero, ¿hay algo sencillo en este mun-

do? Se ha dicho que “la naturaleza es simple y, por eso
mismo, de una gran belleza” (Richard Feynman). Hoy
estaríamos más de acuerdo con Samuel Butler, quien de-
cía que la naturaleza es una “gran chapucería” (lo cual no
necesariamente riñe con la belleza, como lo comprueba
el arte moderno). ¿Qué pasó, entonces, para que se cam-
biara de opinión, al menos en ciertas áreas de la ciencia?
Sucedió que físicos y biólogos se dieron cuenta de que el
mundo es espontáneamente caótico, selectivamente or-
denado y sobrecogedoramente diverso. La mítica idea de
un caos primigenio que funge como la matriz del orden
apareció súbitamente de nuevo, ahora como el telón de
fondo de la “ciencia de lo complejo” (May, 1974), antes la
“teoría del caos” (Wiener, 1948). Parafraseando a Lévi-
Strauss, lo que sucedió fue la irrupción de lo arbitrario
en nuestra visión del mundo1. La naturaleza es la gran
hipótesis de la mente humana de que existe ahí afuera
un mundo más o menos independiente de nuestra per-
cepción. Cómo es que nosotros formamos parte de él,
sigue siendo un misterio, porque lo observamos desde la
cultura, que es un constructo socialmente condicionado.
El punto es que la naturaleza se postulaba hasta hace
poco como perfectamente ordenada. Si hay orden en una
parte del universo —se decía—, debe haberlo en todas.
Nosotros podemos estar locos o cuerdos, es opcional, pe-
ro la naturaleza no, la naturaleza debe ser racional e im-
perturbable. Cuando los físicos empezaron a hablar de
cuestiones tales como el “caos creativo”, el “azar determi-
nístico”, el “orden gratuito”, la “teoría de catástrofes”, la
“domesticación del azar”, la “criticalidad auto-organizada”,

los “atractores extraños”, los “sistemas de no equilibrio”
y cosas por el estilo, en el otro bando —en el de huma-
nidades y ciencias sociales— se tuvo esa extraña sensación
de saber de antemano que se estaba hablando de esa ma-
raña de contradicciones y arbitrariedades que es nuestro
mundo, del cual la sociedad humana no es sino una pues-
ta en escena entre otras más. “El universo se ha vuelto
fantástico a nuestra mente”(Eddington,1998: 225).Cuan-
ta más información se le extrae, menos sentido se le pue-
de asignar. Físicos de renombre, como Richard Feynman
(citado más arriba), reconocen abiertamente que la cien-
cia contemporánea no ofrece una imagen del mundo del
todo comprensible. Eso no es de extrañar si aceptamos
que el conocimiento no evoluciona parejo en todas las
áreas y en todas las direcciones. Pero también cabe la
posibilidad de que el mismo universo no evolucione de
manera tersa y uniforme.Y no hablemos de las realidades
sociales. Un ejemplo elocuente del sistema caótico que,
sin embargo, funciona (al menos puede hacerlo por al-
gún tiempo) es el sistema capitalista mundial que todos
padecemos. Éste sí que es un montaje fantasmagórico.

¿Pero quién querría vivir en un mundo perfectamente
ordenado y totalmente comprensible? ¿Y quién pudiera
vivir en una realidad absolutamente azarosa e imprede-
cible? Es difícil pensar en un “justo medio” entre estos
extremos; lo que tenemos, a la sazón, es un régimen de
complejidad, en el que los sistemas llevan una existencia
al filo del caos y la incertidumbre en un tiempo irrever-
sible. La cualidad de lo complejo se refiere a esa amalgama
de determinismo e impredecibilidad con la que contamos
a cada paso en la vida. Por lo que a la ciencia concierne, ya
no le importa exhibir contradicciones, paradojas y pro-
blemas imposibles de resolver. Quien quisiera una cien-
cia libre de contrasentidos debería dedicarse al estudio de
los aspectos uniformes, invariables y ahistóricos del uni-
verso. Por algún tiempo se creía que eran los atributos de
la “materia inerte”. Pero desde que la termodinámica in-
trodujo la “flecha del tiempo” puso en duda los funda-
mentos de la física decimonónica2. Los estereotipos vigen-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

423

1 “La cultura es la irrupción de lo arbitrario en la naturaleza” (Lévi-
Strauss, 1967). Ésta era una cita preferida de Roberto Varela (véase Va-
rela, 2005). Pero en cierto sentido la naturaleza toda es arbitraria (los
físicos prefieren hablar, a propósito, de “principio antrópico”). No es
válido oponer radicalmente los conceptos de natura y cultura en el
contexto de la evolución.

2 La flecha del tiempo es un término acuñado por Arthur S. Eddington
para indicar la dirección irreversible de los procesos de transformación
de la energía debido al aumento de entropía exigido por la segunda 

 



tes sobre la “naturaleza inanimada” perdieron su sostén.
La termodinámica describe la evolución de los sistemas
de manera exhaustiva (en el aspecto energético) sin im-
portar la “materia prima” de la que están hechos dichos
sistemas. Es importante entender que la termodinámica
no se refiere a una cuestión escatológica, como podría
ser la muerte térmica del cosmos, sino a una cuestión de
aquí y ahora: todos los esfuerzos que realizamos son, en
última instancia, para mantenernos alejados del estado
del equilibrio termodinámico. Las poderosas generali-
zaciones de la termodinámica se refieren a los procesos
naturales, incluidos los orgánicos y los sociales, en cuan-
to procesos irreversibles. El paradigma da cuenta de una
realidad compleja, cuyas “islas del orden” flotan en un
inmenso océano del caos (Boulding, 1968). La integra-
ción de estas “islas” es siempre incierta, sujeta a condicio-
nes azarosas de un entorno en parte predecible y en parte
inimaginable. La complejidad no se define por la cantidad
de variables o partes que intervienen en el funcionamien-
to de un sistema, sino como producto de una dinámica
de la actuación unidireccional de la ley de entropía, como
se verá más adelante. La cantidad de definiciones que po-
demos encontrar en la literatura especializada sobre el
tópico se debe a que la complejidad tiene algo de inasi-
ble: se refiere a un sinnúmero de fenómenos disímiles y
en más de un sentido supera nuestras capacidades de com-
prensión. En este ensayo abordaré el polifacético con-
cepto de complejidad (elaborado en ciencias exactas) en
cuanto su utilidad en los análisis de los fenómenos so-
ciales. El presente es un trabajo de aproximación desde

la epistemología, que precede la elaboración del modelo
que guiará la investigación empírica.

Una definición general que puede aplicarse en todos
los casos sin excepción, aunque no describa las caracte-
rísticas particulares de cada fenómeno, es la siguiente. La
complejidad es “propiedad del sistema que indica su es-
tatus disipativo o la tasa de disipación que sostiene”
(Adams, 1988: 66)3. La complejidad no es lo mismo que

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 43

ley. La asimetría en el tiempo es una característica fundamental del uni-
verso aun cuando no entra en los cálculos de la mecánica newtoniana,
de la relatividad general y de la mecánica cuántica. Hay al menos tres fle-
chas del tiempo reconocibles. La flecha psicológica (la dirección en la
que nosotros sentimos que pasa el tiempo), la flecha termodinámica
(aumento de entropía en todo suceso macrofísico) y la flecha cosmo-
lógica (la dirección del tiempo en la que el universo se expande). Tam-
bién hay una flecha de tiempo en la evolución orgánica. Conforme se
despliegan las ramas del árbol evolutivo, disminuyen las clases de dise-
ño orgánico, pero aumenta la diversidad de las especies. Al principio hay
experimentación, luego estandarización. Esta asimetría en la diversi-
dad biológica “refleja una ley más general y básica acerca de la historia del
cambio en los sistemas naturales” (Gould et al., 1987: 1437). “La evo-
lución tiene un componente vertical que afecta a la complejidad de los
organismos, y otro horizontal que afecta a su diversidad” (Wagens-
berg, 2002: 44).

3 Obsérvese que es la tasa de la disipación la que indica el grado de
complejidad, no la cantidad de energía total disipada. Un volcán en erup-
ción parece más activo (disipa más energía) que todos los seres vivos
que pudo haber afectado, pero si calculamos la energía específica que di-
sipó (por unidad de masa) veremos que un ser vivo es muchísimo más
entrópico que cualquier fenómeno meramente físico. Por ejemplo, el
cuerpo humano libera una caloría/hora/gramo de energía, en tanto
que el Sol produce por el mismo tiempo y peso 2.10-4 calorías. En tér-

E
n

ri
qu

e 
Lo

m
n

it
z



el orden. La complejidad puede ser ordenada o desorde-
nada, el orden puede ser complejo o simple (Adams,
1983: 146). La complejidad es la característica de un sis-
tema que “existe”, esto es, disipa la energía, en un régimen
de no equilibrio. Como resultado, produce desorden y
orden a la vez. El principal efecto —la “producción” de
entropía— es ineludible y se explica por la segunda ley
de la termodinámica. El segundo —la generación del
orden— no es de ley, sino resultado no necesario y poco
probable de la evolución. El orden es un producto resi-
dual de la selección. Ambos resultados —la entropía y el
orden— son divergentes, pero operan simultáneamente
en el marco de un régimen físico de no equilibrio en el
que los sistemas muestran características que parecen in-
compatibles:

Complejidad

caos orden

disipación estructuración
no linealidad determinismo

incertidumbre información 
desestructuración retención 

perturbación patrón
azar regularidad

riesgo redundancia
… …

entropía evolución

En la teoría de sistemas la complejidad es el compor-
tamiento emergente, resultado de una propensión de los
procesos evolutivos hacia objetivos singulares, no prede-
terminados, cuyas reglas de estructuración surgen sobre
la marcha4. Si la complejidad pudiera definirse de mane-

ra simple y sin incurrir en antinomias, no haría honor a
su nombre5. De todos modos, la misma debe explicarse
a partir de unas reglas sencillas para quedar al alcance de
nuestra comprensión. “El ser humano puede manejar
algo cuando puede ‘reducirlo a su tamaño’. Si no puede
hacerlo, ese algo lo manejará a él” (Adams, 1983: 306).
La capacidad humana de manejar situaciones complejas
es limitada y la simplificación de los problemas en el mar-
co de un modelo no asegura el éxito, pero es un método
racional a nuestro alcance. Lo que pretende el ser huma-
no con la reducción de los problemas “a su tamaño” es
participar en los procesos evolutivos de manera activa y
tal vez más consciente. Después de todo, una determina-
da definición de la complejidad responde a los intereses
de la investigación y los objetivos de la actividad que nos
proponemos desarrollar.

Si bien la calidad de lo complejo no se puede entender
recurriendo al análisis de las partes, la solución consiste en
tratarlo como una característica emergente de sistemas evo-
lutivos. Pero ¿qué podemos decir a priori de una carac-
terística emergente? Tal vez sólo una cosa: que se instala
como una paradoja a resolver. El aumento en la comple-
jidad está acompañado siempre de un aumento en la in-
certidumbre. El riesgo que define la complejidad emer-
gente se debe al principio entrópico: la creación del orden
en una parte del mundo sólo se puede dar a expensas de
la destrucción del orden en otras partes del mismo6.
Quien formule este principio con la precisión que la cien-
cia requiere contribuirá a explicar la evolución y sus ro-
deos; por ahora debemos contentarnos con intuiciones
y definiciones aproximadas.

La complejidad y sus riesgos, pues, son las facetas de un
mismo proceso evolutivo que se despliega en el nivel fisi-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

443

minos de la tasa, un gramo de peso corporal humano libera entonces
10 000 veces más calor que un gramo del Sol (Calvet y Prat, 1956, cit.
en Adams, 1983). He aquí una posible medida de complejidad.
4 “Propensión” es un concepto elaborado por Popper (1990). Se deriva
del concepto de fuerza y extiende la indeterminación cuántica a esca-
las de fenómenos macrofísicos. La propensión es cohesión local y tem-

poral de un sistema dinámico. La propensidad es siempre contextual,
a diferencia de la fuerza, que es universal. La causalidad mutua, típica de
la auto-organización, desempeña un papel central en la propensidad ac-
tuando asimétricamente, de manera no proporcional y no reversible.
5 “Antinomia” es un término usado por Kant, que se refiere a una con-
tradicción más o menos permanente (nada es para siempre), en la que
una síntesis superior nunca se produce.
6 “Principio entrópico: el progreso de un rincón del universo implica
el regreso de otro rincón del universo” (Wagensberg, 2002: 36). “Des-
de el punto de vista termodinámico, la construcción sólo puede ocu-
rrir con el respaldo de la destrucción” (Adams, 1988: 57).

 



coquímico, biótico y social. Complicarse la vida o morir,
parece ser la consigna de la evolución, aun cuando una
mayor complejidad implica problemas todavía mayores
de los que intenta resolver. Los sistemas alejados del equi-
librio termodinámico son sistemas improbables, frágiles
e inciertos. Tienen que arreglárselas en un mundo que
cambia a cada instante, siendo ellos mismos los que con-
tribuyen con su actividad a la incertidumbre de su propio
entorno. El funcionamiento y la reproducción de estos
sistemas sólo es posible en la medida en que logran con-
trarrestar las pérdidas asociadas a toda transformación
energética y esto se consigue únicamente —he aquí la
paradoja— con más disipación. Si por algún arte de ma-
gia los entes complejos pudiesen mantenerse en estado
estable, sin arriesgar nada, la evolución quedaría sin opor-
tunidades.

El grado de complejidad indica el nivel evolutivo de un
sistema, esto es, su estatus termodinámico: qué tan lejos
está del equilibrio y, lo que es lo mismo, qué tanta entro-
pía produce para sobrevivir. Al definir la complejidad
como la medida del alejamiento del estado de equilibrio
termodinámico, que es el estado definitivo para todos,
estamos postulando estados provisionales (temporales y
locales) que serán objeto de estudio a la luz del paradig-
ma de la complejidad7.

En definitiva, la entrada al laberinto de la “ciencia de la
complejidad” es por la puerta de la termodinámica. Es
la lógica del principio de entropía la que hace de hilo de
Ariadna. Formalmente la termodinámica es una rama
de la física y, como tal, es inteligible sólo para los espe-
cialistas en la materia. Sin embargo, la termodinámica
también devino a ser la fuente de información básica de
cómo funciona el mundo, algo que debe ser accesible

al común de los mortales. Henri Bergson dijo que la se-
gunda ley de la termodinámica es “la más metafísica de
las leyes de la física”. Los principios de la termodinámi-
ca trascienden las fronteras de la ciencia en la que fueron
formulados en la medida en que describen el fundamen-
to físico de los procesos naturales. Los principios de la ter-
modinámica proporcionan —como dirían los lingüis-
tas— una gramática universal que determina la estructura
de todos los sistemas complejos, ya sean fisicoquímicos,
biológicos, económicos, sociales, culturales, psicológi-
cos, cognitivos o de cualquier índole, todos ellos natura-
les por derecho propio. Con todo, hay quienes opinan
que hace falta una formulación de los principios de la ter-
modinámica en términos que darían cuenta del surgi-
miento del orden, esto es, hace falta una “cuarta ley” que
permitiera entender cómo los sistemas evolutivos evitan
el caos. Ahora bien, no es necesario esperar que conclu-
yan todos los debates para aceptar el concepto de entro-
pía; la segunda ley está bien establecida y el significado del
principio de disipación se conoce como el más elemen-
tal y de sentido común: no es posible quemar dos veces
el mismo leño. Hay que ir de nuevo a por él, gastar ener-
gía nuevamente, e ir cada vez más lejos. Los principios de
la termodinámica traducidos a un lenguaje sencillo di-
cen lo siguiente:

• En el mundo en que vivimos la energía es constante y
la entropía (energía inútil) aumenta a cada instante: na-
da permanece igual.

• La disipación de la energía no se puede detener ni mu-
cho menos revertir: la energía no es reciclable.

• El principio de entropía es el motor de la evolución: so-
brevivimos en un mundo cuyo desgaste aumenta.

La evolución es “un camino sin retorno para todos” y
se despliega en medio de la “indeterminación entrópi-
ca”, según la sugerente expresión de Nicholas Georges-
cu-Roegen (1996). Quiere decir que el proceso energético
es la base físico-material de todos los procesos prebióti-
cos, biológicos y sociales. En el transcurso del proceso
evolutivo no se puede predecir qué es lo que ocurrirá, ni
cuándo, ni cómo. La termodinámica no lo explica todo,
sólo impone la razón de ser o, más bien, la del devenir:

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 45

7 El paradigma es el molde del pensamiento, un estereotipo, según Witt-
genstein. Según Kuhn, un conjunto de creencias, valores y técnicas com-
partido por una comunidad. Un paradigma tiene la capacidad de asi-
milar las anomalías, propiedad que le viene del desarrollo acumulativo
y cuyo límite provocará su sustitución por otro paradigma mediante
una “revolución”. Autores como Prigogine, García, Brockman y otros
consideran el paradigma de la complejidad como una revolución de di-
mensiones copernicanas en la ciencia. A juicio de García la teoría de sis-
temas disipativos “ha conducido […] a uno de los avances más espec-
taculares de la ciencia contemporánea” (2006: 60), el de extender la
evolución a fenómenos fisicoquímicos, cognitivos y sociales.

 



los fenómenos macrofísicos se deben a la “producción”
de la entropía8. Si no se toma en cuenta este principio se
corre el peligro de contemplar un mundo irreal en el
que el consumo de energía no tiene consecuencias. Un
paraíso, pues. Los sistemas que no producen entropía
son impensables, por lo tanto no existen (o están com-
pletamente fuera de alcance de nuestra comprensión).
Los que llevan una existencia en el mundo de la imagi-
nación, los productos de la mente, se sostienen a partir
de los recursos propios del sistema nervioso humano y

asociados (bibliotecas, escuelas, Internet, satélites y demás
dispositivos habidos y por haber). No hay información
que no ocupe tiempo, espacio y recursos energéticos. De
ahí que no hay complejidad que pudiera desvincular-
se del tiempo, el espacio, los recursos y la información.
La complejidad es básicamente un fenómeno informático,
pero la información no es un fenómeno inmaterial. La
información no puede en ningún momento prescindir
de su soporte físico, de su hardware, en el lenguaje de la
cibernética, o de su wedware de los sistemas biológicos. El
soporte biológico no es sólo el ADN, sino también la me-
moria fisiológica, neurológica, organísmica, comunitaria
y ecológica. Las estructuras sociales aprovechan estos so-
portes construidos por la evolución con anterioridad y
agregan los suyos. Elaboran sus propios códigos parti-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

463

8 La microfísica no necesita del principio de entropía. En el mundo
subatómico las nociones de tiempo, espacio, causalidad, proceso e, in-
cluso, la misma noción de realidad carecen del sentido que se les asig-
na comúnmente (Hacyan, 2004: 199).

E
n

ri
qu

e 
Lo

m
n

it
z



culares de intercambio de información. Los costos que
se pagan por el procesamiento de la información en tér-
minos energéticos se elevan progresivamente en la me-
dida en que nos desplazamos “hacia arriba” en la escala
de la evolución y dependiendo del nivel en que ubique-
mos el sistema de referencia.

El objeto de estudio que postula el paradigma de la
complejidad es el sistema, con más precisión el sistema
disipativo9, que es un sistema termodinámicamente flui-
do, abierto a los intercambios con el medio10. Un objeto
nunca se define por sí solo, sino por su tipo lógico: el sis-
tema es “él y sus circunstancias”. El problema de trazar las
fronteras del sistema abierto o, lo que es lo mismo, dis-
tinguirlo de su entorno, es una dificultad que no tiene
una solución única y que revela siempre el mismo pro-
blema, una paradoja de fondo: no se puede conocer el
valor total de la energía de un sistema o de un ensamble
de sistemas, pero sí se puede medir su potencial de tra-
bajo y obtener indicadores de su estado sobre la base de
la primera y la segunda ley de la termodinámica. Feyn-
man (1965) va más allá y afirma que “es importante dar-
se cuenta que hoy en día en física no sabemos qué es la
energía… Sin embargo, hay fórmulas para calcular algu-
nas cantidades numéricas, y cuando sumamos todo da
siempre el mismo número”11.

Los dos principios de la termodinámica (la energía se
conserva, la entropía crece) son válidos tanto para los sis-
temas aislados como para los no aislados. Lo anterior
es la apuesta teórica de Ilya Prigogine. La diferencia es que
los sistemas no aislados pueden transferir la entropía a
otros sistemas y llegar así, temporal y localmente, a una
constante de intercambio, que es el estado estacionario.
Para asegurar el insumo energético constante, un sistema
dinámico buscará afinidades y construirá alianzas, por de-
cirlo en términos antropomórficos, con otros sistemas.
En la medida en que se dan nuevos arreglos, surgen sis-
temas inclusivos autorreplicantes (Adams, 1982) que se
vuelven más variados y más complejos con el tiempo. Los
pasos elementales en esta dirección se dan en el nivel fí-
sico: la “selección termodinámica” —término acuñado
por Hamilton (1977)— elabora “bloques de construc-
ción” (sistemas de mínima producción de entropía) con
los que se ensamblan los “objetos compuestos” o estruc-
turas ordenadas de un nivel superior. Ahora bien, las
formas en física no son las mismas que en biología o en
ciencias sociales. Lo que distingue las formas de un nivel
y otro son las propiedades emergentes. Las formas o pro-
cesos disipativos tienen en común la dinámica energéti-
ca, pero en cada nivel aparecen particularidades que la
termodinámica por sí sola no explica.

En el nivel biológico tenemos muchas formas de coe-
volución, tales como la simbiogénesis (Margulis y Sagan,
1996), el mutualismo, el parasitismo y las demás, basadas
todas ellas en la adaptación y la contra-adaptación. Son
procesos autopoiéticos (poeta en griego significa “el ha-
cedor”). Las formas autopoiéticas se construyen a sí mis-
mas elaborando una “clausura operativa” (Maturana y
Varela, 1997 [1973]), cuyo ejemplo más elaborado es el
sistema inmunológico de un organismo. Los sistemas
biológicos se especializan en procesar la información,
como ya se ha dicho, por vías genéticas, fisiológicas, neu-

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 47

9 El término de “sistema disipativo” fue acuñado por Prigogine para
vincular su desempeño directamente con la entropía. Es un sistema ter-
modinámicamente abierto en el que la estabilidad de la estructura con-
cuerda con la fluidez del cambio. Es una entidad que usa el flujo de
materia-energía-e-información para incrementar su organización in-
terior. Debe advertirse que la teoría de sistemas y el análisis sistémico
de input/output son dos enfoques distintos.
10 Es preciso distinguir entre sistema aislado y sistema no aislado (abier-
to y cerrado). Sistema aislado es aquel que no intercambia nada con el
medio; sistema abierto es el que intercambia la materia y la energía; sis-
tema cerrado es el que intercambia la energía. Nótese que este último,
a pesar de su nombre, también está abierto. Los sistemas reales son
abiertos y/o cerrados, sus características se determinan dependiendo
de los objetivos de la investigación. Por ejemplo, la biosfera: está abierta
a los flujos de energía y cerrada a los demás, pero sólo si prescindimos
de la materia que proviene del espacio. En realidad no sólo los meteori-
tos, sino toda la materia del globo terráqueo viene “del espacio”. La ter-
modinámica clásica se ocupa de los sistemas aislados. La termodiná-
mica de procesos irreversibles (Prigogine) se ocupa de los sistemas no
aislados. Estos últimos son sistemas dinámicos en el sentido en que sus
propiedades cambian con el tiempo.
11 Se refiere a que la energía de un sistema aislado es constante. La de
energía es una función matemática asociada con la masa, la posición,

la velocidad, la temperatura, la presión, el electromagnetismo, el nú-
mero de inflexiones de las moléculas de un gas ideal y otras magni-
tudes que permiten medir los estados del sistema. Desde el punto de
vista ingenieril la energía es la capacidad de un sistema para realizar el
trabajo. En términos más generales la física moderna asocia “energía”
con el campo, donde el concepto sustituye al de “fuerza”.

 



rológicas; en una palabra, instintivas (el instinto es un
procesador de información), mientras que en las espe-
cies sociales estas vías se combinan con los códigos ad-
quiridos mediante el aprendizaje que posibilita aprendi-
zaje (el “deutero-aprendizaje” según Bateson).

El procesamiento de la información por medio de los
símbolos es la característica inédita de los conjuntos evo-
lucionados en tanto conjuntos sociales. Ese repertorio de
códigos que constituye la cultura permite ampliar enor-
memente las relaciones entre sistemas de los niveles adya-
centes, el físico-químico y el biológico. Debido a la capaci-
dad de simbolización y del uso del lenguaje, los humanos
crean sistemas sin precedentes en la naturaleza. Eso no
significa que los sistemas sociales dejan de ser naturales.
Es natural todo sistema que intercambia energía, mate-
riales e información con el entorno. La cultura tan sólo
intensifica estos intercambios. La razón última de este ace-
leramiento es la necesidad de sostener el balance entró-
pico a favor del sistema adaptativo en un tiempo y un
contexto favorables. La única manera de conseguir la efi-
ciencia termodinámica consiste en transferir la entropía
al medio o, lo que es lo mismo, aprovechar el trabajo de
las demás formas energéticas. Los sistemas permanecen
en el juego de la evolución mientras logran conseguir for-
mas energéticas de baja entropía y expulsar al medio las
de alta entropía (las que tienen su potencial de trabajo des-
gastado). Con el tiempo, el medio se satura de formas
degradadas y el problema ya no es tan sencillo como co-
mer y evitar ser comido: habrá que buscar fuentes ener-
géticas nuevas o usar las existentes con más eficiencia an-
tes de sucumbir definitivamente. La elección es entre vivir
despacio (consumir menos) o vivir más intensamente
(arriesgar más).

En fin, por cada cosa que afirmemos de la evolución,
lo contrario también será cierto. La evolución de sistemas
dinámicos tiene tanto de redundante como de novedo-
so, tanto de predeterminado como de impredecible, tan-
to de continuo como de perecedero. La evolución “es un
proceso masivamente paralelo y prodigiosamente derro-
chador; es un proceso no planeado, no previsor, en el que,
sin embargo, los incrementos mínimos han sido utiliza-
dos económicamente, copiados y vueltos a copiar a lo
largo de miles y millones de años” (Dennett, 1999: 295).

Es así como se elaboran los patrones evolutivos que apun-
tan hacia la complejidad, en la que pueden sobrevivir sis-
temas sencillos y hasta involucionados. La evolución no
es progreso. La evolución es un proceso que no respon-
de a ningún propósito específico, pero como proceso pau-
tado puede adquirirlo (el propósito, la direccionalidad)
por sí sola. Si la evolución no tiene sentido, como dijera
alguna vez Karl Popper, su ventaja sobre otras concepcio-
nes del universo consiste en que podemos atribuírselo.
Esto es, podemos incorporar a la realidad nuestros obje-
tivos particulares. Para ello, lo único que necesitamos es
disponer de suficiente tiempo, energía, materiales e in-
formación.

Los procesos evolutivos son paradójicos. Marcados por
la incertidumbre y el riesgo, no obedecen más ley que la
indeterminación entrópica. Sus discordancias, sin embar-
go, pueden ser de algún modo complementarias. ¿De qué
modo? Aquí está el quid de la cuestión. De modo esto-
cástico: lo que es azaroso en un nivel, se torna inequívo-
co en el siguiente. Lo que es inexplicable en el horizonte
de los sucesos, es coherente en el nivel de la selección. Pa-
ra quien no está familiarizado con este argumento —de-
sarrollado en matemática y física—, el planteamiento
puede parecer algo esotérico12. Procuraré exponerlo más
abajo con algún detalle a propósito de la cuestión de la
causalidad. El autor que introdujo el concepto de causali-
dad estocástica en ciencias sociales fue Gregory Bateson.
En el libro titulado Mind and Nature (1993), publicado
en 197913, desarrolla una propuesta epistemológica basa-
da en la selección darwiniana, que es el ejemplo de un pro-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

483

12 En 1974 Robert M. May, uno de los fundadores de la ciencia de la
complejidad, publicó Stability and Complexity in Model Ecosystems,
en el que plantea un modelo no lineal de ecosistema. Un modelo no
lineal es un algoritmo matemático en el que diferencias mínimas en el
valor inicial de alguna variable conducen a trayectorias distintas. Este
modelo, por contraste con uno lineal, admite sorpresas: una causa
pequeña puede desencadenar grandes transformaciones, como en el
“efecto mariposa” de Lorenz, que es el ejemplo de un comportamien-
to estocástico de un sistema complejo. El modelo propone un mecanis-
mo (regularidad, en termodinámica) mediante el cual el sistema pro-
cesa la información a modo de un algoritmo (secuencia de pasos hacia
la solución de un problema formulado en términos matemáticos).
13 El título Mind and Nature fue erróneamente traducido como Espí-
ritu y naturaleza. Mente no es lo mismo que espíritu. Una interpre-
tación esotérica espiritualista desvirtuaría el argumento de Bateson.

 



ceso estocástico por antonomasia. Al exhibir de manera
explícita su base epistemológica, el autor se expone a la
crítica, esto es, a un procedimiento en esencia autoco-
rrectivo, que es el núcleo de su propuesta cognitiva. En
las ciencias sociales,“presas de un profundo pánico epis-
temológico”, según Bateson, es importante asumir un
modelo de causalidad compatible con las ciencias duras.
El autor opta por la “causalidad recíproca”, el mecanismo
cibernético de realimentación, el preferido —por cier-
to— de la evolución.

Los sistemas que tienen la capacidad de corregir su pro-
pia trayectoria, esto es, que tienen la capacidad de auto-or-
ganización, se dicen dinámicos, adaptativos, autopoiéti-
cos, autorreplicantes, inclusivos, jerárquicos, dependiendo
del tipo de interacción que desarrollan con el medio. El
medio significa aquí otros sistemas, mejor dicho, el nivel
en el que están organizados. La determinación de este ni-
vel depende de la escala o la distancia desde la que ob-
servemos el fenómeno: para las células, el medio inme-
diato es el tejido; para los tejidos son los órganos; para
estos últimos, el organismo; para los organismos indivi-
duales, su comunidad reproductiva; para una especie, el
ecosistema. Una línea paralela se puede trazar a través de
la sociedad: para las familias, el medio es la comunidad
y así sucesivamente. Una vez elegida la escala, los siste-
mas aparecerán como ordenados “jerárquicamente”, y es
el concepto de niveles de integración el que funge como
la configuración mediadora.

El mecanismo de variación/selección es un mecanismo
buscador de pautas, que tarde o temprano conduce a la
creación de un nivel de interacción inédito, al que califi-
camos de emergente. La novedad evolutiva surge cuan-
do los sistemas integran un nivel “superior”: las sustan-
cias que reaccionan para producir un compuesto nuevo,
las células que se integran en un organismo, los indivi-
duos que forman un grupo, las comunidades que se or-
ganizan en un sistema social, son ejemplos de cómo se
integran los niveles de complejidad creciente a partir de
la dinámica energética. Las características de un compues-
to nuevo no se deducen de los elementos en interacción,
la fisiología de un organismo no se deduce de su geno-
ma, las relaciones entre las personas no determinan lo
social: el sistema es algo más que la suma de sus partes.

El mecanismo al que obedece la evolución (el de com-
binación/auto-organización) fue formulado por prime-
ra vez en el lenguaje de las ciencias naturales por Darwin
(como el de variación/selección). En la actualidad es po-
sible describir dicho mecanismo en los términos más
generales e inclusivos de la termodinámica (véase Lot-
ka, Hamilton, Prigogine, Georgescu-Roegen, Bateson,
Adams). Tal rodeo epistemológico es necesario para
aplicar las ideas evolucionistas en las ciencias duras y en
las ciencias sociales. La evolución es el proceso de ex-
pansión/contracción energética en el que participan los
sistemas termodinámicamente no aislados con capaci-
dad de reproducirse. Así como la variación suministra la
materia prima a la selección, la combinación es la que pro-
porciona la materia prima a la complejidad (véase la defi-
nición de la evolución de Georgescu-Roegen más abajo).
La complejidad como una tendencia o propensión de
los procesos energéticos hacia la complejidad ontológica
es la faceta creativa de la evolución. La evolución, sin em-
bargo, también tiene su faceta destructiva.

Para comprender la complejidad y conciliar sus múl-
tiples paradojas necesitamos el concepto de niveles de
integración. El concepto de niveles pasó de la biología a la
antropología gracias a los trabajos de Julian Steward en
ecología cultural14. El término se refiere a la clasificación
de los procesos naturales de expansión y su origen está
en la diferenciación binaria de los acontecimientos, en esa
íntima relación entre el hecho y su interpretación. Bate-
son (1993: 245) entiende los niveles como tipos lógicos: la
clase es un tipo lógico superior al de los miembros que
la integran. Por ejemplo, la especie es de tipo superior al
de las comunidades reproductivas que la conforman; el
grupo social es de tipo superior al de los individuos que
lo componen. Y así sucesivamente: no hay concepto

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 49

14 Con niveles Steward se refería, exclusivamente, a la secuencia evolu-
tiva social —de familia, tribu y Estado—, concebida como un patrón
útil para ordenar los datos etnográficos (1954). Distintos autores han
adaptado esa secuencia a sus propios fines (véase Service, Sahlins y Fried,
cit. en Adams, 1983) y han conjeturado sobre la evolución de socieda-
des igualitarias, jerarquizadas y estratificadas. Los niveles indican el
grado de complejidad sociocultural. Adams (1983) observa que ningu-
no de los autores mencionados identificó la dinámica común que sub-
yace a los niveles y que es, precisamente, la de los flujos energéticos.

 



que agote una sola clase o se defina por sí mismo. En
cuanto a la sociedad, afirma Steward, “en el continuo de
crecimiento de toda cultura hay una sucesión de tipos
de organización, los cuales no sólo son cada vez más com-
plejos sino que presentan nuevas formas que surgen”
(1954: 51).

Hablamos de complejidad cuando están en juego varios
niveles de integración dispuestos jerárquicamente, me-
jor dicho, dispuestos de acuerdo con la intensidad de los
intercambios energéticos entre los sistemas que los com-
ponen. El más complejo es el más acelerado (véase la no-
ta 3, p. 43). La disposición jerárquica no se refiere aquí a
algún valor intrínseco, sino a la escala que impone nuestro
instrumento de análisis. El parámetro objetivo es la tasa
de consumo. Un ejemplo de esto puede ser el consumo
energético medido per capita (White, 1964). Así, el con-
sumo de un individuo humano es de alrededor de dos
kilocalorías por día, pero el metabolismo energético exo-
somático de este mismo individuo como miembro de un
grupo familiar se multiplica por cientos de unidades si to-
mamos en cuenta los servicios de los que dispone la casa
en que vive; y si pasamos al nivel de grupo más amplio,
la misma persona (por ejemplo, un estudiante de la uni-
versidad) tiene acceso a insumos que alcanzan cantidades
astronómicas si consideramos tan sólo la información
que reúne la biblioteca.

Como clasificaciones, los niveles son construcciones
mentales elaboradas por los miembros de la sociedad o
por un observador externo. La investigación, de hecho,
consiste en ver qué tanto coinciden las metáforas menta-
les de un sistema de clasificación nativo con el del inves-
tigador. La mente humana tiene esa peculiar capacidad
de distinguir porciones de la realidad (sistemas) y clasifi-
carlos en tipos lógicos (niveles). Toda clasificación es irre-
mediablemente arbitraria. En particular tenemos que
estar conscientes de que una visión estratigráfica de la rea-
lidad se tiende trampas a sí misma15. Sucede que la men-

te humana está limitada en cuanto al número de dimen-
siones taxonómicas que puede emplear, de modo que, a
pesar de los aumentos demostrables de complejidad y de
la posibilidad de incrementar los niveles casi indefinida-
mente, la mente tiene que “reducirlos” y clasificar los su-
cesos en unos cuantos tipos. La manera en que los nive-
les de integración sustituyen a los niveles de articulación16

es un procedimiento simplificador y el resultado general-
mente se reduce a un máximo de seis o siete. Como se ha
dicho, para que la mente humana pueda manejar la com-
plejidad tiene que sujetarla a su medida y tamaño. “Así
pues, mientras que las sociedades se vuelven creciente-
mente complejas en términos de sus estructuras ener-
géticas, las dimensiones de su organización social se rein-
tegran constantemente a las dimensiones estructurales
mentales que son comprensibles para la mente humana”
(Adams, 1983: 305-306). La complejidad como clasifica-
ción es, paradójicamente, una simplificación de la com-
plejidad efectiva del mundo. La complejidad no es pro-
ducto de agregar elementos, sino de una deconstrucción
y reconstrucción de estos elementos (García, 1986: 64)
en el siguiente nivel de integración. El aumento en la
complejidad no consiste simplemente en la suma de ele-
mentos nuevos, sino en la reintegración de los elemen-
tos en las estructuras mentales ya existentes. No hay que
olvidar que todo sistema tiene por definición su estruc-
tura (la “mente” de Bateson), de modo que la informa-
ción no es sólo atribución de sistemas humanos, sino que
circula entre todos los niveles de la realidad. ¿O no es así?

Con esto hemos arribado a un problema epistemoló-
gico mayúsculo que asoma en las conceptualizaciones

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

503

15 Cliffort Geertz describe la división de trabajo entre las ciencias co-
mo resultado de la concepción “estratigráfica” de la realidad. Los fac-
tores biológicos, psicológicos, sociales y culturales están dispuestos como
si fueran pisos de una pirámide. Según esta visión, el hombre es un
compuesto de varios “niveles”, cada uno de los cuales se superpone a los 

que están debajo y sustenta a los que están arriba (Geertz, 1987 [1973]:
46). Según el autor, necesitamos una concepción sintética, es decir,
una concepción en la cual los factores físicos, biológicos, psicológicos,
sociológicos, económicos y culturales “pueden tratarse como variables
dentro de sistemas unitarios de análisis” (1987 [1973]: 51). Es lo que
propone la teoría de la complejidad. El autor opta por la teoría de sis-
temas y define la cultura como un mecanismo de control, pero aban-
donará estos desarrollos en su etapa posmodernista.
16 La diferencia o, más bien, la relación que existe entre los niveles de
articulación y los niveles de integración es la misma que hay entre: a)
la descripción de los sucesos y b) la conceptualización de los mismos.
Es la diferencia entre: a) lo “etnográfico” y b) lo “etnológico”; entre: a) la
descripción de un caso particular y b) un sistema conceptual que debe
explicar este caso y otros más.

 



del caos, el orden y la complejidad, un problema que ha-
ce vacilar la base misma del conocimiento humano. For-
mulémoslo así: ¿es la complejidad característica propia
de algunas cosas del universo o lo es tan sólo de nuestros
modelos explicativos? ¿Son las paradojas de la compleji-
dad una propiedad de la naturaleza o tan sólo resultados de
nuestro método de indagación? En qué sentido nuestros
sistemas teóricos pueden ser confirmados o refutados
por la experiencia, pregunta Rolando García (1986), si la
misma experiencia está cargada de teoría. Me pregunto
si alguien tiene una respuesta a estas interrogantes, algu-
na respuesta que pueda convencer, si no a todos, al menos
a quienes se plantean estos problemas con circunspección.
A continuación ensayaré una posible respuesta desde la

epistemología evolucionista. Distinguiré, en primer lu-
gar, entre la complejidad como propiedad de nuestros
modelos explicativos y la complejidad como propiedad
de la naturaleza. Consideraré que ambos evolucionaron
en una especie de reciprocidad. El conocimiento evolu-
ciona como parte sine qua non de nuestra realidad, hasta
el punto de ser capaz de incidir en ella y modificarla. Cul-
tura es el nombre de un nuevo género de complejidad
que proporciona el ambiente para la perpetuación y la
reorganización de un tipo particular de sistemas disipa-
tivos: los sociales. La evolución —multilineal por derecho
propio— consiste en la búsqueda de pautas. Su método
es el de ensayo y eliminación del error: variación y selec-
ción, combinación y auto-organización, deconstrucción e

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 51

E
n

ri
qu

e 
Lo

m
n

it
z



integración, contracción y expansión. Especialmente en
el nivel social se ensaya mucho. La diferencia con otros
niveles es que la cultura (la capacidad de procesar la in-
formación mediante símbolos) permite incluir, como
resultado de los ensayos-simulaciones, formas energéti-
cas nuevas que aceleran la velocidad de los intercambios.
La producción del desorden en el medio es directamente
proporcional a la intensidad de los intercambios energé-
ticos que conforman dicho medio.

LA COMPLEJIDAD COMO PROPIEDAD DEL
MODELO EXPLICATIVO

El concepto de complejidad pertenece a un modelo (con-
junto de conceptos ensamblados de manera coherente).
El modelo pertenece a un discurso y los discursos tienen
su respectivo código más un contexto comunicativo.
¿Cuál es, entonces, el referente de la idea de complejidad,
esto es, su contexto de significados compartidos? Es la
visión del mundo sustentada por una determinada racio-
nalidad —de entre las que están a disposición—, llamé-
mosla científica. El cambio en la weltanschauung mencio-
nado en la introducción se refiere al estatus ontológico
del azar. En la ciencia contemporánea está muy aceptado,
aunque no sin cierta reticencia, que el azar es un factor que
opera en todos los niveles de la realidad, desde el más ele-
mental, el de la materia de partículas indivisibles, hasta el
más enmarañado, el de los sistemas autorreplicantes. De
una agitación primigenia aleatoria, cuyo nombre es Caos,
eventualmente emerge el orden y sus necesidades, que
son los atributos de Cosmos. En virtud del comporta-
miento estocástico del complejo de energía-materiales-e-
información surge el orden. El orden gratuito “a partir
de las fluctuaciones”(Prigogine et al., 1977). Estamos fren-
te a la paradoja de la irreversibilidad, la madre de todas
las paradojas17.

El postulado de irreversibilidad es la base del modelo de
sistemas. Los procesos termodinámicos, ya sean aislados
o no aislados, cerrados o abiertos (véase la nota 10, p.
47), inertes o interactivos, todos ellos son irreversibles,
asimétricos en relación con el tiempo. No es posible re-
gresar al pasado. La probabilidad de que se repita un es-
tado pasado es nula en la práctica. Aun cuando la segunda
ley fuera sólo una cuestión meramente estadística, tam-
poco podría revertirse ningún proceso energético. Esto
se debe, en primer lugar, a la intervención del azar. En la
práctica, adivinar cada uno de los accidentes que inter-
vinieron en el pasado en la configuración de un sistema
cualquiera costaría una cantidad de energía inimagina-
ble, tal vez infinita. En segundo lugar, un sistema comple-
jo tiene historia o, como se dice en física, histéresis: los
patrones evolutivos formados en el pasado limitan el nú-
mero de posibles estados futuros; en algunos aspectos los
determinan, en otros no. Max Planck (1978) propuso que
la característica de “irreversibilidad” fuera considerada
como sinónimo de “natural”, en el sentido de espontá-
neo, que se produce por sí mismo y nunca regresa a su
estado anterior. No hay péndulos sin fricción. No hay au-
to-organización sin desestructuración. En todo suceso
se pierde una parte de energía que no es recuperable por
ningún medio: “El palo dado ni Dios lo quita”. De ahí
la dirección única del tiempo y la impronta de la origi-
nalidad en toda la configuración nueva.

Si bien la producción de la entropía se da en todos los
procesos, sean ordenados o no —y a la postre podría re-
sultar un asunto más bien trivial—, lo interesante es có-
mo se produce. En los procesos aislados se da por iner-
cia, mientras que en los no aislados, que son los procesos
que disipan la energía para sobrevivir, se da por interac-
ción con el medio. Es importante advertir que nosotros

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

523

17 La paradoja de la irreversibilidad quiere decir que lo que es azaroso
en el nivel elemental da lugar al comportamiento coordinado en un
nivel superior de organización, aunque no se sepa cuál es exactamente
la interfaz de ese cambio: “¿Cómo conciliar el hecho de que los sistemas
macroscópicos sean irreversibles, al mismo tiempo que los microscó-

picos son reversibles? La investigación de la realidad subatómica no se
refiere al tiempo y al espacio que vivimos en la realidad ordinaria. No
puede haber ningún estado de equilibrio en el mundo descrito por la
mecánica (la newtoniana, la relativista o la cuántica). Con una sola ex-
cepción —la de la segunda ley de la termodinámica—, las leyes fun-
damentales de la física son simétricas en el tiempo (todos los instantes
son equivalentes) y no distinguen ningún estado final especial donde se
haya gastado todo el potencial de cambio” (Coveney y Highfield,
1993, I: 218).



también podemos ser calificados como un caso particu-
lar de sistema disipativo. Nuestro cuerpo disipa calor, la
comunidad en que vivimos disipa calor, la sociedad “en
que estamos, nos movemos y somos” disipa calor. Y eso
tiene consecuencias, no es nuestra imaginación.

¿Cómo entender que fenómenos aleatorios que sur-
gen del caos y cuyo principal producto es la entropía
puedan dar lugar al orden, la complejidad y la evolución?
La instancia mediadora, por decirlo así, la que se encarga
de ordenar el mundo discordante es la selección natural.
El término selección natural es una “descripción densa”
de procesos de auto-organización en los que se ensamblan,
se perpetúan, se reproducen y se propagan las formas
energéticas, unas a costa de otras. La evolución es una
sola en el sentido en que puede ser simultáneamente fe-
nómeno físico, orgánico, social. No es que primero
tenemos los sistemas físicos, luego los organismos, los
individuos y después las sociedades, sino que los tres po-
los del proceso definen en conjunto la evolución. La
evolución es una serie de experimentos en marcha. Sus
configuraciones azarosas, variadas y repetitivas se dan
en cantidades “masivamente paralelas”. Permanecen las
adecuadas en un tiempo y un lugar determinados, no las
que se ajustan a un ideal de la perfección o un plan pre-
existente18.

En los procesos de auto-organización la experiencia
se acumula en la memoria del sistema. Dependiendo de
la clase de sistema, v. gr., del nivel en que se sitúa nuestro
análisis, tenemos la memoria fisicoquímica, fisiológica,
conductual, ecosistémica, económica, social, cultural…
El almacenamiento de información es condición para
aplicar mecanismos de realimentación. La autoimagen
o el estado ideal que guarda la memoria es una especie

de mapa del sistema al que se ajustará en lo posible la tra-
yectoria real. Al aprender la tarea el sistema guarda la
información en la estructura o “el inconsciente de la or-
ganización” para que ya no esté expuesta a más experi-
mentación, argumentan Margulis y Sagan (1996). De ahí
en adelante, la tarea es ejecutada de manera automática,
por medio de controles cibernéticos, esto es, formas ener-
géticas especializadas en el manejo de la información y
en la comunicación.

Cuanto más complejo es un sistema (conjunto cohe-
rente de formas energéticas), más procesadores de infor-
mación maneja, porque más flujos energéticos tiene que
integrar y más intercambios tendrá con otros sistemas.
Éste es precisamente el aspecto que la ciencia de la com-
plejidad trata de desenmarañar. En el nivel de sistemas fi-
sicoquímicos el algoritmo que describe la función del
sistema (de una reacción autocatalítica, por ejemplo) se
elabora en términos matemáticos. Lo que impresiona en
estos casos es que con una sola fórmula basta para descri-
bir exhaustivamente el sistema. En el nivel de sistemas or-
gánicos, sin embargo, eso ya no es posible del todo y se
tiene que recurrir a fórmulas tales como los diagramas
de flujo, la cadena trófica, el análisis de ingreso-egreso y
otras, en las que la precisión matemática disminuye a ex-
pensas de la descripción verbal en la medida en que se
tiene que abarcar más y más aspectos. En el nivel de los
sistemas sociales hay estructuras, códigos y procesadores
de información, tales como el parentesco, la organización
social, la política, la economía, la religión, el sentido co-
mún, la poesía y las artes, que no son sino mapas menta-
les de una realidad complicada, aparte de compleja. Las
así llamadas genéricamente “ciencias sociales y humani-
dades” son los loci en los que está depositada la informa-
ción que pueda manipular la mente humana para ensam-
blar formas energéticas novedosas y lanzarlas luego como
posibles unidades operativas o vehículos de superviven-
cia. Una interacción tan compleja como la que se da en-
tre la sociedad y su entorno, entre las sociedades y entre
las sociedades de sociedades no se puede lograr siguien-
do un sólo código.

En física se entiende que la energía y la masa son equi-
valentes, pero faltaría integrar —como observa Jorge Wa-
gensberg (1985)— el tercer elemento, que es la informa-

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 53

18 Jean Baptista Lamarck postulaba un ideal de perfección al que de-
bería seguir la transformación de las especies; la selección darwiniana,
en cambio, no reivindica ninguna causa más allá del proceso mismo. El
prefijo auto incorporado a todos los términos que implican organiza-
ción podría parecer un exceso, pero su uso obedece a la necesidad de
deslindarse del sentido común y de la creencia de que la organización
supone un plan preconcebido. El concepto de auto-organización es una
alternativa al omnipresente pensamiento finalista. La evolución dar-
winiana es una serie de realimentaciones en el proceso energético de
expansión/contracción; un patrón que se va haciendo por sus propios
medios, no una ley general de la naturaleza.

 



ción. Su importancia consiste en que la única vía de acceso
a la realidad es a través de las metáforas (teorías, modelos,
mapas mentales, códigos informáticos). ¿Alguien tiene el
acceso directo a la realidad en sí? ¿Alguien puede descri-
bir literalmente lo que sucede sin recurrir a las metáforas
y los conceptos? Ahora bien, hay de metáforas a metáfo-
ras. Las que aquí interesan son las científicas, aunque las
otras, incluso las meramente ornamentales, son impor-
tantes, en especial cuando forman parte de estructuras
socialmente eficaces. La diferencia entre las metáforas de
licencia poética y las metáforas como modelos científi-
cos consiste en que estos últimos tienen incorporado un
mecanismo de control. Es un mecanismo que permite
evitar cierto tipo de errores —si bien no todos— e im-
plementar una “hoja de ruta” a modo de algoritmo.

Un ejemplo —algo burdo— de cómo opera un mo-
delo como metáfora del sistema podría ser el cohete “in-
teligente” que se usa en los bombardeos “quirúrgicos” en
las guerras que promueve el imperio y que luego exhibe
por televisión. Un cohete de este tipo lleva a bordo un
mapa de la trayectoria preprogramada y unos sensores

que recogen la información a lo largo de su trayectoria
real. El ordenador —nunca mejor dicho— compara la
información obtenida por los sensores con el mapa e im-
plementa el feedback cuando hace falta corregir la tra-
yectoria. Sirva el ejemplo para ilustrar lo siguiente. Un
sistema disipativo cuenta con una autoimagen, una me-
táfora de sí mismo, que es parte del conjunto de meca-
nismos de regulación a partir de los cuales busca abrirse
camino en el mundo. Cuando hablamos de la informa-
ción no tenemos por qué pensar que ésta es solamente
propiedad de los sistemas vivos ni mucho menos exclu-
siva de la mente humana. Todos los sistemas disipativos
procesan energía e información. En palabras de Bateson
(1993), el sistema opera a partir de su mente en el sentido
de un conjunto de mecanismos de realimentación. El au-
tor titula su libro Mind and Nature: The Necessary Unity.
La unidad necesaria se da aquí entre la información y el
flujo energético que la transporta, entre la “forma” y la
“materia” en el hilemorfismo aristotélico. La investiga-
ción, entonces, consiste en averiguar qué pasa en la men-
te de otros sistemas y eso lo conseguimos construyendo
nuestro propio modelo de dicho sistema. El segundo pa-
so consiste en recoger los datos y compararlos con el mo-
delo prefabricado. Así como no tenemos acceso a la rea-
lidad en sí, tampoco podemos tener acceso directamente
a los modelos mentales de otros sistemas, de las personas,
de las culturas. La manera de tener acceso a cualquiera de
estas realidades consiste en construir un modelo de las
mismas y verificar su pertinencia, como ocurre, por ejem-
plo, con los modelos simulados por computadora.

La ciencia de lo complejo no necesita ocultar que sus
modelos son improvisaciones y artificios en el sentido
de elaboraciones previas a la observación. Si no se puede
observar directamente qué pasa en otra mente, en otro sis-
tema, tampoco es posible observar un sistema como una
totalidad en todos sus detalles. Nadie tiene el punto de
vista divino, inmortal e intrínseco. Ningún sistema está
dado (García, 1986: 46) de manera natural, sino que es
un constructo con fines de investigación, explicación u
otros por especificar. El paradigma de la complejidad es
el que dispone los elementos en la producción de mode-
los. Un modelo consta de dos cosas: 1) elementos teóricos
y 2) datos de la experiencia. Se trata de un entramado en

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

543

E
n

ri
qu

e 
Lo

m
n

it
z



el que la experiencia sería imposible sin presupuestos ela-
borados de antemano, y estos serían inverosímiles si no
se estuvieran fogueando en cada puesta a prueba19. Los
modelos epistemológicos de este tipo no aspiran a bus-
car verdades absolutas, ni “leyes” de la naturaleza univer-
sales y atemporales. Verum factum est, como lo dijo Giam-
battista Vico. En la naturaleza nada es para siempre y las
mismas leyes son producto de la evolución. El concepto
de “ley natural” es un préstamo que la física ha hecho di-
rectamente de la organización social; es una metáfora que,
ahora ya lo sabemos, resulta demasiado pobre. La metá-
fora que viene al rescate es la de la complejidad: la del
sistema y su autoimagen, la de la naturaleza y su “mente”,
la del hecho y su interpretación, la de la información y el
flujo energético que la sostiene. Es la metáfora incorpo-
rada a la realidad.

Si no hay hecho sin teoría tampoco puede haber teo-
ría sin empiria. Como quien dice, no hay cosa más prác-
tica que una buena teoría. El modelo, el mapa, no es el
territorio, pero tampoco es imaginable un territorio sin
el mapa. Entre el mapa y el territorio hay una causalidad
recíproca. Si bien el uso de modelos en la ciencia es un
procedimiento metodológico normal, en el evolucionis-
mo fue elevado al estatus epistemológico (Giere, 1999).

Un ejemplo de esto es el modelo de la selección natu-
ral. Charles Darwin la definió como “el conjunto de leyes
que actúan a nuestro alrededor” (1980 [1859]: 489). Con
esto trató de ajustarse al modelo mecanicista en boga de

aquel entonces. Según este modelo las cosas están su-
jetas a las fuerzas; la realidad consiste en una serie de in-
teracciones mecánicas reversibles y la ciencia las describe
fielmente. El conocimiento consiste en descubrir princi-
pios abstractos a partir de la observación. Darwin se
muestra muy convencido de que descubrió el principio
de la selección por deducción, abstrayéndolo de la reali-
dad por medio de la investigación. Creía en el esquema
positivista y estaba convencido de que la selección natu-
ral era un asunto de causas próximas.Y murió en el error.
En su autobiografía escrita con fines didácticos, Darwin
confiesa que la idea de la selección se le ocurrió a partir
de la lectura de la obra de Malthus (Ensayo sobre la pobla-
ción); esto es, la postuló antes de investigar cualquier cosa.
Las variaciones en los sistemas adaptativos son hechos
comprobables, el postulado de selección, una inherencia
teórica. Antes de Darwin la variación no tenía importan-
cia, no fue más que una imperfecta manifestación de la
esencia inmutable de las especies. He aquí un ejemplo
de cómo los hechos se perciben sólo si se enfocan desde
una conjetura teórica previamente construida.

Al modelo de variación/selección se agregaron después
otros elementos —básicamente la genética mendeliana y
la biología molecular— para producir la “teoría sintéti-
ca” de la evolución. Pero hay algo más. En nuestros tiem-
pos la teoría de la evolución se está revisando a la luz de
la termodinámica. Desde esta perspectiva son las formas
energéticas las que evolucionan mediante el mecanismo
de combinación/auto-organización. Al traducir la gran
idea de Darwin al lenguaje de la teoría de sistemas con la
termodinámica en el trasfondo es posible construir un
modelo inclusivo de la evolución, el cual permite tomar
en cuenta aspectos físicos, biológicos y sociales al mis-
mo tiempo. Es el modelo de sistema disipativo, un con-
cepto aplicable a los procesos cósmicos, biológicos, so-
ciales, cognoscitivos (Chaisson, 2001).

En resumen, obtenemos explicación cuando los datos
se ajustan a un modelo previamente formulado (Adams,
1982). Un buen modelo proporciona el conocimiento
significativo, aunque siempre parcial. No hay teoría ni
modelo que abarquen todos los aspectos de un solo acon-
tecimiento. Un modelo de investigación debe formular
una hipótesis con valor heurístico en términos falsables

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 55

19 Kant identificó varios de estos presupuestos sin los cuales la expe-
riencia sería imposible: el tiempo, el espacio, la causalidad y la perma-
nencia, un conjunto de categorías que atribuimos a la “naturaleza”, pero
que antes que nada forman parte de nuestro equipaje mental. Un pro-
blema interesante es cómo se forman estas categorías en la mente hu-
mana. La genética piagetiana investigó y comprobó empíricamente que
las formas de la percepción se generan (de ahí los términos “psicogé-
nesis” o “genética” que identifican este enfoque) en las etapas tempra-
nas de la vida y proporcionan esquemas conceptuales que van a servir
en los siguientes niveles cognoscitivos como presupuestos que ya no se
cuestionan más adelante (García, 1986). Las categorías a priori no sur-
gen de la nada ni hemos nacido con ellas como si fueran un legado del
mundo platónico de ideas. Se construyen como mapas cada vez más
precisos de un territorio en expansión. Si bien estos conceptos se pos-
tulan innatos, su origen está escondido en las profundidades de la evo-
lución del conocimiento humano. Aun cuando hemos nacido con ellos,
deberíamos buscar su origen en la evolución de nuestro aparato de per-
cepción en cuanto especie y en el de las especies que nos precedieron
temporal y estructuralmente.

 



(Popper). Este modelo trata de averiguar qué es lo que
ocurre en la mente de otro sistema. Una vez acertado
puede interactuar con él: “Sólo lo imaginario es real”,
como lo dijo Einstein.

LA COMPLEJIDAD COMO PROPIEDAD DE LA
NATURALEZA

No hay tal. Nada podemos decir de la “cosa en sí”, como
lo demostró Kant en su crítica de la razón. Naturaleza ha
muerto, se ha dicho, y nosotros estamos velándola, o lo
que quedó de ella20. Cuando se dice naturaleza suele pen-
sarse en hechos físicos crudos, en la madre natura, en los
ecosistemas no intervenidos, en el estado prístino de la
sociedad primitiva. Sin embargo, no hay naturaleza sin
cultura. No hay hechos objetivos o neutrales fuera de to-
da interpretación. En nuestra percepción no hay ningún
observable sin insumo teórico previo. El principio de la
epistemología evolucionista es: toda experiencia está car-
gada de teoría (García, 1986: 46). ¿Cómo es, entonces, que
se descubren cosas nuevas? La respuesta es: postulándo-
las y validándolas luego empíricamente21. Los modelos ex-
plicativos, como ya se ha dicho, están compuestos por
dos elementos: ideas preconcebidas y hechos de la expe-
riencia, esquemas conceptuales y programas de acción,
niveles de integración y niveles de articulación. Esta opo-
sición al interior de los fenómenos entre la “mente”y el sis-
tema se remonta a la estructura profunda de la realidad.
La pregunta de cómo se descubren cosas nuevas es en rea-

lidad también la de cómo surgen las cosas nuevas en el
mundo. Aquí interviene el principio de complementa-
riedad22. El aspecto “mentalístico” —término preferido
por Richard Adams— es propio de todo sistema concre-
to. No hay “materia” sin “forma”, no hay sistema sin infor-
mación. La metáfora que utilizaré de aquí en adelante es
la dicotomía mapa/territorio. Me apresuro a explicarla.

Los sistemas evolucionan (se construyen a sí mismos)
utilizando elementos de su autoimagen (el mapa) para
adaptarse, esto es, modificarse a sí mismos y modificar su
entorno (el territorio), para luego elaborar mejores ma-
pas y moldear más territorios, y así sucesivamente23. Su-
cede también que los mapas se trazan a distintas escalas
sobre territorios de topografía múltiple. Los territorios
modificados por incidencia de los mapas son ejemplo de
la causalidad recíproca, la de los sistemas complejos. Las
categorías kantianas elementales de tiempo, espacio, cau-
salidad y permanencia son las coordenadas básicas de
estos sistemas o mapas/territorios.

El constructivismo24 no postula una verdad definitiva,

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

563

20 “Dios ha muerto, la naturaleza ha muerto y yo tampoco me siento
muy bien que digamos”, dijo, a propósito, Woody Allen.
21 ¿No crea esta autorreferencia un problema de círculo vicioso? Si no
hay “observables puros” y todos los hechos están “cargados de teoría”,
en qué sentido podemos afirmar que las teorías científicas son confirma-
das o refutadas por la experiencia, se pregunta Rolando García (1986:
50). Y responde: La concepción de niveles de conocimiento que se van
desarrollando a través de procesos constructivos permite eludir el círcu-
lo vicioso. La psicología genética aborda el problema de cómo se crean
esquemas conceptuales por niveles. El infante construye primero es-
quemas de acción para luego crear esquemas conceptuales. Equipado
con estos, pasa al siguiente nivel en el que puede interpretar experien-
cias antes ininteligibles tomando como insumo los conceptos elabora-
dos previamente, los que aparecen en este nivel como si existieran a
priori, de modo que ni se cuestionan. Véase también García, 2006.

22 Dogma epistemológico propuesto por Niels Bohr: “Sólo la totali-
dad de los fenómenos agota la posible información sobre los objetos.”
Por ejemplo, en física, las dos teorías sobre la naturaleza de la energía
—la de la energía como fenómeno corpuscular y la de onda— son
mutuamente excluyentes, pero deben aceptarse conjuntamente. Así
también la mecánica cuántica y la termodinámica se contradicen: en
el mundo micro no hay irreversibilidad; en el mundo macro surge la
“flecha del tiempo”. Complementariedad se refiere a que la evolución
no produce una “síntesis superior” al estilo hegeliano. Produce caos y
un poco de orden.
23 Un buen ejemplo de esto es la relación entre el genotipo y el fenoti-
po. El genotipo no contiene toda la información sobre el organismo y
menos sobre el medio. El ADN contiene instrucciones precisas para
ensamblar las proteínas del citoplasma. Una vez constituidas las célu-
las, se forman los tejidos, los órganos, los aparatos, los organismos, las
comunidades, los ecosistemas, etcétera. Estos sistemas se someten a la
selección como vehículos de supervivencia que son. La información
adquirida por el fenotipo (sistema) regresa al genotipo (mapa) por vía
indirecta, la de la mutación (combinación) sometida a la selección
(auto-organización). Son millones de años de interacción con reglas
del juego estocástico.
24 El constructivismo, una doctrina filosófica desarrollada en el siglo
XX, resalta la idea de que la ciencia es una elaboración de seres huma-
nos en sociedad. En su versión extrema, el “constructivismo social”
tiende a reducirlo todo a la influencia de lo social, pero eso sería repe-
tir el mismo error del “darwinismo social”. Según esto, la evolución es
progreso y la verdad sólo es la nuestra, la de los sobrevivientes en una
despiadada lucha por la existencia. Karl Popper describió esta manera
de pensar como “la miseria del historicismo” y la asoció, sin más, con
la “tautología del darwinismo”. El propio Popper, sin embargo, cam-

 



eterna e insuperable. Una verdad absoluta, a la que la men-
te se adecua sin más, es el postulado del esencialismo.
¿Hay una esencia inmutable en la naturaleza misma, la
naturaleza humana o la sociedad? Tal vez en un mundo
platónico —en el de las eternidades— haya objetos que
no necesitan disipar energía para subsistir, pero nosotros
estamos aquí, en un mundo en que todo se construye a
contracorriente del tiempo. El conocimiento se elabora en
un proceso de intercambio de información que implica
no sólo a los seres humanos, sino también a otros me-
dios de procesamiento de información, a sus códigos y a
los sistemas que los emplean: la información es propie-
dad de los flujos energéticos que interactúan entre sí. La
complejidad resultante se debe a la interconexión entre
los procesos energéticos de distintos niveles: físico, quí-
mico, biológico, económico, social, cognitivo, cultural y
los demás por aparecer. La complejidad es el resultado
de la evolución: “del cambio cualitativo provocado por la
aparición de la novedad por combinación y por la actua-
ción unidireccional de la ley de entropía” (Georgescu-
Roegen, 1996: 395). La definición darwiniana de la evo-
lución (el “éxito reproductivo diferencial”, según Gould)
implica dos niveles: el individual y el de la especie. Pero
hay otros niveles, como el de la comunidad reproductiva,
el de la sociedad, el de la sociedad de sociedades. La de-
finición de Georgescu-Roegen tiene la misma estructura
que la darwiniana (aparición de la novedad evolutiva me-
diante el mecanismo de variación/auto-organización),
pero está formulada en términos más inclusivos ya que
abarca procesos de distintos niveles. El denominador co-
mún de los procesos evolutivos es la expansión/contrac-
ción energética.

El argumento que expongo aquí es que la complejidad,
siendo propiedad de nuestros modelos interpretativos,
de alguna manera coincide con la realidad misma por-
que los dos —tanto la realidad como sus modelos— evo-
lucionan juntos compartiendo una estructura básica. El
conocimiento representa una posibilidad de participación

en la construcción de la realidad, constituye una “nueva
alianza” con la naturaleza, según la expresión de Prigo-
gine. Las sutilezas cognitivas de la ciencia y la tecnología
pueden llegar a ser suficientemente precisas como para
integrarse a la realidad y crear mundos nuevos, claro es-
tá, habiendo energía e información suficiente para ello.

La naturaleza no parece tener costuras25, pero nuestros
conocimientos sí las tienen. El paradigma de la comple-
jidad propone articular nuestros saberes. Observamos la
naturaleza fragmentada, ordenada y caótica a la vez, por-
que nuestro aparato cognitivo es un sistema discursivo
clasificatorio, dependiente del tiempo y el espacio. Nues-
tras mentes surgieron en el proceso de evolución. El de-
sarrollo más reciente fue el de un sistema de inferencia, la
capacidad que hace posible el aprendizaje (Boyer, 2001).
Nuestro equipamiento mental permite el aprendizaje co-
mo un reordenamiento de lo real. El conocimiento es ac-
ción. Aunque las clasificaciones mentales sean arbitrarias,
hay algo en ellas que las articula con la realidad26. Los con-
ceptos científicos pueden ser asombrosamente eficaces a
la hora de describir la naturaleza. Frente a esta eficacia las
ciencias sociales tienen un terrible complejo de inferiori-
dad, pero ¿qué es lo que impide lograrla en el ámbito de
las humanidades? 

Un modo de sobrellevar el embrollo epistemológico
al que aludo es admitir nuestros pre-juicios de la manera
más consciente posible. Sobre advertencia no hay enga-
ño. Las cuestiones de fondo no se pueden confirmar o
negar con base empírica: se toman o se dejan. ¿En fun-
ción de qué? En función, tal vez, de otros prejuicios más
arraigados o, tal vez, en función de la mera superviven-
cia. La cuestión es que tanto los sistemas naturales ya co-
nocidos como los imaginados están mediados por el
tiempo, el espacio y los recursos: todos somos sistemas
disipativos sometidos a la tiranía de la segunda ley. Si fué-
ramos dioses tendríamos conocimiento directo y objeti-
vo, pero como somos lo que somos (sistemas disipativos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 57

bió de opinión en relación con la teoría darwiniana cuando admitió que
es posible convertir la idea de la selección en una hipótesis verificable al
estilo falsacionista y utilizarla en la investigación empírica (véase Ruiz
y Ayala, 1998).

25 “Tiempo, espacio e incluso naturaleza son conjuntos sin suturas”
(Georgescu-Roegen 1996: 115).
26 Es como si nos adentráramos cada vez un poco más en la “cosa en sí”
kantiana (Hacyan, 2004: 202). “¿Qué es lo que arde en nuestras ecua-
ciones —se pregunta Stephen W. Hawking (1988)— que puede des-
cribir con tanta precisión los fenómenos naturales?”

 



interconectados) tenemos que contentarnos con un co-
nocimiento mediado por el tiempo.

Los objetos del mundo no tienen existencia indepen-
diente de nuestra percepción: tenemos acceso a ellos só-
lo por medio de nuestras preconcepciones. La mente
postula antes de indagar. El concepto ingenuo de una
“realidad objetiva”, que ahí está esperándonos, pierde su
sentido en el momento en que nos preguntamos con
qué la vamos a observar. Qué es la realidad si no pode-
mos concebirla hipotéticamente. ¿En qué sentido existe
un territorio sin un mapa? “Lo que observamos no es la
naturaleza misma, sino la naturaleza expuesta a nuestros
métodos de cuestionamiento”, confirmó Werner Hei-
senberg. Las complejidades de la mente tienen una im-
portancia ontológica en el sentido en que son mecanis-
mos de detonación disponibles socialmente: son los free
floating trigger mechanism, según una persuasiva expre-
sión de Adams.

La tesis del gestalt contribuye a entender el asunto. Los
datos de la percepción están preñados con todo tipo de
ideas preconcebidas, verdades axiomáticas, creencias in-
conscientes, imperativos morales, ideas estéticas y arreba-
tos afectivos, todo lo cual llamamos “valores”.Agreguemos
a esto los hábitos, las predisposiciones, las aversiones y
las preferencias: este conjunto de convicciones que nos
hace humanos. Es necesario creer en algo, aunque sean
axiomas. Todas estas sutilezas del aparato cognoscitivo
deben aceptarse con serenidad, a sabiendas de que son
complementos de alguna totalidad, esto es, de ese trozo
de la realidad que llamaremos sistema. El sistema como
una forma compuesta por energía e información, se tor-
na un gestalt preñado de sentido.

Un modelo de investigación consta, entonces, de ideas
premeditadas, concebidas ocasionalmente al azar, por una
parte, y de hechos obtenidos por medio de la experien-
cia, por otra. La experiencia nos suministra datos de un
mundo multiforme, irregular, en algunos aspectos pre-
decible, en otros azaroso. La teoría transforma estos da-
tos en observables y los vuelve inteligibles. Es la cultura en
su conjunto la que les confiere el sentido (Varela, 2005).

El postulado epistemológico del constructivismo per-
mite elaborar una analogía viviente en el sentido de una
metáfora que se autoconstruye como un proceso cogni-

tivo que toma elementos de la naturaleza y la cultura, que
interactúan de manera estocástica. El núcleo de esta pro-
puesta es el procesamiento de la información mediante
mecanismos de feedback. La naturaleza se organiza (evo-
luciona) como un conjunto de procesos disipativos, en
parte predeterminados y en parte imprevisibles, en parte
ordenados y en parte caóticos, en parte azarosos y en
parte necesarios. Un proceso estocástico es “una secuen-
cia de sucesos que combina el componente aleatorio con
un proceso selectivo” (Bateson, 1993: 242). Los sistemas
disipativos producen simultáneamente entropía e infor-
mación, disipación y trabajo, caos y orden. La energía di-
sipada sólo se puede compensar temporal y localmente.
Los sistemas disipativos ordenados manejan la informa-
ción: se vuelven “sociables” y entablan relaciones creando
formas complejas y niveles de interacción cada vez más
barrocos, intrincados y arriesgados.

Es interesante observar cómo la física contemporánea
asimila la hipótesis darwiniana y la idea de la evolución
(véase, por ejemplo, Chaisson, 2001). La física clásica ha-
blaba de un mundo inmutable y grandiosamente sim-
ple. Ahora se dice que el universo que observamos es uno
de los posibles en un multiverso y que las leyes naturales
que conocemos evolucionan con él. La evolución se da
según el esquema darwiniano si dicho esquema se tra-
duce al lenguaje de la “selección termodinámica” (Ha-
milton, 1977). Con ello obtenemos una base material, a
modo de una “estructura profunda” de la realidad, que es
la misma para todos los procesos. Pero cada área de la
evolución tiene sus particularidades. La analogía orgáni-
ca, tal como la propuso el “darwinismo social”, no es bue-
na para los procesos sociales, porque las sociedades no se
reproducen como los organismos ni las “razas” son uni-
dades reproductivas. Tanto las sociedades como los or-
ganismos, al igual que todos los demás sistemas abier-
tos, siguen una dinámica energética que se resume en el
principio entrópico. El aumento de entropía actúa en un
solo sentido y obliga a los sistemas a programar su gas-
to energético de tal manera que haya un ingreso mayor
al egreso. Tanto los sistemas físicos como los biológicos,
así como los sociales, tienen una dinámica en común que
consiste en procesar la energía de manera controlada. La
palabra “control” se refiere aquí a los procesos de natu-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

583



raleza cibernética que consisten en triggers informáti-
cos. Los sistemas inducidos por el ser humano, los lla-
mados “artificiales” (cognoscitivos, tecnológicos, eco-
nómicos, sociales, culturales) no dejan de ser naturales,
insisto, ya que están construidos a partir de las mismas
premisas y con los mismos materiales. Todos los seres, in-
cluidos los humanos, somos “en un nivel profundamen-
te abstracto” (White) formas energéticas: complejos de
intercambio de energía-materiales-e-información. Al fin
y al cabo por algo nos entendemos con el medio y entre
nosotros mismos. Nuestros constructos encajan en el
mundo porque éste también se construye y evoluciona
como un conjunto de procesos energéticos.

La metáfora de complejidad auto-organizada permite
entender cómo los seres humanos incorporan sus pro-
pios objetivos en los procesos naturales. Tal cosa es posi-
ble porque “el trabajo, la información, la organización, los
insumos, las perturbaciones, la regulación, las ideas y
las cosas son, todos, fenómenos energéticos” (Adams,
2001: 177) a la vez que informáticos. Los flujos energéti-
cos siempre transportan información (para alguien) y, a la
inversa, toda información necesita de soporte energéti-
co-material para transmitirse. Estas premisas permiten
repensar el concepto de causalidad.

Alguna idea de causalidad hemos de sostener, aun-
que sea inconscientemente. Si no reflexionamos sobre es-
te asunto seremos víctimas de preconcepciones mal ela-
boradas. Comúnmente se cree que el determinismo es
un enfoque científico, pero que no funciona en las cien-
cias sociales ya que éstas tienen un objeto de estudio di-
ferente27. En las ciencias sociales se tiene la idea de que
los físicos son unos deterministas. Así mismo, se piensa
que la termodinámica es un enfoque reduccionista, que
debería descartarse por eso mismo: es inútil en la expli-
cación del “fenómeno humano”. El determinismo cier-

tamente puede ser una herramienta útil, pero hay que
saber bien bajo qué presunciones funciona28.

El origen del malentendido sobre el determinismo es
un multicitado párrafo de Pierre Simon de Laplace en el
que el autor expone un gedanken experiment. Una inte-
ligencia que pudiera calcular todos los movimientos de
las partículas estaría en condiciones de predecir los esta-
dos pasados, futuros y presentes de un sistema. Laplace,
el padre de la estadística, estaba consciente de que esto era
imposible, pero nadie se molesta en citar esta parte de su
argumento. Se le colgó el sambenito de determinista
atribuyéndole la paternidad de un modelo de causalidad
mecánica, en el que todo se reduce al movimiento de las
partículas sin fricción. En los libros de texto el ejemplo
más socorrido es la mesa de billar. Si filmamos los cho-
ques entre las bolas y recortamos el contexto, podemos
poner la película hacia delante o hacia atrás y nadie se da-
rá cuenta hacia dónde va el tiempo. En el “determinismo
laplaceano” el tiempo no importa, porque es reversible.
El caos y el desorden que producen los sistemas no se to-
man en cuenta29. Son sistemas idealizados: sin turbulen-
cias, sin roces, sin desgaste. Todo se explica en ellos por
la relación de causa y efecto en el sentido de una recipro-
cidad simétrica entre acción y reacción. En este modelo el
único cambio es la locomoción. Son sistemas que no pro-
ducen entropía, por lo tanto, no existen en el tiempo. El
determinismo mecanicista, entendido como una ideali-
zación de los fenómenos naturales, desvirtúa la idea de
la causalidad, de modo que no tiene sentido proponerlo
como modelo de lo que realmente sucede. La “anoma-
lía” que no puede asimilar este modelo es el azar: lo atri-
buye a la ignorancia, a las fallas en la observación y, en

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 59

27 En las ciencias sociales persiste la opinión de que sus “principios, ló-
gicas y métodos son radicalmente distintos de los que se usan en las
ciencias naturales” (Viqueira, 2002: 387). Se distingue entre “ciencias del
espíritu” y “ciencias de la naturaleza” (ibidem). A este respecto reco-
miendo la lectura de La tercera cultura, de John Brockman (1995), en el
que varios hombres de ciencia exponen el paradigma de la evolución
como una frontera del conocimiento en el que la división entre las
ciencias naturales y las sociales o humanidades se esfuma.

28 Por ejemplo, para programar los viajes espaciales se utilizan fórmu-
las de la mecánica celestial newtoniana. Los cálculos, en este caso, re-
sultan útiles porque, a escala humana, el sistema solar es tan grande
que los errores que inducen las fórmulas newtonianas son insignifican-
tes. Si las naves espaciales viajaran a una velocidad cercana a la de la
luz habría serios problemas de encontrar los cuerpos celestes en el
mismo lugar en el que lo predicen las fórmulas mecánicas, como lo
demuestra Einstein.
29 Es aleccionadora a este respecto la historia del problema de tres cuer-
pos. Se suponía que el problema aparecía por culpa del observador,
como resultado de unas mediciones imperfectas. Sin embargo, el pro-
blema era el determinismo, que deja de funcionar cuando hay más de
dos variables en consideración.

 



última instancia, a la falta de presupuesto para la investi-
gación.

Entendemos por determinismo la doctrina según la cual
todo obedece a causas. En la ciencia moderna, sin em-
bargo, la formulación del principio de indeterminación
de Heisenberg (según el cual existe un límite de preci-
sión indefinido en la descripción de los fenómenos, un
límite que no se debe al error humano) puso en duda el
determinismo mecanicista. El golpe definitivo se lo ases-
tó la termodinámica. El principio de la irreversibilidad
y de la indeterminación entrópica indican que no hay una
estricta correspondencia entre acción y reacción: algo se
pierde a manos de la entropía y algo se gana gracias al au-
mento de la información y el orden.

El concepto de causalidad no es unívoco. Se aplica a un
vasto espectro de fenómenos disímiles. Bertrand Russel
llegó al extremo de afirmar que, por el bien de todos, la
palabra “causa” debería eliminarse del lenguaje científico.
Es probable que no lo dijera del todo en serio, porque la
causalidad es una categoría enraizada en el nivel más pro-
fundo de nuestro pensamiento: sin ella no podríamos ela-
borar otras categorías con las que discurre la razón. Algu-
nos conceptos de causalidad se comparten en las ciencias
sin problemas: las causas próximas aristotélicas, la causa-
lidad estadística (Harris, 1982 [1979]), la causalidad es-
tructural (Friedman, 1974), la causalidad circular (Bate-
son, 1993), la causalidad basada en la selección natural
(Adams, 1982). Dada la polivalencia del concepto debe-
mos elegir el que más nos sirva en la búsqueda e inter-
pretación de los hechos.

Se ha dicho que el modelo de causalidad compatible
con el enfoque evolucionista es el de causalidad estocás-
tica. Resumiré a continuación el argumento tal como lo
entiendo a partir de la lectura de la obra de Adams (véa-
se la bibliografía). La energética social maneja dos tipos
de explicación: 1) una basada en causas próximas (proxi-
mate explanation) y 2) la otra, basada en la selección (se-
lection explanation). La primera es una explicación deri-
vada del modelo cognoscitivo que apela a la lógica de los
procesos energéticos elementales. Inspirado en el deter-
minismo y en el monismo, privilegiado por la ciencia
exacta, el modelo funciona satisfactoriamente sólo cuan-
do se dan condiciones de estabilidad y cuando está dispo-

nible la información detallada. Estas condiciones difícil-
mente las encuentran las ciencias sociales por sí mismas,
de ahí el recurso a la energética. La explicación basada en
causas próximas (la del cómo suceden las cosas) y la ex-
plicación basada en la selección (la del porqué de las co-
sas) difieren en cuanto a la escala y el detalle. La explica-
ción basada en causas próximas especifica las relaciones
que preceden un acontecimiento. Se fija en acciones par-
ticulares dentro de un suceso individual acotado, ade-
más, a un par de factores, tal y como es posible conse-
guirlo, por ejemplo, en un laboratorio. Por contraste, la
explicación basada en la selección presenta encadena-
mientos históricos dentro de un tipo de sucesos. A este
respecto viene al caso la distinción de tipos lógicos de
Bateson (1993), ya mencionada más arriba.

La explicación basada en la selección es un modelo
mental que apela a patrones amplios y de largo alcance
para procesos cuyos detalles empíricos son desconocidos
o imposibles de conocer. El modelo tiene por concepto
central el de la auto-organización y se aplica a procesos
complejos —es decir, no lineales, azarosos, compues-
tos de muchos elementos en interacción—, de modo que,
en la práctica, es imposible alcanzar un conocimiento
adecuado de todas las condiciones en todos sus detalles.
Ahora bien, a pesar de toda esta entropía informática, los
procesos complejos con el tiempo suelen manifestar al-
gún patrón evolutivo.“La explicación basada en el patrón
no puede especificar nada acerca de cómo ni cuándo ocu-
rren las cosas; tan sólo se limita a afirmar que, tomados
en su conjunto, colectivamente o en secuencia, los suce-
sos trazan finalmente el patrón manifiesto en el modelo”
(Adams, 2001: 5). La explicación basada en la selección
dispone las “causas próximas”deterministas como miem-
bros de un tipo superior de “causas últimas”, también
llamadas “finales” en el esquema de Aristóteles. Es prefe-
rible hablar de causas selectivas o de la selección, porque
operan aquí y ahora, no desde un futuro.

Una distinción más que debemos hacer es la de las cau-
sas que operan por inercia y las que se explican por agen-
tes activos. De hecho esta es una diferencia que maneja-
mos desde las primeras etapas de desarrollo cognitivo
(Boyer, 2001). El sentido común asocia la primera con la
ciencia y la segunda con el libre albedrío. Ejemplifiqué-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

603



moslo con la metáfora del “perro de Bateson” (Bateson,
1993: 113). Si le doy un puntapié a una piedra —razona
el autor— le paso la energía y la piedra se mueve; si le doy
un puntapié a un perro es cierto que mi acción puede te-
ner un efecto físico de poner al perro “en la órbita new-
toniana”, pero no tiene por qué suceder así. El perro pue-
de, anticipándose al golpe, responder con la energía que
extrae de su propio metabolismo: huir o atacar; la elec-
ción es un proceso estocástico, impredecible hasta para
el mismo perro. Un sistema que maneja información (sis-
tema adaptativo) las más de las veces no se mueve por el
impacto de la fuerza bruta, como una bola del billar, si-
no mediante el “control” de la información. El control
cibernético, esto es, la causalidad recíproca, la de los me-
canismos de feedback, es, según Bateson, una idea a la luz
de la cual “debemos reexaminar cuanto sabemos” sobre
la evolución social (1991: 302)30.

La dicotomía energía/información empleada para ex-
plicar el comportamiento del sistema disipativo puede
valer una acusación de dualismo. Para Adams, el dualis-
mo y el monismo son artificios metodológicos provisio-
nales en espera de algo mejor. En opinión de Nicholas
Georgescu-Roegen (1996: 254) el monismo debe reem-
plazarse por el principio de complementariedad: puesto
que no poseemos ni vamos a poseer pronto una imagen
unificadora de la “textura entretejida de materia, vida y
espíritu, ninguna teoría por sí sola puede explicar un fe-
nómeno complejo”. En la energética de Adams la impo-
sibilidad de investigar con las mismas herramientas los
procesos energéticos y los modelos mentales de estos pro-
cesos (mentalistic processes) —como en el ejemplo del
perro de Bateson— obliga a tratar estos últimos como si

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 61

30 El término de “control” debe entenderse en el sentido cibernético, de 

un mecanismo de regulación (trigger mechanism), no en el sentido
de un dominio del ser humano sobre la naturaleza, o de una parte so-
bre el todo, por favor.

E
n

ri
qu

e 
Lo

m
n

it
z



fueran procesos de naturaleza distinta. No lo son. La dis-
tinción entre la “expansión energética” y la “reducción
mental” de esta expansión es una mera conveniencia o
necesidad metodológica31.

Para que un complejo de energía-materiales-e-infor-
mación pueda operar en este mundo (en el que la energía
se conserva y la entropía crece), su modelo tiene que con-
cebirse sobre una base monista, fisicalista, materialista o
como sea que se llame el trasfondo energético de todo sis-
tema operativo. Lo que debe salvarse es el principio ele-
mental de causalidad, un principio que es el “pegamen-
to” de la realidad en el sentido de una categoría kantiana
elemental. Éste es el punto problemático que el determi-
nismo, el reduccionismo y el empiricismo no solucio-
nan. Veamos.

Un sistema disipativo opera de tal modo que el cam-
bio (esto es, una transformación energética) se da en dos
direcciones opuestas. Se manifiesta en dos formas anta-
gónicas, pero estrictamente relacionadas: 1) se manifies-
ta en la realización del trabajo, y 2) en la generación del
calor no aprovechable (Hacyan, 2004: 69). La realización
del trabajo es la “expansión” de la energía, mientras que
la generación del calor es sinónimo de la producción del
desorden y significa “contracción” de la energía disponible
en el mundo. Esto significa que un proceso energético no
es simétrico en lo que a causas y efectos se refiere. Una
causa pequeña puede desencadenar grandes efectos.
“Una pequeña chispa —como dijo Maxwell— enciende
un inmenso bosque, una palabra hace de nosotros filó-
sofos o idiotas”.

El éxito de la teoría de la complejidad se debe a que, co-
mo explicación, ofrece una alternativa a la concepción ba-
sada en el reduccionismo. El reduccionismo propone el
método de “condiciones iniciales más las leyes del movi-
miento”, con el cual se puede predecir el pasado, el pre-

sente y el futuro. El tiempo no cuenta. El único requisi-
to sería disponer de una calculadora, a modo de una
máquina de Turing, suficientemente potente como para
calcular todos los estados del sistema. Pero este argu-
mento “laplaceano”, como se ha dicho, es insostenible:
una máquina de este tipo produciría tanto calor que afec-
taría todo lo que trataría de predecir. El procedimiento
de “estado inicial más leyes” en realidad nunca ha fun-
cionado en la ciencia. Lo que se tiene son las descripcio-
nes sobre algunos aspectos de algún estado inicial, nunca
una descripción exhaustiva del mismo. El reduccionismo
avalado por el determinismo mecanicista fungió, sin em-
bargo, por suficiente tiempo en la ciencia como para crear
una incomunicación entre las disciplinas. El paradigma
de la complejidad pretende sustituirlo como una platafor-
ma común entre las ciencias exactas y las humanidades.

Nuestro entendimiento del mundo es invención pro-
pia, pero una invención bajo control, autocorrectiva,
cuando se trata del conocimiento científico. El monis-
mo supone que la realidad es una sola, que el mundo
está hecho de una sola naturaleza, de lo que existe por sí
mismo. La otra opción es el idealismo, el cual postula
una realidad de carácter dual: que al mundo material lo
mueven las ideas. Pero, la pregunta es cómo estas dos
esferas disímiles pueden interactuar. De ser cierto sería
un misterio. En la visión monista los procesos naturales
se relacionan porque son procesos energéticos a la par
que informáticos. El monismo consiste en no desvincu-
lar la información de su soporte energético nunca. Aun-
que la información como la “diferencia que hace la di-
ferencia” (Bateson) sea de cero dimensiones, no puede
“existir”materialmente sin reproducirse por medio de sus
vehículos de supervivencia y éstos no pueden operar sin
disipar energía.

Si aceptamos la premisa anterior, podemos responder
a la pregunta de qué es lo que evoluciona. La respuesta
es: las formas energéticas, que componen estructuras di-
sipativas y se ordenan en sus respectivos niveles de inte-
gración32. En otras palabras, lo que evoluciona son los

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

623

31 Sospecho que lo que se encuentra detrás del rubro “mental” —dice
el autor— es también de naturaleza energética, pero las investigaciones
realizadas en tales áreas no nos han proveído de herramientas adecua-
das para manejar los sucesos en términos de la energética. Lo mental y
lo energético son, en todo caso, aspectos o fases de una cadena singular
o de un devenir complejo del mundo externo y, en términos generales,
carece de sentido proponer que alguna de las fases o de los aspectos de-
bería colocarse en una relación causal con la otra (Adams, 1983: 307).

32 La forma energética es una combinación de energía e información.
En su expresión mínima está compuesta por el flujo sustancial y el flu-
jo regulador. La estructura de regulación es conceptualizada por dife-

 



flujos energéticos que conforman estructuras informáti-
cas. Darwin diría que son las especies; Dowkins, que son
los genes “egoístas”; los ecólogos, que las poblaciones, las
comunidades y los ecosistemas. Todos estos fenómenos
son ejemplos de formas energéticas y niveles de integra-
ción. Las sociedades, en cuanto conjunciones particulares
de formas energéticas heterogéneas, constan de formas hu-
manas y no humanas, de formas en equilibrio y de no
equilibrio, de formas vivas, así como metaestables. Las
sociedades exhiben una característica distintiva o propie-
dad emergente, que es la cultura. “La cultura permite la
incorporación de procesos disipativos en estructuras di-
sipativas de mayor envergadura” (Adams, 2001: 65). Un
ejemplo de esto es la creciente dependencia de las socie-
dades humanas de procesos energéticos que promueven
la energía no humana. En la medida en que se integra más
energía en los ciclos sociales se producen estructuras ca-
da vez más complejas y mejor informadas, lo que contri-
buye a contrarrestar las pérdidas entrópicas, pero a costo
de una entropía adicional, parte de la cual —no toda— se
transfiere al medio. Este aspecto de la evolución —el del
pago del impuesto a manos de la entropía— queda fuera
de control de cualquier sistema. Pero hay otros aspectos
que sí se pueden controlar, como la velocidad del proce-
so entrópico y, en las etapas últimas, la direccionalidad
en cuanto a los objetivos sociales de la evolución.

Cuando se formularon los principios de la termodiná-
mica, el primer intento exitoso de integrarlos en la física
clásica fue en términos de movimientos de partículas, se-
gún la famosa fórmula de Boltzmann. Se ha dicho que
con su enfoque estadístico Boltzmann pretendió salvar
la inasible segunda ley para la representación mecanicis-
ta de la naturaleza33. Sea como fuere, la contribución de

Boltzmann tuvo un efecto inesperado cuando el análisis
termodinámico, que hasta entonces se aplicaba estricta-
mente a la transmisión del calor, se extendió hacia los
fenómenos relacionados con la transmisión de la infor-
mación. Las dos interpretaciones de la segunda ley —la
de Clausius (entropía como pérdida del calor) y la de
Boltzmann (entropía como la medida del desorden mo-
lecular)— no se contradicen, pero son de distinto alcance.
La interpretación estadística de Boltzmann tuvo un efec-
to más amplio que la formulación restringida a la transmi-
sión del calor. Según la fórmula de Boltzmann, la segunda
ley tan sólo predice probabilidades. El futuro, entonces,
no está escrito. La termodinámica de procesos no aislados
de Prigogine34, la del “orden a partir del caos”, permitió
sustituir la visión mecanicista de una realidad perfecta-
mente ordenada por la incertidumbre de un mundo que
se va haciendo a partir de sus propios recursos; un mun-
do a todas luces imperfecto, cuyo orden emerge como una
suerte de subproducto de la disipación. Es así como la ter-
modinámica extendió su dominio a sistemas que proce-
san información, que son los sistemas complejos.

El concepto de complejidad fue elaborado en las cien-
cias exactas, en las que se definió como una función re-
lacionada con distintas variables de un sistema físico. Só-
lo en el lenguaje de las matemáticas se puede decir “lo
poco que el físico trata de decir” sobre el mundo, obser-
va Bertrand Russell. Sin embargo, para poder comuni-
carse, los físicos recurren también a las interpretaciones
verbales y hasta al lenguaje común, aunque éste sea tan
problemático. Es interesante comprobar que no todos los
conceptos de las ciencias exactas están definidos con la
precisión que la teoría exige. Conceptos tan elementales
como campo, energía, fuerza, tiempo, espacio, causa, na-
turaleza, tienen mucho más de intuitivo y polivalente que
de preciso. Ahora bien, por una u otra razón las ciencias
sociales no pueden elaborar sus modelos en el lenguaje
de las matemáticas con la misma solvencia que las cien-
cias básicas. Y si los físicos, con lo inteligentes que son,
pudieran ser igualmente precisos con la información que

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 63

rentes autores de muchas maneras: la estructura útil (Lévi-Strauss),
la mente (Bateson), la memoria (Prigogine), el mapa (Korzybski), la in-
formación organísmica (Brooks y Wiley), el algoritmo darwiniano (Cal-
vin), los procesos descriptivos (Pattee), los procesos mentalísticos (Adams),
pero en todos estos casos se trata de un conjunto de mecanismos de
realimentación. Es importante advertir que el modelo en sí es una for-
ma energética, en este caso especializada en el procesamiento de infor-
mación (Adams, 1982).
33 “El tiempo, la evolución, la intencionalidad, el cambio cualitativo, no
son meras apariencias que se pueden refutar con las leyes mecánicas ni
con las estadísticas” (Georgescu-Roegen, 1996: 205).

34 Se conoce más bien como la termodinámica de procesos irreversibles,
pero todos los procesos termodinámicos son irreversibles, los que es-
tudia la termodinámica clásica también.

 



se maneja en humanidades, ya les hubieran comido el
mandado a los científicos sociales desde hace tiempo. Pa-
ra eso necesitarían un entropómetro, y todavía no lo tie-
nen, observa Georgescu-Roegen (1996).

La dificultad de enfocar los asuntos humanos desde la
perspectiva científica no es la de una supuesta compleji-
dad mayor; la evolución física es tan compleja como la
de cualquier otro ámbito. La dificultad en las ciencias so-
ciales consiste en que el mapa cognitivo de la realidad de-
be incluir las novedades evolutivas de un nivel inédito: el
manejo de la información por medios simbólicos. Como
consecuencia, disponemos de mapas sui generis. Cuenta
Jorge Luis Borges (1980) de un imperio en el que el arte
de la cartografía logró tal perfección que el mapa coinci-
día con el territorio. Es posible que las descripciones de la
realidad con las que contamos hoy día en las ciencias so-
ciales superen la hazaña de los geógrafos de aquel impe-
rio borgiano. Piénsese en los volúmenes de textos que
albergan las bibliotecas. En la medida en que nos aleja-
mos de la física y nos desplazamos hacia las ciencias so-
ciales las descripciones son cada vez más idiosincrásicas:
a más información, menos teoría. No es que la teoría de-
saparezca sino que, dada la exuberante riqueza de la rea-
lidad, cualquier idea encuentra suficientes datos como
para verificarse.

En ciencias sociales es difícil trabajar con algoritmos
matemáticos no tanto por la cantidad de variables del mo-
delo, sino por cierta cualidad de las mismas. Éstas tienen
la cualidad de signos, símbolos y valores. Y la verdad no
está en un signo, un símbolo o un valor, sino en un con-
junto ambiguo y enigmático de ellos. Debido a esto el
procesamiento de la información por medios que están
al alcance de los seres humanos deja mucho que desear
en cuanto a precisión, eficiencia y objetividad. Para en-
samblar las formas energéticas sociales los seres humanos
nos valemos de la cultura, es decir, de nuestra capacidad
de simbolización. Pero eso mismo nos distrae enorme-
mente a la hora de tomar decisiones. Gran parte de la
adaptación humana se produce en términos de imáge-
nes borrosas, valores que se resisten al cálculo y símbo-
los que no son compartidos por todos nosotros. Es por
esta razón, entre otras, que en las sociedades humanas
todo pasa por la política. La política es un elemento om-

nipresente en todas las relaciones humanas, de ahí que
los modelos deben de tomarla en cuenta. Un científico no
necesita hacerlo mientras esté en su laboratorio. Cuando
sale de él tiene que hacer política si quiere regresar. En
cuanto manera de ponerse de acuerdo, la política resulta
muy cara, tanto en términos energéticos como económi-
cos. En los sistemas disipativos diseñados de manera dis-
tinta a los sociales (los fisicoquímicos, los orgánicos, los
ecológicos, los mecánicos, los cibernéticos) no se emplean
los recursos de modo tan oneroso y desgastante. Los sis-
temas sociales son verdaderamente disipativos. Acaban
con los bosques, las montañas y los mares. Su funciona-
miento tiene un costo ecológico enorme. Sin embargo,
la idea triunfalista de la “apropiación económica de la na-
turaleza” es tan poderosa y compartida por tanta gente de
mentalidad tan diferente que es difícil revertirla.

Suele pensarse que en asuntos sociales no hay varia-
bles independientes. Sin embargo, eso depende de la pers-
pectiva que se adopte. Desde la teoría de sistemas queda
claro que la misma dinámica de expansión y contrac-
ción de la energía está operando en todos los procesos
naturales. La energía es la variable independiente, junto
con su anverso, la entropía. El tiempo se acaba para todos.
El argumento no consiste en que la sociedad consuma
los energéticos y demás recursos no renovables, sino que
la sociedad es en sí un flujo energético y se comporta co-
mo tal. La evolución social tiene sus particularidades. A
diferencia de flujos meramente físicos, químicos y bióti-
cos, los vehículos de supervivencia sociales (véase Adams,
2001) cuentan con mecanismos de detonación más va-
riados debido esencialmente al manejo de información
por medios culturales. Más variados, pero también más
caros en términos energéticos: los costosos mecanismos
culturales, que entran en acción para establecer acuer-
dos entre la gente, encarecen mucho los procesos de adap-
tación sociales.

El aumento de la complejidad es la manera en que los
sistemas adaptativos disminuyen temporal y localmente
la incertidumbre en relación con su medio. Las socieda-
des humanas lo consiguen por medio del acoplamiento de
varios sistemas reproductivos y la coevolución de formas
energéticas. El precio que se debe pagar por la protección
de esta burbuja llamada complejidad es el sometimien-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

643



to a los controles internos del ecosistema. Sin embar-
go, cuando una especie o un subsistema reproductivo
encuentra una fuente de energía nueva o logra asociarse
ventajosamente con algún sistema reproductivo diferen-
te, lo hará sin medir las consecuencias. Dado que la disi-
pación se soluciona con más disipación —y no puede
ser de otra manera—, la complejidad sólo puede pro-
porcionar cierta seguridad a corto plazo. A largo plazo,
como dicen los economistas, todos estaremos muertos.
Las sociedades humanas son expertas en transferir la en-
tropía al medio, de un sistema a otro. Sólo que en los sis-
temas sociales esta transferencia toma la forma de un
conflicto cuando se da de una clase social a otra, de norte
a sur, del centro a la periferia. Al evadir los controles lo-
cales, al aplicar el manejo de la información más fino y
la tecnología más sofisticada, las sociedades humanas han
acelerado el proceso evolutivo como nunca antes. Los
cálculos y las previsiones hechas desde la ciencia social
que domina el panorama contemporáneo, la economía,
no se pueden efectuar con más precisión más allá de vein-
te años, cuando mucho. Tal vez se podría preparar otro
escenario, pero a los seres humanos evidentemente no
les interesa una vida prolongada sin riesgos. “Quizá el
destino de la humanidad sea tener una corta pero feroz,
excitante y extravagante vida, en vez de una existencia
larga, vegetativa y sin sobresaltos”, recapitula Nicholas
Georgescu-Roegen (1977: 35).

CONCLUSIÓN

¿Qué es la complejidad? Proyectamos la idea de comple-
jidad sobre los intrincados procesos evolutivos prebióti-
cos, orgánicos y sociales para clasificarlos y simplificarlos,
y para luego incidir en ellos, si se puede. Se puede, por-
que la complejidad es un mecanismo que los sistemas
adaptativos elaboran para solucionar un problema bási-
co, común a todos, que es el déficit entrópico. La propen-
sión evolutiva hacia la complejidad es el resultado del
principio de entropía. La complejidad es una manera de
protegerse entre sí los sistemas disipativos. Al repartir
los gastos, tamizar la energía de manera fina y aprovechar
hasta el último flujo de la “rueda del molino” evolutivo

(Lotka), los sistemas inclusivos autorreplicantes crean
su propio ambiente: esta enmarañada y barroca red de
intercambios en la que colaboran y compiten por con-
seguir el tiempo, el espacio y los recursos. La complejidad
es la interdependencia de formas energéticas heterogé-
neas. El modelo de sistemas disipativos y de niveles de in-
tegración incorpora los conceptos de irreversibilidad, no
linealidad, causalidad estocástica, emergencia, recursivi-
dad y otros más (véase el diagrama, p. 44). Siendo estos
conceptos de invención humana, ¿cómo pueden decir al-
go de la realidad? La respuesta es que evolucionaron con
ella. La complejidad es el secreto de adaptación de los sis-
temas dinámicos y el sistema cognitivo humano es uno
de ellos.

¿Cuál es la correspondencia entre el modelo y la reali-
dad? Para responder la pregunta deben tomarse en cuen-
ta las siguientes consideraciones. Los modelos se emplean
en el nivel analítico, explicativo, o en el nivel operativo.
Como concepto analítico, la idea de complejidad perte-
nece a la informática. En este sentido, la teoría de la com-
plejidad es una rama de la informática que se ocupa de
los recursos necesarios para realizar determinadas clases
de cálculos sobre recursos, tales como el tiempo, la ener-
gía, la capacidad de memoria, los medios y los fines (véa-
se Deutsch, 1999: 105). En tanto modelo informático, la
teoría de la complejidad se refiere a los cálculos de via-
bilidad de programas, operaciones o proyectos. En sen-
tido técnico, la complejidad es un “sistema de informa-
ción” (Boulding, 1968: 162)35.

Pasemos ahora al nivel operativo. La teoría de la com-
plejidad proporciona herramientas para calcular riesgos.
El riesgo es la probabilidad de sufrir un daño irreversi-
ble. El riesgo nunca es “natural”(surgido espontáneamen-
te), sino que es una situación elaborada, compuesta e
irrepetible. Su cálculo es de naturaleza estadística. La ines-
tabilidad es el anverso de la complejidad: cuanto más
complejo es un sistema más fuentes energéticas utiliza y

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 65

35 El tamaño o la calidad del sistema de información pueden medirse
con la fórmula de Shannon, también llamada “entropía de la informa-
ción”. Esta fórmula mide la tasa de mensajes que conduce un canal in-
dependientemente de la naturaleza del canal. La implicación profunda
es que cualquiera que sea el canal es siempre una realidad física some-
tida a la dinámica de la segunda ley.

 



más información necesita para sostenerse a flote en me-
dio del caos. En la medida en que pasamos de un nivel
de complejidad a otro, los arreglos del sistema inclusivo
son cada vez más frágiles. No obedecen más ley que la
indeterminación entrópica. Conforme aumenta la com-
plejidad, aumenta la inestabilidad. Una pregunta intere-
sante es la que se refiere a los límites de la complejidad:
qué tan complejo puede llegar a ser un sistema. Aunque
la informática todavía no puede responder esa pregunta
(Prigogine y Stengers, 1985), debe descartarse la idea de
que una determinada complejidad pudiera ser infinita.

La realidad nunca es algo obvio. La complejidad es si-
nónimo de fragmentación de la realidad, de su clasifica-
ción arbitraria en sistemas y niveles, de su recomposición
en realidades nuevas. La complejidad no es algo que pue-
da percibirse a simple vista. Para percibir la complejidad
se necesitan órganos sensoriales especialmente diseña-
dos. Si bien la complejidad de la naturaleza es inconmen-
surable y está fuera del alcance del entendimiento hu-
mano, la complejidad como característica del modelo
explicativo es, paradójicamente, una simplificación de la
complejidad efectiva del mundo. El paradigma de la com-
plejidad proporciona elementos teóricos (los principios
de la termodinámica, una matriz de causalidad, los patro-
nes de la evolución) no sólo para elaborar modelos ex-
plicativos, sino también para reordenar la realidad, incidir
en ella. ¿Cómo es que las personas y los grupos sociales
perciben la complejidad, la incertidumbre y el peligro?
Para ello requieren de la tecnología informática.Aun cuan-
do la dinámica de fondo de los procesos evolutivos está
fuera del control humano, el manejo de información per-
mite cierto margen de maniobra.

Toda actividad humana tiene sus riesgos en la medida
en que deja una “huella ecológica”. En un mundo cerrado
la entropía finalmente es intransferible. Aunque no sepa-
mos medir la entropía, debemos estar al tanto de qué es
lo que significa. La entropía es el concepto más abstracto
jamás inventado por la ciencia: es el índice de la energía
inútil. ¿Dónde está esa energía? En la proporción entre
la energía disponible y la no disponible en un sistema.
Proporción es un concepto abstracto, pero otra cosa son
las formas energéticas que la manifiestan. A diferencia
de la entropía, las formas de alto contenido de entropía,

las que desechamos al medio, ésas sí son concretas. La ba-
sura, la contaminación, los tóxicos y un largo etcétera, son
el producto primario de la actividad industrial humana.
Y no hablemos de las consecuencias del gasto militar y
de las guerras. ¿Por qué el desgaste entrópico no entra en
los cálculos y las previsiones de los políticos, administra-
dores, economistas y los consumidores? Sobre todo, ¿por
qué no se toma en cuenta el consumo estúpido? Es un
misterio. Ahora que la contaminación y la basura ya nos
están alcanzando, ahora que el calentamiento global si-
gue su curso irreversible y los desechos ya no se pueden
esconder, todo el mundo se pregunta qué es lo que falló.

Somos víctimas de un monumental autoengaño lla-
mado pomposamente “la conquista de la naturaleza”.
Nuestros héroes son los conquistadores. Somos procli-
ves a creer en los poderes de la fuerza bruta y la tecnolo-
gía: “Come what shall we find the way”. Todos pensamos
que el crecimiento económico mejora las condiciones de
vida en la Tierra. Y cuando la derecha, la izquierda y los
liberales del centro están de acuerdo, es muy difícil inter-
poner objeción alguna. La ideología del “progreso”, con-
cebido como una cruzada contra la naturaleza, encubre
la incapacidad de las élites políticas —tanto de las socie-
dades industrializadas como de las que están “en vías de
desarrollo”— de ejercer el buen juicio respecto de la su-
pervivencia de la sociedad como un todo. Esto es, de una
sociedad concebida a escala humana. Al ignorar campal-
mente el principio de la entropía —un condicionamien-
to elemental a la vista de todos—, las ciencias sociales han
creado conjeturas fantasiosas, por decir lo menos, teorías
que remiten la explicación del cambio social a factores que
poco o nada tienen que ver con la dinámica elemental
de la evolución. La complejidad nos es invisible, como la
entropía misma.

La ley de entropía se refiere a la naturaleza del tiempo,
el tiempo irreversible. El tiempo es energía: la energía que
nos queda para no consumir los recursos prematura-
mente, es decir, antes de desarrollar el conocimiento ne-
cesario para el siguiente nivel de supervivencia. Pero, ¿qué
es el siguiente nivel de supervivencia? Como Popper ha
señalado, el curso de los asuntos humanos depende del
futuro desarrollo del conocimiento, un conocimiento
inexistente todavía. Ahora bien, cualquiera que sea la na-

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

663



turaleza de ese conocimiento futuro, nada cambiará el
hecho de que son los principios de la termodinámica los
que acotan las posibilidades. La naturaleza irreversible de
los procesos energéticos indica que: 1) no se repetirá un
estado anterior, y 2) que la historia deja trazas que limi-
tan el número de estados posibles en el futuro.

A mi modo de ver el problema de las ciencias sociales es
el siguiente: en la medida en que los sistemas sociales in-
corporan más y más información, la descripción de estos
sistemas se hace más larga, complicada e idiosincrásica.
En las ciencias duras, debido al formalismo matemático,
sucede lo contrario, si exceptuamos las largas explica-
ciones verbales que acompañan las fórmulas concisas en
todo manual de física. En el marco de la discusión epis-
temológica acerca de la hipótesis de la selección-como-
auto-organización y de la conjetura sobre la evolución ba-
sada en ella, la teoría de la complejidad muestra una cierta
vocación unificadora. Paradigmas que previamente no
parecían tener relación alguna están siendo subsumidos
en una síntesis o una “ecología de ideas” inédita. En ella
confluyen elementos teóricos que no estuvieron dispo-
nibles en su conjunto sino hasta hace poco tiempo: el
principio de Lotka, la teoría de sistemas disipativos, la
teoría del control, la informática, las matemáticas no li-
neales, la teoría del caos, la energética social y la misma
epistemología evolucionista. Las ideas chocan entre sí co-
mo si fueran cúmulos de galaxias, se rechazan o se absor-
ben mutuamente en un proceso de selección recíproca.
La adaptación resultante consiste en que el conocimiento
se vuelve parte estructural no sólo de la imagen del uni-
verso, sino del universo mismo. La esperanza no está en
la fe en los milagros, sino en que nuestro conocimiento
pueda incorporarse a la realidad al construirla. “Porque,
si la presencia de la vida tiene importancia —sostiene Ni-
cholas Georgescu-Roegen (1996: 254)—, la vida debe te-
ner algún efecto sobre las leyes físicas”.

Referencias bibliográficas

Adams, Richard N., 1978, La red de la expansión humana.
Un ensayo sobre energía, estructuras disipativas, poder y
ciertos procesos mentales en la evolución de la sociedad hu-
mana, Ediciones de la Casa Chata, México.

——, 1982, Paradoxical Harvest, Cambridge University Press,
Cambridge.

——, 1983, Energía y estructura, Fondo de Cultura Econó-
mica, México [traducción de Energy and Structure: A
Theory of Social Power, University of Texas Press, Austin,
1975].

——, 2001, El octavo día, Universidad Autónoma Metro-
politana, México [traducción de The Eight Day. Social
Evolution as the Self-Organization of Energy, University
of Texas Press, Austin, 1988].

Bateson, Gregory, 1991, Pasos hacia una ecología de la men-
te, Planeta, Carlos Lohlé, Buenos Aires.

——, 1993, Espíritu y naturaleza, Amorrortu, Buenos Aires
[original en inglés, 1979].

Borges, Jorge Luis, 1980, Prosa completa, Bruguera, Barce-
lona.

Boulding, Kenneth E., 1968, Beyond Economics, University
of Michigan Press, Ann Arbor.

Boyd, Robert y Peter J. Richerson, 1985, Culture and the
Evolutionary Process, The University of Chicago Press,
Chicago.

Boyer, Pascal, 2001, The Evolutionary Origins of Religious
Thought, Basic Books, Londres.

Brockman, John (ed.), 1995, The Third Culture. Beyond the
Scientific Revolution, Simon & Schuster, Nueva York.

Cambel, Ali Bulend, 1993, Applied Chaos Theory. A Para-
digm for Complexity, Academic Press, Boston.

Chaisson, Eric J., 2001, Cosmic Evolution. The Rise of Com-
plexity in Nature, Harvard University Press, Cambridge.

Coveney, Peter y Roger Highfield , 1993, La flecha del tiem-
po, RBA, Barcelona.

Darwin, Charles, 1980 [1859], On the Origin of Species by
Means of Natural Selection, or the Preservation of Favored
Races in the Struggle for Life, John Murray, Londres.

Dennett, Daniel C., 1999, La peligrosa idea de Darwin, Ga-
laxia Gutenberg, Madrid.

Deutsch, David, 1999, La estructura de la realidad, Anagra-
ma, Barcelona.

Eddington, Arthur S., 1998,“La decadencia del determinis-
mo”, en Martín Gardner, Los grandes ensayos de la cien-
cia, Nueva Imagen, México.

Feynman, Richard, 1965, The Character of Physical Law,
MIT, Massachussets.

Friedman, Jonathan, 2005, “Marxismo, estructuralismo y
materialismo vulgar”, Bricolage, núm. 2, Universidad
Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, Departamento
de Antropología [traducción de “Marxism, Structura-
lism and Vulgar Materialism”, Man, núm. 9, 1974].

García B., Rolando, 1986, “Conceptos básicos para el estu-
dio de sistemas complejos”, en Enrique Leff (coord.),

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

4 67



Los problemas del conocimiento y la perspectiva ambien-
tal del desarrollo, Siglo XXI, México, pp. 22-44].

——, 2006, Sistemas complejos. Conceptos, método y funda-
mentación epistemológica de la investigación interdiscipli-
naria, Gedisa, Barcelona.

Geertz, Clifford, 1987 [1973], La interpretación de las cultu-
ras, Gedisa, Barcelona.

Georgescu-Roegen, Nicholas, 1977, “Energía y mitos eco-
nómicos”, El Trimestre Económico, XLII, vol. 4, núm.
168, México [traducción de “Energy and the Economic
Myths”, The Southern Economic Journal, vol. 41, núm. 3,
Chapel Hill, North Carolina, 1975].

——, 1996, La ley de la entropía y el proceso económico, Fun-
dación Argentaria, Madrid [traducción de The Entropy
Law and the Economic Process, Harvard University Press,
Harvard, 1971].

Giere, Ronald, 1999, Science Without Laws, University of
Chicago Press, Chicago.

Gould, Stephen Jay et al., 1987, “Darwinism and the Ex-
pansion of Evolutionary Theory”, Science, núm. 216.

Harris, Marvin, 1982 [1979], El materialismo cultural, Alian-
za Editorial, Madrid.

Hacyan, Shahen, 2004, Física y metafísica del espacio y el tiem-
po, Fondo de Cultura Económica, México.

Hamilton, H. J., 1977, “A Thermodinamic Theory of the
Origin and Hierarchical Evolution of Living Systems”,
Zygon, vol. 12, núm. 4, pp. 289-335.

Hawking, Stephen, 1988, Historia del tiempo, Grijalbo Mon-
dadori, Barcelona.

Hayles, N. Katherine, 2000 [1993], La evolución del caos. El
orden dentro del desorden en las ciencias contemporáneas,
Gedisa, Barcelona.

Leff, Enrique (coord.), 1981, Biosociología y articulación de las
ciencias, Universidad Nacional Autónoma de México, Mé-
xico.

Lotka, Alfred, 1925, Elements of Physical Biology, Dover,
Nueva York.

Lévi-Strauss, Claude, 1967, Antropología estructural, Paidós,
Buenos Aires.

Margulis, Lynn y Dorion Sagan, 1996, ¿Qué es la vida?, Tus-
quets, Barcelona.

Maturana, Humberto y Francisco Varela, 1997 [1973], De
máquinas y seres vivos. Autopoiesis, la organización de lo
vivo, Editorial Universitaria, Santiago de Chile.

May, Robert M., 1974, Stability and Complexity in Model
Ecosystems, Harward University Press, Cambridge.

Penrose, Roger, 2007 [2004], El camino a la realidad. Una
guía completa de las leyes del universo, Random House
Mondadori, México.

Planck, Max, 1978, Una autobiografía científica, Consejo Na-
cional para la Ciencia y la Tecnología, México (col. En-
sayos científicos).

Popper, Karl R., 1990, A World of Propensities, Thoemmes,
Bruselas.

Prigogine, Ilya, 1983, ¿Tan sólo una ilusión? Una exploración
del caos al orden, Tusquets, Barcelona.

—— e Isabelle Stengers, 1985, La nueva alianza, Alianza,
Madrid.

——, Peter M. Allen y Robert Herman, 1977, “Long Term
Trends and the Evolution of Complexity”, en Ervin Laszlo
y Judah Bierman (eds.), Goals in a Global Community.
The Original Background Papers for “Goals of Mankind”.
A Report to the Club of Rome, Pergamon Press, Nueva
York, pp. 1-63 [trad. en español en Tyrtania, 1999].

Ruiz, Rosaura y Francisco J. Ayala, 1998, El método en las
ciencias. Epistemología y darwinismo, Fondo de Cultura
Económica, México.

Steward, Ian, 1999, El segundo secreto de la vida, Crítica,
Barcelona.

Steward, Julian, 1954, Theory of Culture Change, Urbana,
Chicago.

Tyrtania, Leonardo, 1992,“Naturaleza y ecología de la men-
te. El binomio natura/cultura en la obra de Gregory Bate-
son”, en Teresa Kwiatkowska (comp.), Naturaleza y cul-
tura, Plaza y Valdés, México.

——, 1999, Termodinámica de la supervivencia para las
ciencias sociales, Universidad Autónoma Metropolitana,
México.

Viqueira, Juan Pedro, 2002, Encrucijadas chiapanecas, Tus-
quets, Colegio de México, México.

Wagensberg, Jorge, 1985, Ideas sobre la complejidad del mun-
do, Tusquets, Barcelona.

——, 2002, Si la naturaleza es la respuesta, ¿cuál era la pre-
gunta?, Tusquets, Barcelona.

Varela, Roberto, 2005, “Cultura y poder. Una visión antro-
pológica para el análisis de la cultura política”, Anthro-
pos, Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa,
México.

White, Leslie, 1964, La ciencia de la cultura, Paidós, Buenos
Aires.

Wiener, Norbert, 1948, Cibernetics, MIT, Massachussets [trad.
en español: Cibernética, Tusquets, Barcelona, 1985].

SABERES Y RAZONES Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

683




