
4 203

La siguiente reseña versa sobre tres
artículos relacionados con los

nuevos movimientos religiosos en
Argentina y las privaciones materiales
que supone “la pobreza”.

El primer artículo, de Pablo Semán,
titulado “El pentecostalismo y la reli-
giosidad de los sectores populares”,
hace referencia a la religiosidad popu-
lar de Emilia, quien perdió a su mari-
do a causa del alcoholismo. Aún sin
ser evangélica, Emilia ofreció a su ma-
rido (antes de morir éste) asistir a un
grupo evangélico como modo de cu-
ración de su enfermedad. En este sen-
tido, Semán sostiene “los evangelios
son, para Emilia, una variación proba-
blemente más interesante y efectiva de
alternativas religiosas, culturales y te-
rapéuticas que forman parte de su
universo cotidiano” (p. 156).

Villa L, donde vive Emilia, es un
barrio configurado en el segundo cor-
dón industrial del Gran Buenos Aires.
Conviven allí familias provenientes de
clases medias bajas y bajas con fami-
lias de inmigrantes limítrofes. En Ar-
gentina, si bien entre 70 y 75% de su

Movimientos religiosos 
y privaciones materiales

Maximiliano Korstanje

PABLO SEMÁN, 2000

“El pentecostalismo y la religiosidad de 
los sectores populares”
en Maristella Suampa, Desde abajo, Biblos, Buenos Aires, pp. 155-180.

MARÍA JULIA CAROZZI, 1993

“Tendencias en el estudio de los nuevos
movimientos religiosos”
Sociedad y Religión, vol. 10, núm. 11, pp. 3-23.

ALEJANDRO FRIGERIO, 1999

“El futuro de las religiones mágicas 
en Latinoamérica”
Ciencias Sociales y Religión, año 1, núm. 1, pp. 51-88.

Religious Movements and Material Deprivations

MAXIMILIANO KORSTANJE: Universidad de Palermo, Argentina.
maxikorstanje@hotmail.com

Desacatos, núm. 28, septiembre-diciembre 2008, pp. 203-206.

 



RESEÑAS Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

2043

población se define como católica,
el pentecostalismo aúna en sus filas
aproximadamente a 20% del total de
la población. Semán cuestiona lo que
el paradigma católico construirá a
partir de la construcción del mundo
cotidiano de Emilia y su vínculo con
la religiosidad.

El pentecostalismo ofrece (entre
otras cosas) la posibilidad de que la
divinidad intervenga directamente en
la vida de los fieles. La hipótesis inicial

del autor lleva a suponer que los esta-
dos de privación en ciertos sectores y
contexto persiguen ofertas religiosas
específicas. En otros términos: “el cre-
cimiento del pentecostalismo puede
explicarse por la capacidad que tienen
estos grupos de movilizar y combinar
los supuestos culturales pre-existentes
de los grupos afectados por diversas
formas de pobreza” (p. 158).

Este último punto es retomado
también por María Julia Carozzi,

quien en su trabajo llamado “Tenden-
cias en el estudio de los nuevos movi-
mientos religiosos en América” se pro-
pone realizar una revisión sintética de
los hallazgos teóricos y metodológicos
realizados bajo la redefinición concep-
tual de Iglesia y secta, los procesos de
conversión religiosa y la relación entre
el surgimiento de los nuevos movi-
mientos con la pobreza. A diferencia
de Semán, el abordaje de Carozzi es
puramente teórico. En la primera
parte de su trabajo, la autora explica el
cambio acaecido por parte de un gran
número de investigadores respecto al
estudio de las sectas, como elemento
analítico, en contraposición con la
Iglesia.

A partir de la década de 1960 se
propuso la idea de que tanto secta co-
mo Iglesia sean clasificaciones aplica-
bles a cualquier grupo religioso en
relación con el grado de tensión exis-
tente entre el grupo y el ambiente so-
ciocultural. De esta forma, las Iglesias
se convertían en cuerpos “homogé-
neos” con un escaso nivel de tensión
mientras que las sectas (derivadas de
los cismas) encarnaban una elevada
tensión inter e intragrupal (p. 5).

Obviamente, años después ciertos
elementos empíricos cuestionaron este
supuesto. En efecto, no todos los gru-
pos eclesiásticos demuestran equilibrio
institucional, como tampoco todas las
sectas adquieren posturas hostiles en
las comunidades en las que se encuen-
tran insertas.

Con respecto a su sistema de con-
versión, Carozzi explica que el surgi-
miento de los estudios focalizados en
el tema de la conversión obedece a dos
factores principales: la influencia de

San Miguel de Tucumán, Argentina.

D
ie

go
 G

iu
di

ce



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008 Desacatos RESEÑAS

4 205

los medios masivos de comunicación
por un supuesto “lavado de cerebro”
para provocar una conversión forzada
y la persistencia en suponer que la se-
cularización impone a la gente nuevas
formas de “idolatría”.

Finalmente, el tratamiento de Ca-
rozzi con respecto a la pobreza apunta
al hecho de que el surgimiento de
ciertos movimientos religiosos reafir-
marían la autoestima del “pobre”. La
abstención de ciertas riquezas mate-
riales como símbolo de “humildad”
espiritual garantizaría en el “otro
mundo” un mejor pasar (p. 15). En
este caso, se da una inversión en cuan-
to a la valoración similar a la postura
weberiana sobre el surgimiento del
cristianismo1.

Al respecto, Carozzi enfatiza que
“los estudios sobre nuevos movimien-
tos religiosos en América Latina po-
nen de manifiesto cómo los nuevos
movimientos religiosos constituyen a
menudo estrategias de supervivencia
en familias pobres, proporcionando
medios mágicos para el acceso a ma-
yores recursos en momentos en que la
movilización política pierde vigencia
[…]. El hecho de que sean los pobres
quienes mayoritariamente adhieran a
estos movimientos, no parece implicar
necesariamente que la pobreza y las
estrategias para sobrevivir en ella sean
la causa universal de su florecimiento”
(p. 19).

Acorde con lo expuesto, la autora
hace un llamamiento a la contrasta-
ción de las teorías contra estudios de
campo empíricos que relacionen va-

riables socioeconómicas con arreglo a
la pobreza y la afiliación religiosa.

El último de los abordajes corres-
ponde al profesor Alejandro Frigerio
en su artículo titulado “El futuro de
las religiones mágicas en Latinoamé-
rica”. El autor reflexiona sobre el com-
ponente mágico dentro de los nuevos
movimientos religiosos latinoameri-
canos, utilizando como marco teórico
la propuesta estadounidense de Stark
y Bainbridge de los compensadores es-
pecíficos2.

Frigerio argumenta que, en primera
instancia, los grupos religiosos tienen
una importante oferta de servicios
mágicos como respuesta a las priva-
ciones cotidianas; segundo, que ese
encuentro entre oferta y demanda evo-
luciona temporalmente en concordan-
cia con el juego de los “actores” que
intervienen. Más específicamente, los
diferentes movimientos (oferta) traba-
jan las etapas de acercamiento con los
potenciales fieles por medio del diag-
nóstico, en el cual sobresaltan atribu-
ciones de culpabilidad, soluciones
para el problema planteado y vocabu-
larios de motivos para explicar y justi-
ficar las circunstancias contextuales
que lo han llevado a la situación en la
que vive (p. 53).

Frigerio supone que la teoría sobre
los compensadores específicos explica
la creación y posterior mantenimiento
del vínculo entre el fiel y su comuni-
dad religiosa. La idea central de este
marco es que “los hombres buscan lo
que perciben que son recompensas, y

evitan lo que perciben que son costos”
(p. 54). Estas recompensas, en oca-
siones y por diversos aspectos, no
pueden ser alcanzadas. Surgen, en-
tonces, ciertos compensadores (creen-
cias) que justifican esa limitación (por
lo general en un futuro). Explica Fri-
gerio: “la noción de compensador es 
la clave para su teoría de la religión,
y se halla en la base de su distinción
entre magia y religión” (p. 54). Depen-
diendo de la posición que tomen los
compensadores, éstos pueden ir desde
lo general (abstracto) hacia lo específi-
co (concreto). En otras palabras, la
promesa de una mejor vida en el otro
mundo se convierte en un compensa-
dor general, mientras que la adquisi-
ción de un mejor sueldo en el trabajo
se refiere a un compensador específico.

Con ciertas discrepancias con res-
pecto a Stark y Bainbridge, Frigerio
señala (correctamente) que no necesa-
riamente las ofertas de magia y religión
deben ser concebidas en forma sepa-
rada en la relación fiel/creencia, como
tampoco que los compensadores espe-
cíficos sean de fácil refutación (como
presuponen Stark y Bainbridge). Aún
dentro de la magia existen diversos
mecanismos que poseen dinámicas
autovalidantes con respecto al mundo
cotidiano de las negociaciones que de
él se derivan. Esta observación, sostie-
ne Frigerio, se apoya en su experiencia
de campo con practicantes de Um-
banda a lo largo de seis años en la ciu-
dad de Buenos Aires.

Las estadísticas sugieren que la tran-
sitoriedad por la cual pasan las perso-
nas que van a un templo umbanda es
alta. De 150 consultados, 75% había
asistido al mismo templo durante un

1 Max Weber, Sociología de la religión, Pléya-
de, Buenos Aires, 1978.

2 Rodney Stark y William Bainbridge, The
Future of Religion, University of California
Press, Berkeley, 1985.

 



RESEÑAS Desacatos SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

año, 52% por menos de seis meses, y
casi un tercio menos de un mes. El 
autor esboza aquí una relación analíti-
ca-conceptual muy interesante: cuan-
do los compensadores específicos no
son cumplidos en forma recurrente
desvinculan al fiel de su comunidad.
En esta etapa impera el elemento má-
gico que, sin embargo, se convierte en
religioso en el momento en que el fiel
pasa de ser un mero receptor de los 
favores “divinos” a un intermediario 
o proveedor de compensadores espe-
cíficos.

Aunque Frigerio no lo mencione
expresamente, este proceso compren-
de dos etapas bien distintas: una de
recepción de los favores divinos y otra
de conversión o devoción del fiel con
respecto a esa divinidad. En el caso de
Umbanda, esto explicaría que muchos
fieles pasen de templo en templo, em-
pero, sin cambiar de afiliación reli-
giosa. El autor sostiene (entonces):
“obviamente estoy brindando una ver-
sión algo simplificada de un proceso
complejo, y variante en cada caso. Sin
embargo, una de las constantes en la
vida de los umbandistas/batuqueros
que observé a lo largo de muchos años
de trabajo de campo es la relación
entre sus problemas cotidianos y la
promesa de resolución mediante ini-
ciaciones con la dinámica de sus ca-
rreras religiosas” (p. 66).

En el caso del pentecostalismo la
oferta de compensadores específicos
cumple un papel muy similar al ya
descrito. El énfasis de esta clase de
movimiento se centra en un mejo-
ramiento en esta vida (compensador
específico). Esto, si bien resulta atrac-
tivo para ciertos sectores de la socie-

dad que recién se inician, para los
miembros ya activos la tendencia es
avocarse a la santificación (compen-
sador general) (p. 68).

En el caso de la Iglesia del Pasto 
Giménez, “los temas enfatizados en los
mensajes dirigidos a los inconversos
son algo diferentes a los que el pastor
dirige a quienes ya se han convertido”
(p. 69). Así, “se establece un nuevo
acuerdo […] entre el individuo, Jesús
y su Iglesia. Apelando a este nuevo
pacto, el individuo reconoce que no
recibió las bendiciones por su culpa,
aumenta su compromiso con el grupo
religioso y se pone en marcha un nue-
vo ciclo de ofrecimiento de compen-
sadores específicos” (p. 71). En este
sentido (y en similitud con Carozzi),
el trabajo de Frigerio apunta a probar
que los individuos se presentan ante
las diferentes religiones con demandas
insatisfechas. Estas demandas obede-
cen a problemas puntuales que deben
ser solucionados (compensadores
específicos). Luego, una vez soluciona-
dos, los fieles deben contribuir “a
construir el efecto mágico” por medio
de diversos mecanismos como son la
devoción, la santificación o la abne-
gación personal a la “causa” (p. 77).

Puntualmente, el aporte del profe-
sor Frigerio no sólo se aplica para los
movimientos religiosos, sino también
para ciertos aspectos más generales,
como los movimientos nacionalistas,
en los cuales la autoridad esté legiti-
mada por un orden carismático3.

Movidos por limitaciones materia-
les que pueden haber sido provocadas
por crisis económico-financieras o de-
rrumbamiento de instituciones políti-
cas, los nacionalismos han actuado
como compensadores específicos du-
rante un lapso temporal. Una vez
concretados sus objetivos, han con-
tribuido a conformar un orden sagra-
do (mítico) que exacerba ciertos ele-
mentos culturales (etnocentrismo)
con respecto a otros pueblos. La devo-
ción que exige este tipo de causas
“nacionales” se convierte en compen-
sador general y, de esta forma, el pro-
blema de doña Emilia, puntual y espe-
cífico, pasa a convertirse, una vez
resuelto, en una “causa nacional” san-
tificada por una identidad endo-gru-
pal muy elevada y en ocasiones imper-
meable4.

“El poder político nunca está com-
pletamente desacralizado en las socie-
dades”, argumentaba George Balandier
preocupado por el tema. En efecto,
continuaba, “y en el caso de las socie-
dades denominadas tradicionales, la
relación con lo sagrado se impone con
cierta evidencia. Discreto o aparente,
lo sagrado está siempre presente en el
interior del poder”5.

Noviembre 2007

2063

3 Weber, op. cit.; Meredith Mcguire, “Defining
Religión”, en Religión: The Social Context,
Wadsworth, Washington, 1997, pp. 8-20; Nor-
bert Elías, La civilización de los padres y otros 

ensayos, Norma, Bogotá, 1998; Mathew
Evans, “The Sacred: Differentiating, Clarify-
ing and Extending Concepts”, Review of
Religious Research, vol. 45, núm. 1, Young
University, Brigham, 2003, pp. 32-47; Geor-
ge Balandier, Antropología política, Ediciones
del Sol, Buenos Aires, 2004; Clifford Geertz,
La interpretación de las culturas, Gedisa,
Buenos Aires, 2005.
4 Mircea Eliade, Mito y realidad, Guadarra-
ma, Madrid, 1968.
5 Balandier, op. cit.




