Movimientos religiosos
y privaciones materiales

Maximiliano Korstanje

PABLO SEMAN, 2000
“El pentecostalismo y la religiosidad de
los sectores populares”

en Maristella Suampa, Desde abajo, Biblos, Buenos Aires, pp. 155-180.

MARIA ]ULIA CAROZZI, 1993
“Tendencias en el estudio de los nuevos
movimientos religiosos”

Sociedad y Religion, vol. 10, num. 11, pp. 3-23.

ALEJANDRO FRIGERIO, 1999
“El futuro de las religiones magicas
en Latinoamérica”

Ciencias Sociales y Religion, afio 1, nim. 1, pp. 51-88.

Religious Movements and Material Deprivations

MAXIMILIANO KORSTANJE: Universidad de Palermo, Argentina.
maxikorstanje@hotmail.com

Desacatos, nam. 28, septiembre-diciembre 2008, pp. 203-206.

L a siguiente resefa versa sobre tres
articulos relacionados con los
nuevos movimientos religiosos en
Argentina y las privaciones materiales
que supone “la pobreza”.

El primer articulo, de Pablo Seman,
titulado “El pentecostalismo y la reli-
giosidad de los sectores populares”,
hace referencia a la religiosidad popu-
lar de Emilia, quien perdi6 a su mari-
do a causa del alcoholismo. Atn sin
ser evangélica, Emilia ofrecié a su ma-
rido (antes de morir éste) asistir a un
grupo evangélico como modo de cu-
racion de su enfermedad. En este sen-
tido, Semdn sostiene “los evangelios
son, para Emilia, una variacién proba-
blemente mds interesante y efectiva de
alternativas religiosas, culturales y te-
rapéuticas que forman parte de su
universo cotidiano” (p. 156).

Villa L, donde vive Emilia, es un
barrio configurado en el segundo cor-
don industrial del Gran Buenos Aires.
Conviven alli familias provenientes de
clases medias bajas y bajas con fami-
lias de inmigrantes limitrofes. En Ar-
gentina, si bien entre 70 y 75% de su

203



Diego Giudice

RESENAS

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

San Miguel de Tucuman, Argentina.

poblacion se define como catélica,

el pentecostalismo atina en sus filas
aproximadamente a 20% del total de
la poblacién. Seman cuestiona lo que
el paradigma catélico construird a
partir de la construccion del mundo
cotidiano de Emilia y su vinculo con
la religiosidad.

El pentecostalismo ofrece (entre
otras cosas) la posibilidad de que la
divinidad intervenga directamente en
la vida de los fieles. La hip6tesis inicial

del autor lleva a suponer que los esta-
dos de privacion en ciertos sectores y
contexto persiguen ofertas religiosas
especificas. En otros términos: “el cre-
cimiento del pentecostalismo puede
explicarse por la capacidad que tienen
estos grupos de movilizar y combinar
los supuestos culturales pre-existentes
de los grupos afectados por diversas
formas de pobreza” (p. 158).

Este ultimo punto es retomado
también por Marfa Julia Carozzi,

quien en su trabajo llamado “Tenden-
cias en el estudio de los nuevos movi-
mientos religiosos en América” se pro-
pone realizar una revision sintética de
los hallazgos tedricos y metodologicos
realizados bajo la redefinicion concep-
tual de Iglesia y secta, los procesos de
conversion religiosa y la relacion entre
el surgimiento de los nuevos movi-
mientos con la pobreza. A diferencia
de Semén, el abordaje de Carozzi es
puramente tedrico. En la primera
parte de su trabajo, la autora explica el
cambio acaecido por parte de un gran
numero de investigadores respecto al
estudio de las sectas, como elemento
analitico, en contraposicion con la
Iglesia.

A partir de la década de 1960 se
propuso la idea de que tanto secta co-
mo Iglesia sean clasificaciones aplica-
bles a cualquier grupo religioso en
relacion con el grado de tension exis-
tente entre el grupo y el ambiente so-
ciocultural. De esta forma, las Iglesias
se convertian en cuerpos “homogé-
neos” con un escaso nivel de tension
mientras que las sectas (derivadas de
los cismas) encarnaban una elevada
tension inter e intragrupal (p. 5).

Obviamente, anos después ciertos
elementos empiricos cuestionaron este
supuesto. En efecto, no todos los gru-
pos eclesidsticos demuestran equilibrio
institucional, como tampoco todas las
sectas adquieren posturas hostiles en
las comunidades en las que se encuen-
tran insertas.

Con respecto a su sistema de con-
version, Carozzi explica que el surgi-
miento de los estudios focalizados en
el tema de la conversién obedece a dos
factores principales: la influencia de



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

Desacatos

los medios masivos de comunicacion
por un supuesto “lavado de cerebro”
para provocar una conversion forzada
y la persistencia en suponer que la se-
cularizacion impone a la gente nuevas
formas de “idolatria”.

Finalmente, el tratamiento de Ca-
rozzi con respecto a la pobreza apunta
al hecho de que el surgimiento de
ciertos movimientos religiosos reafir-
marfan la autoestima del “pobre”. La
abstencion de ciertas riquezas mate-
riales como simbolo de “humildad”
espiritual garantizaria en el “otro
mundo” un mejor pasar (p. 15). En
este caso, se da una inversion en cuan-
to a la valoracion similar a la postura
weberiana sobre el surgimiento del
cristianismo!.

Al respecto, Carozzi enfatiza que
“los estudios sobre nuevos movimien-
tos religiosos en América Latina po-
nen de manifiesto como los nuevos
movimientos religiosos constituyen a
menudo estrategias de supervivencia
en familias pobres, proporcionando
medios magicos para el acceso a ma-
yores recursos en momentos en que la
movilizacién politica pierde vigencia
[...]. El hecho de que sean los pobres
quienes mayoritariamente adhieran a
estos movimientos, no parece implicar
necesariamente que la pobreza y las
estrategias para sobrevivir en ella sean
la causa universal de su florecimiento”
(p-19).

Acorde con lo expuesto, la autora
hace un llamamiento a la contrasta-
cion de las teorfas contra estudios de
campo empiricos que relacionen va-

1 Max Weber, Sociologia de la religién, Pléya-
de, Buenos Aires, 1978.

riables socioecondmicas con arreglo a
la pobreza y la afiliacién religiosa.

El dltimo de los abordajes corres-
ponde al profesor Alejandro Frigerio
en su articulo titulado “El futuro de
las religiones mégicas en Latinoamé-
rica”. El autor reflexiona sobre el com-
ponente méagico dentro de los nuevos
movimientos religiosos latinoameri-
canos, utilizando como marco tedrico
la propuesta estadounidense de Stark
y Bainbridge de los compensadores es-
pecificos?.

Frigerio argumenta que, en primera
instancia, los grupos religiosos tienen
una importante oferta de servicios
magicos como respuesta a las priva-
clones cotidianas; segundo, que ese
encuentro entre oferta y demanda evo-
luciona temporalmente en concordan-
cia con el juego de los “actores” que
intervienen. Mas especificamente, los
diferentes movimientos (oferta) traba-
jan las etapas de acercamiento con los
potenciales fieles por medio del diag-
ndstico, en el cual sobresaltan atribu-
ciones de culpabilidad, soluciones
para el problema planteado y vocabu-
larios de motivos para explicar y justi-
ficar las circunstancias contextuales
que lo han llevado a la situacién en la
que vive (p. 53).

Frigerio supone que la teorfa sobre
los compensadores especificos explica
la creacién y posterior mantenimiento
del vinculo entre el fiel y su comuni-
dad religiosa. La idea central de este
marco es que “los hombres buscan lo
que perciben que son recompensas, y

2 Rodney Stark y William Bainbridge, The
Future of Religion, University of California
Press, Berkeley, 1985.

evitan lo que perciben que son costos”
(p. 54). Estas recompensas, en oca-
siones y por diversos aspectos, no
pueden ser alcanzadas. Surgen, en-
tonces, ciertos compensadores (creen-
cias) que justifican esa limitacién (por
lo general en un futuro). Explica Fri-
gerio: “la nocién de compensador es
la clave para su teorfa de la religion,

y se halla en la base de su distincién
entre magia y religion” (p. 54). Depen-
diendo de la posicion que tomen los
compensadores, éstos pueden ir desde
lo general (abstracto) hacia lo especifi-
co (concreto). En otras palabras, la
promesa de una mejor vida en el otro
mundo se convierte en un compensa-
dor general, mientras que la adquisi-
cion de un mejor sueldo en el trabajo
se refiere a un compensador especifico.

Con ciertas discrepancias con res-
pecto a Stark y Bainbridge, Frigerio
sefala (correctamente) que no necesa-
riamente las ofertas de magia y religion
deben ser concebidas en forma sepa-
rada en la relacion fiel/creencia, como
tampoco que los compensadores espe-
cificos sean de fécil refutacion (como
presuponen Stark y Bainbridge). Atn
dentro de la magia existen diversos
mecanismos que poseen dindmicas
autovalidantes con respecto al mundo
cotidiano de las negociaciones que de
él se derivan. Esta observacion, sostie-
ne Frigerio, se apoya en su experiencia
de campo con practicantes de Um-
banda a lo largo de seis anos en la ciu-
dad de Buenos Alires.

Las estadisticas sugieren que la tran-
sitoriedad por la cual pasan las perso-
nas que van a un templo umbanda es
alta. De 150 consultados, 75% habia
asistido al mismo templo durante un

> 205



206 4

RESENAS

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2008

afo, 52% por menos de seis meses, y
casi un tercio menos de un mes. El
autor esboza aqui una relacién analiti-
ca-conceptual muy interesante: cuan-
do los compensadores especificos no
son cumplidos en forma recurrente
desvinculan al fiel de su comunidad.
En esta etapa impera el elemento mé-
gico que, sin embargo, se convierte en
religioso en el momento en que el fiel
pasa de ser un mero receptor de los
favores “divinos” a un intermediario
o proveedor de compensadores espe-
cificos.

Aunque Frigerio no lo mencione
expresamente, este proceso compren-
de dos etapas bien distintas: una de
recepcion de los favores divinos y otra
de conversion o devocion del fiel con
respecto a esa divinidad. En el caso de
Umbanda, esto explicaria que muchos
fieles pasen de templo en templo, em-
pero, sin cambiar de afiliacion reli-
giosa. El autor sostiene (entonces):
“obviamente estoy brindando una ver-
sién algo simplificada de un proceso
complejo, y variante en cada caso. Sin
embargo, una de las constantes en la
vida de los umbandistas/batuqueros
que observé a lo largo de muchos afios
de trabajo de campo es la relacion
entre sus problemas cotidianos y la
promesa de resolucion mediante ini-
ciaciones con la dindmica de sus ca-
rreras religiosas” (p. 66).

En el caso del pentecostalismo la
oferta de compensadores especificos
cumple un papel muy similar al ya
descrito. El énfasis de esta clase de
movimiento se centra en un mejo-
ramiento en esta vida (compensador
especifico). Esto, si bien resulta atrac-
tivo para ciertos sectores de la socie-

dad que recién se inician, para los
miembros ya activos la tendencia es
avocarse a la santificacion (compen-
sador general) (p. 68).

En el caso de la Iglesia del Pasto
Giménez, “los temas enfatizados en los
mensajes dirigidos a los inconversos
son algo diferentes a los que el pastor
dirige a quienes ya se han convertido”
(p- 69). Asi, “se establece un nuevo
acuerdo [...] entre el individuo, Jesus
y su Iglesia. Apelando a este nuevo
pacto, el individuo reconoce que no
recibi6 las bendiciones por su culpa,
aumenta su compromiso con el grupo
religioso y se pone en marcha un nue-
vo ciclo de ofrecimiento de compen-
sadores especificos” (p. 71). En este
sentido (y en similitud con Carozzi),
el trabajo de Frigerio apunta a probar
que los individuos se presentan ante
las diferentes religiones con demandas
insatisfechas. Estas demandas obede-
cen a problemas puntuales que deben
ser solucionados (compensadores
especificos). Luego, una vez soluciona-
dos, los fieles deben contribuir “a
construir el efecto magico” por medio
de diversos mecanismos como son la
devocion, la santificacion o la abne-
gacion personal a la “causa” (p. 77).

Puntualmente, el aporte del profe-
sor Frigerio no solo se aplica para los
movimientos religiosos, sino también
para ciertos aspectos més generales,
como los movimientos nacionalistas,
en los cuales la autoridad esté legiti-
mada por un orden carismatico’.

3 Weber, op. cit.; Meredith Mcguire, “Defining
Religion”, en Religién: The Social Context,

Wadsworth, Washington, 1997, pp. 8-20; Nor-
bert Elias, La civilizacion de los padres y otros

Movidos por limitaciones materia-
les que pueden haber sido provocadas
por crisis econdmico-financieras o de-
rrumbamiento de instituciones politi-
cas, los nacionalismos han actuado
como compensadores especificos du-
rante un lapso temporal. Una vez
concretados sus objetivos, han con-
tribuido a conformar un orden sagra-
do (mitico) que exacerba ciertos ele-
mentos culturales (etnocentrismo)
con respecto a otros pueblos. La devo-
cion que exige este tipo de causas
“nacionales” se convierte en compen-
sador general y, de esta forma, el pro-
blema de dona Emilia, puntual y espe-
cifico, pasa a convertirse, una vez
resuelto, en una “causa nacional” san-
tificada por una identidad endo-gru-
pal muy elevada y en ocasiones imper-
meable?.

“El poder politico nunca estd com-
pletamente desacralizado en las socie-
dades”, argumentaba George Balandier
preocupado por el tema. En efecto,
continuaba, “y en el caso de las socie-
dades denominadas tradicionales, la
relacion con lo sagrado se impone con
clerta evidencia. Discreto o aparente,
lo sagrado estd siempre presente en el
interior del poder”.

Noviembre 2007

ensayos, Norma, Bogotd, 1998; Mathew
Evans, “The Sacred: Differentiating, Clarify-
ing and Extending Concepts”, Review of
Religious Research, vol. 45, nam. 1, Young
University, Brigham, 2003, pp. 32-47; Geor-
ge Balandier, Antropologia politica, Ediciones
del Sol, Buenos Aires, 2004; Clifford Geertz,
La interpretacion de las culturas, Gedisa,
Buenos Aires, 2005.

4 Mircea Eliade, Mito y realidad, Guadarra-
ma, Madrid, 1968.

> Balandier, op. cit.





