
C omo ilustra la colección de artículos que inte-
gra este número especial de Desacatos, duran-
te la última década el estudio de manuscritos

pictográficos mixtecos de los periodos prehispánico y co-
lonial temprano se ha convertido en un importante cam-
po de estudios. Sobre la base de las obras pioneras de Al-
fonso Caso y la primera generación de especialistas en
códices —la cual incluye a Mary Elizabeth Smith, Maar-
ten Jansen, John Pohl, Bruce Byland y Nancy Troike—
han aparecido jóvenes académicos que aportan impor-
tantes adelantos para la comprensión de la escritura
pictográfica mixteca. La presente colección incluye artícu-
los de Oudijk, Hermann, Rodríguez y Doesburg, quienes
ejemplifican los aportes de esta nueva generación. Lind
nos muestra cómo la investigación sobre la escritura pic-
tográfica indígena, así como los estudios de documentos
coloniales en español, amplían nuestra comprensión de
la arqueología posclásica de la región mixteca. El estudio

de los códices mixtecos y los documentos pictográficos del
periodo colonial temprano, aunado a los trabajos sobre
textos oaxaqueños antiguos (p. e., Urcid, 2001), nos pro-
porciona una comprensión histórica que empieza a ri-
valizar con la que brinda la mayormente difundida y ce-
lebrada investigación sobre la epigrafía maya de las tierras
bajas. Centraré el presente comentario en la metodolo-
gía empleada para interpretar la escritura pictográfica
mixteca. Como arqueólogo también deseo considerar las
implicaciones de los avances recientes en la compren-
sión de la escritura mixteca para el desarrollo de un en-
foque conjuntivo del pasado prehispánico que integre a
la arqueología, la epigrafía, la iconografía, la etnohisto-
ria y la etnografía.

A pesar de que Oudijk enfatiza excesivamente las di-
ferencias entre las diversas tradiciones intelectuales que
define, concuerdo en que las discusiones sobre metodo-
logía más evidentes y claras son las que ofrecen los miem-

Critical Considerations in the Study of Mixtec Pictographic Writing

ARTHUR A. JOYCE: Universidad de Colorado, Boulder, Estados Unidos.
arthur.joyce@colorado.edu

Traducción: Tonatiuh Soley

* Agradezco a Manuel Hermann la invitación para participar en este número especial de Desacatos. Asimismo, agradezco 
a Michael Swanton y Byron Hamann sus comentarios a este artículo.

Desacatos, núm. 27, mayo-agosto 2008, pp. 139-146.

4 139

COMENTARIO

Reflexiones críticas sobre el estudio 
de la escritura pictográfica en México*

Arthur A. Joyce

 



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

bros de la escuela holandesa (p. e., Jansen, 1988; Does-
burg, 2001: 29-34). Como sostiene Oudijk, el método
etno-iconológico de dicha escuela implica el análisis de
textos pictográficos como complejos de signos relacio-
nados, la determinación del tema general (p. e., primor-
dialmente religioso versus histórico) y el origen geográ-
fico del documento, el uso de analogías para interpretar
la imaginería textual, así como la evaluación de un docu-
mento tomando en cuenta su entorno histórico y políti-
co más amplio. Oudijk describe claramente cómo las ana-
logías son fundamentales para interpretar la escritura
pictográfica mixteca. El uso de fuentes etnohistóricas y
etnográficas como analogías para interpretar la imagine-
ría de los manuscritos pictográficos mixtecos se remon-
ta al innovador trabajo de Caso, como lo muestra su uso
del Mapa de Teozacualco para determinar que los códices
son documentos mixtecos prehispánicos. Las fuentes de
analogías incluyen documentos pictográficos coloniales
con glosas en español, mixteco y otras lenguas indígenas
—particularmente náhuatl—, así como textos alfabéti-
cos de autores indígenas y españoles. Recientemente la
investigación etnográfica sobre comunidades mixtecas
contemporáneas ha adquirido importancia como una
fuente de analogías por medio de las cuales se pueden
comprender documentos prehispánicos y coloniales tem-
pranos (p. e., Geurds, 2007; Jansen, 1982; Jansen y Pérez
Jiménez, 2005, 2007; Loo, 1987; Monaghan, 1990). Estas
fuentes representan un medio para proporcionar signi-
ficado a los textos antiguos con base en la suposición de
que existen continuidades históricas entre las prácticas
e imaginerías más recientes —generalmente mejor com-
prendidas— y aquellas representadas en los textos pic-
tográficos.

Los artículos que conforman la presente colección de-
muestran la importancia de las analogías para la interpre-
tación de la escritura pictográfica mixteca. Por ejemplo,
Sebastián van Doesburg utiliza documentos alfabéticos y
mapas indígenas y españoles del periodo comprendido
entre finales de los siglos XVII y XVIII, junto con estudios
de geografía y topónimos modernos para deducir que el
Lienzo de San Vicente el Palmar se originó en el cacicaz-
go de Ihualtepec, en la Mixteca Baja Occidental. La iden-
tificación del lugar de origen del lienzo permite que sea

mejor contextualizado históricamente, al mostrar que re-
presenta recursos valiosos controlados por los gobernan-
tes del cacicazgo, tales como la sal. Doesburg concluye que
el documento puede haber sido hecho como parte de un
acuerdo entre gobernantes durante los inicios de la Co-
lonia. La comprensión más amplia del Lienzo de San Vi-
cente el Palmar también permite reinterpretar otros ma-
nuscritos de principios de la Colonia en la Mixteca Baja
Occidental. La aportación de Doesburg es importante
porque los estudios sobre manuscritos pictográficos de
la Mixteca Baja se encuentran en su infancia y su traba-
jo nos permite comprender aspectos importantes de la
política, la economía y la geografía indígena durante los
inicios de la Colonia.

El artículo de Laura Rodríguez Cano también se enfo-
ca al estudio de la escritura pictográfica de la Mixteca Ba-
ja al abordar la lista de los 20 nombres de los días en el
calendario ritual de 260 días. A pesar de que los logogra-
mas de los 20 nombres son muy conocidos gracias a los
estudios de los códices y pueden relacionarse con el ca-
lendario ritual utilizado a lo largo de Mesoamérica, la
vinculación entre los logogramas y el mixteco hablado
resulta más difícil. Como explica Rodríguez, el dicciona-
rio de Fray Francisco de Alvarado de 1593 incluye muy
pocas palabras para los nombres de los días.

Rodríguez y otros investigadores, en vez de Alvarado,
emplean documentos coloniales tempranos con glosas
alfabéticas en mixteco —especialmente lienzos y ma-
pas— como una suerte de Piedra Rosetta para determi-
nar cómo se llamaban los nombres de los días y la relación
entre el mixteco escrito y hablado. Rodríguez examina
los documentos importantes de la Mixteca Baja y apor-
ta nuevas investigaciones sobre el Lienzo de San Vicente
el Palmar. Nuevamente, documentos coloniales tempra-
nos con escritura pictográfica y alfabética proporcionan
la analogía clave por medio de la cual se pueden inferir for-
mas del lenguaje prehispánico. El presupuesto primordial
necesario para justificar el uso de esta analogía —que la
continuidad de los logogramas entre los periodos prehis-
pánico tardío y colonial temprano implica una continui-
dad lingüística— está bien fundamentado. Sin embargo,
el análisis de la autora muestra considerables variaciones
en las glosas alfabéticas para los nombres particulares de

1403



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

los días, posiblemente debido a la forma en que se regis-
tró alfabéticamente el mixteco hablado, o como resulta-
do de la variabilidad dialectal. Su cuidadoso examen de di-
chas variaciones fortalece los argumentos concernientes
a la forma hablada de los nombres de los días en mixteco.

De manera similar, para el estudio de los bultos sa-
grados en la religión mixteca prehispánica, Manuel Her-
mann Lejarazu emplea analogías clave extraídas de docu-
mentos coloniales. Hermann se apoya en descripciones
de principios de la Colonia —en mixteco y español— de
las formas, contenidos, simbolismo y usos de los bultos
sagrados, junto con datos comparativos de otras partes
de Mesoamérica. Su investigación ensancha el panora-
ma de la variabilidad en la naturaleza y usos de los bul-
tos sagrados, así como su significado más amplio en la
religión mixteca.

Hermann argumenta que el bulto sagrado era una pie-
za central de las creencias y prácticas religiosas mixtecas

(véase también Jansen, 1982: 318-325; Nowotny, 1961;
Olivier, 1995; Pohl, 1994: 23-32; Stenzel, 1969). La mayo-
ría de los investigadores se centra en los bultos sagrados
como símbolos del linaje de los gobernantes y su uso en
rituales para contactar antepasados y deidades por medio
de ofrendas y sacrificios. Como sostiene Hermann, los
bultos desempeñaban un papel importante en las cere-
monias concernientes a la fundación de nuevos centros
políticos, el ascenso de los gobernantes y la guerra. Sin
embargo, Hermann muestra que existió una mayor di-
versidad de bultos sagrados de la que se reconocía con
anterioridad, y que se empleaban en una variedad de ce-
remonias en las que participaban distintos sectores, tan-
to nobles como plebeyos. Por ejemplo, el autor sostiene
persuasivamente que en la Mixteca las imágenes de seres
divinos conocidos como ñuhu, relacionadas con las re-
presentaciones de algunos bultos en los códices, son más
que referentes genéricos de las propiedades sagradas de

4 141

Códice Viena, 34.

 



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

los bultos, como sugiere Jansen (1982: 322). Dada la va-
riedad de bultos existente sugerida en documentos colo-
niales tempranos, Hermann plantea que los ñuhu carac-
terizaban bultos asociados con seres divinos específicos,
usados en tipos particulares de rituales. Siguiendo a Pohl
(1994: 29-30), sugiere que estos bultos podrían haber con-
tenido imágenes de ñuhu de piedra o madera. Su argu-
mento en torno a la diversidad de bultos ñuhu podría ver-
se fortalecido mediante el cuidadoso uso de analogías
basadas en el trabajo etnográfico en comunidades mixte-
cas contemporáneas de Monaghan (1995), quien encon-
tró que existe una gran variedad de ñuhu asociada con una
inmensa gama de características del paisaje, como los
diferentes recodos y curvas de ríos, estanques y campos.

El argumento más significativo hecho por Hermann
tiene que ver con el uso de bultos sagrados en rituales
que no sólo se dirigen a la nobleza, sino también en ce-
remonias que involucran a toda la comunidad. Este ar-
gumento se basa principalmente en los registros del juicio
de la inquisición en Yanhuitlán, de 1544-1546. Según los
testimonios vertidos durante el proceso, tenían lugar nu-
merosas ceremonias dedicadas a los bultos sagrados de
las deidades patronales de la comunidad. Dicha eviden-
cia muestra que existían muchos tipos de bultos, que se
usaban en una variedad de rituales, y que eran impor-
tantes no sólo para legitimar la autoridad del linaje go-
bernante, sino también para reproducir la identidad de
la comunidad y la relación entre todo el pueblo y los dio-
ses. Estos bultos eran preservados por un grupo de cua-
tro sacerdotes que presidía los ritos asociados con ellos y
les realizaban sacrificios y ofrendas. Hermann sostiene
que, entre los bultos usados para las ceremonias comu-
nitarias, probablemente estaban los dedicados a Dzavui,
dios de la lluvia, y al maíz.

No obstante, los bultos empleados en las ceremonias
comunitarias nos plantean una serie de interrogantes en
torno a su significado político y religioso más extenso.
Hermann concluye que los bultos muestran que la reli-
gión mixteca era más compleja que lo que anteriormen-
te se pensaba y que las personas comunes accedían a la
divinidad mediante los bultos sagrados y las ceremonias
relacionadas con ellos. Sin embargo, la naturaleza y el sig-
nificado político de dicho acceso aún no resultan claros.

Los documentos coloniales tempranos señalan que los
bultos usados en las ceremonias comunitarias eran pre-
servados por importantes sacerdotes, lo que sugiere
que los nobles actuaban como intermediarios entre el
pueblo y lo divino. Ello plantea la interrogante en torno
al grado en que los plebeyos podían tener acceso a las
fuerzas divinas,encarnadas en los bultos,con independen-
cia respecto a la nobleza, y hasta qué punto podían poner
en duda la doctrina oficial y sus elementos ideológicos,
mediante símbolos y ceremonias comunitarias. Futuros
trabajos deberían tratar de averiguar las implicaciones po-
líticas y religiosas contenidas en el importante artículo
de Hermann.

Así, los artículos de Doesburg, Rodríguez y Hermann
reafirman la opinión de Oudijk acerca de la importancia
de la analogía en el estudio de la escritura pictográfica
mixteca. Todos los artículos recopilados en este número
buscan emplear múltiples fuentes de analogías para fun-
damentar interpretaciones particulares, lo cual fortalece
el uso de inferencias. En especial, los textos de Doesburg
y Rodríguez pueden verse como ejercicios de búsqueda
de fuentes adicionales de analogías para comprender la
escritura mixteca prehispánica. A pesar de que la interpre-
tación de la escritura pictográfica mixteca requiere de ana-
logías extraídas de la etnogarfía y la etnoghistoria del pe-
riodo colonial, es importante tener en mente que éstas
no pueden aplicarse sin sentido crítico. Inspirándome en
los planteamientos acerca del uso de analogías en la ar-
queología y la etnohistoria (p. e., Stahl, 1993; Wood, 1990;
Wylie, 1985, 1988, 1992), deseo plantear algunas cuestio-
nes cruciales sobre su empleo en el estudio de la escritu-
ra mixteca.

La pertinencia de las analogías particulares para reali-
zar inferencias depende tanto de las consideraciones por
parte del sujeto (source-side) como de las del lado de la
fuente (subject-side) (Stahl, 1993; Wylie, 1985, 1988). Las
consideraciones del lado del sujeto se refieren a la adecua-
ción entre el fenómeno del pasado (habitualmente más
distante) que intentamos comprender mejor y la analogía
que elegimos usar para ampliar nuestras interpretaciones.
¿Cuáles son las similitudes y diferencias de tiempo, espa-
cio y tema que conectan (y distinguen) a los dos fenóme-
nos que deseamos comparar? Por ejemplo, en el estudio

1423



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

de Rodríguez hay una correspondencia estrecha entre
los logogramas de los 20 nombres de días que apare-
cen en los documentos prehispánicos y las glosas alfa-
béticas en mixteco de los manuscritos coloniales tem-
pranos usados para inferir la lengua hablada a partir de
los documentos prehispánicos. Por lo tanto, entre la fuen-
te y el sujeto de la analogía existe una concordancia cer-
cana de los elementos visibles (los logogramas) que jus-
tifica la inferencia de similitudes en la lengua hablada.

Las consideraciones del lado de la fuente se refieren a
la adecuación de las analogías que elegimos para ampliar
nuestras interpretaciones. ¿Cuáles son las intenciones e
inadecuaciones de las fuentes que usamos para compren-
der mejor el pasado? Me centraré en la evaluación de las
fuentes de analogías empleadas en la interpretación
de la escritura pictográfica. La justificación de una ana-
logía particular depende de la evaluación crítica de su
posibilidad de aplicación a la materia de la interpretación.
La crítica de las fuentes debe considerar varios factores
que pueden afectar la manera en que la analogía da for-
ma a la interpretación (Stahl, 1993; Wylie, 1988). Como
sostiene Oudijk, las disyunciones históricas resultantes
del contacto con lo europeo constituyen una cuestión cen-
tral al evaluar cómo los documentos coloniales y la evi-
dencia etnográfica contribuyen a la postulación de infe-
rencias sobre el pasado prehispánico. La mayoría de las
investigaciones sobre escritura pictográfica prehispánica
usa documentos indígenas y españoles del periodo co-
lonial temprano como fuente primaria de analogías y,
dada la proximidad temporal de los documentos de la
época prehispánica tardía y la colonial temprana, los in-
vestigadores sienten que se justifica el enfoque histórico
directo. Sin embargo, las disrupciones culturales de tan
sólo las primeras décadas del periodo de contacto fue-
ron tremendas, por lo que deben ser tomadas en cuenta
al usar documentos coloniales y, especialmente, eviden-
cia etnográfica, para plantear argumentos analógicos. Las
convenciones espaciales y las influencias artísticas euro-
peas hacen que, después del siglo XVI, disminuya la uti-
lidad de los mapas y lienzos como fuentes de analogías.
Sin embargo, incluso el uso de documentos coloniales
posteriores y de otras fuentes más recientes, históricas o
etnográficas, pueden brindarnos información sobre ge-

nealogías de ideas y prácticas, que nos permite identifi-
car continuidades y transformaciones. Por medio del aná-
lisis de fuentes de periodos sucesivamente anteriores,
debería ser posible construir analogías temporalmente
específicas. Por ejemplo, si bien la práctica de rituales
sacrificiales y su significado político han cambiado radi-
calmente en la Mixteca desde el periodo prehispánico has-
ta el presente, existen continuidades que rodean el papel
que desempeña el sacrificio en la definición de la relación
de las personas con lo divino (Monaghan, 1990; Joyce,
2008). Por lo tanto, las analogías que parten del signifi-
cado religioso del sacrificio para los habitantes contem-
poráneos de la Mixteca son adecuadas para inferir el sen-
tido que tuvo dicha práctica en el pasado prehispánico,
mientras que las prácticas sacrificiales del presente son
menos pertinentes.

El muestreo y la ubicación de las fuentes de analogías
empleadas para hacer inferencias generales sobre el pa-
sado suponen dificultades similares a la cuestión de la re-
levancia temporal. ¿Los documentos provenientes de co-
munidades específicas de la Mixteca Baja son apropiados
para formular amplias analogías sobre la región de la Mix-
teca en su conjunto? ¿Proyectarán las particularidades
culturales y lingüísticas locales sobre áreas mucho más
grandes? De igual forma, ¿los resultados de investigacio-
nes etnográficas hechas en unas cuantas comunidades
modernas —como Nuyoo— pueden usarse para hacer
generalizaciones sobre la religión prehispánica en la Mixte-
ca, aun si se toman en cuenta las disrupciones históricas?

Otros aspectos graves que deben tenerse en cuenta al
analizar críticamente las fuentes son los prejuicios de los
autores de manuscritos coloniales, así como los propósi-
tos de los documentos y el público al que se dirigen (véase
Wood, 1990). Las preocupaciones en torno a los sesgos
de autor se dirigen principalmente a las fuentes españo-
las de la Colonia, ya que reflejan los prejuicios culturales
europeos ante los pueblos indígenas de América. Los es-
critos de académicos españoles de los siglos XVII y XVIII

son menos útiles que los de autores indígenas. Las obras
de cronistas e historiadores oficiales, y en particular la
historia en dos volúmenes de Fray Francisco de Burgoa
(1989 [1674]), con frecuencia no hacen distinciones en-
tre las fuentes de información e intercalan cuentos y le-

4 143



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

yendas prehispánicas de Oaxaca con referencias bíblicas.
Por fortuna, actualmente existe una postura más crítica
frente a los documentos de autores europeos de la Colo-
nia por parte de arqueólogos, epigrafistas y etnohistoria-
dores (p. e., Terraciano, 2001; Zeitlin, 2005).

Además de los sesgos etnocéntricos europeos, los aca-
démicos deben mantenerse alerta frente a los prejuicios de
género y estatus presentes tanto en los documentos es-
pañoles, como en los de autoría indígena. La mayoría de
los manuscritos prehispánicos y coloniales, mixtecos y es-
pañoles, fueron escritos por hombres socialmente privi-
legiados. Las investigaciones de género en la arqueología
muestran cómo frecuentemente los prejuicios andro-
céntricos se reflejan al formular inferencias sobre el pa-
sado (Wylie, 1992). Por ejemplo, a pesar de la presencia
de cacicas en la Mixteca durante la Conquista, pocos ar-
queólogos consideran la posibilidad de que existieran
mujeres prominentes en la política durante los periodos

tempranos (como excepción, veáse McCafferty y McCa-
fferty, 1994). Los estudiosos de los códices deberían con-
siderar la posibilidad de que prejuicios de género simi-
lares se reflejen en las interpretaciones de la religión y la
política prehispánica.

El estatus social probablemente constituye el sesgo más
persistente en la autoría de la mayor parte de las fuen-
tes y documentos. Tanto la escritura prehispánica como
los documentos indígenas y españoles del periodo colonial
fueron producidos por miembros de las élites y, habi-
tualmente, estaban dirigidos a personas de elevada po-
sición. Los códices consisten de manuscritos religiosos e
historias de las familias gobernantes, y prácticamente no
mencionan la vida de las personas comunes. De la misma
manera, la información genealógica e histórica contenida
en los documentos indígenas del periodo colonial tem-
prano se centra en la nobleza, mientras que los registros
españoles se dirigían principalmente a los funcionarios

1443
Códice Nutall, II-15.

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

y la Corona. Aunque en algunos testimonios aparecen
esclavos y gente común, como en el proceso contra la ido-
latría en Yanhuitlán, en los escritos del periodo colonial
los plebeyos son invisibles en su mayoría. De ese modo,
la inferencia de historias prehispánicas a partir de los có-
dices, así como las fuentes de analogía usadas para la in-
terpretación, en su mayoría, guardan silencio en torno a
la vida de la gente común. Dado que los documentos
prehispánicos versan sobre el linaje de los gobernantes,
mientras que los coloniales con frecuencia se centran en
la delimitación geográfica de las comunidades, el recuento
de recursos importantes o en acuerdos legales, sus con-
tenidos son altamente políticos y pueden ser considera-
dos, al menos parcialmente, transcripciones públicas de
las ideologías dominantes.

Si los registros documentales no nos permiten tener
acceso a la perspectiva de la gente común, ¿cómo pode-
mos entender sus relaciones con las historias, doctrina
religiosa e ideología plasmadas en los manuscritos picto-
gráficos prehispánicos? La respuesta, como sugiere Mi-
chael Lind, es que los estudiosos de la historia prehispá-
nica de los pueblos mixtecos sean capaces de moverse a
través de una multiplicidad de conjuntos de información
—codicológica, etnohistórica, etnográfica, iconográfica
y arqueológica— para crear un panorama más amplio
de la vida, cultura e historia prehispánicas. Por ejemplo,
Hermann podría considerar los contextos arqueológicos
en los que fueron descubiertos los penates. Estas peque-
ñas figuras talladas en piedra probablemente representan
bultos de momias y podrían proporcionar otra fuente
de información para su estudio sobre los bultos sagrados.
Otra cuestión a considerar es si la gente común acepta-
ba los principios ideológicos inscritos en los códices mix-
tecos o si existía algún grado de distanciamiento y re-
sistencia (Joyce y Weller, 2007). En la actualidad, muy
pocos estudios intentan aunar fuentes arqueológicas, et-
nohistóricas y codicológicas sobre el periodo posclásico
tardío en la Mixteca (véanse Byland y Pohl, 1994; Forde,
2006; Joyce et al., 2004a, 2004b; Levine, 2007). Un enfo-
que conjuntivo como el que planteo puede usar múlti-
ples fuentes de información complementaria, tanto para
evaluar prejuicios como para llenar los vacíos de los re-
gistros del pasado. En mi propia investigación uso evi-

dencias arqueológicas, etnohistóricas y epigráficas para
brindar un panorama más complejo de la historia del se-
ñorío de Tututepec en la región de la Mixteca de la Costa.
Por ejemplo, los códices dan cuenta de la fundación de
Tututepec por el famoso gobernante 8 Venado, Garra de
Jaguar, de Tilantongo, pero la arqueología nos dice que el
origen de ese centro también implicó una inmigración
masiva de mixtecos de la sierra, nobles y plebeyos, en una
época en que las condiciones políticas de la costa eran
inestables. Del mismo modo, los códices y registros colo-
niales tempranos nos dicen que, al momento de la con-
quista española, Tututepec era un reino poderoso, pero
la arqueología indica que los plebeyos —y no sólo las
élites— también se beneficiaron económica y socialmen-
te del poder del centro imperial (Levine, 2007).

Como muestra la presente colección de artículos, la in-
vestigación reciente sobre los documentos pictográficos
mixtecos nos brinda grandes avances para comprender
la historia, cultura y lengua de esa región durante los pe-
riodos prehispánico y colonial temprano. Los trabajos
que conforman este número especial de Desacatos de-
muestran la importancia que tiene abordar la escritura
mixteca a través de una minuciosa comprensión de la
cultura de esa región durante la conquista española. El
uso de documentos del periodo colonial, en particular
los de autoría mixteca, junto con el conocimiento etno-
gráfico, nos proporcionan herramientas analógicas cru-
ciales para interpretar la escritura pictográfica. Mi plan-
teamiento es que los investigadores deben adoptar una
perspectiva más crítica al justificar las analogías que usan
en sus interpretaciones y que tendrían que tomar en
cuenta otros registros del pasado —especialmente la ar-
queología— al contextualizar los textos prehispánicos.

Bibliografía   

Alvarado, Francisco de, 1962 [1593], Vocabulario en lengua
mixteca, hecho por los padres de la orden de predicadores,
que residen en ella, y últimamente recopilado y acabado
por el Padre… Vicario de Tamazulapa, de la misma orden,
edición facsimilar, editada por Wigberto Jiménez More-
no, Instituto Nacional Indigenista, Instituto Nacional de
Antropología e Historia, México.

4 145



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

Burgoa, Fr. Francisco de, 1989 [1674], Geográfica descrip-
ción, 2 vols., Porrúa, México.

Byland, Bruce E. y John M. D. Pohl, 1994, In the Realm of 8
Deer, University of Oklahoma Press, Norman.

Doesburg, Sebastián van, 2001, Códices cuicatecos. Porfirio
Díaz y Fernández Leal, Gobierno Constitucional del Es-
tado de Oaxaca, Miguel Ángel Porrúa, México.

Forde, Jaime E., 2006, Ideology, Identity, and Icons: A Study
of Mixtec Polychrome Pottery from Late Postclassic Yuca
Dzaa (Tututepec), Oaxaca, Mexico, tesis de maestría, De-
partamento de Antropología, University of Colorado en
Boulder, University Microfilms, Ann Arbor, Michigan.

Geurds, Alexander, 2007, Grounding the Past: The Praxis of
Participatory Archaeology in the Mixteca Alta, Oaxaca,
Mexico, CNWS Publications, Leiden.

Jansen, Maarten, 1982, Huisi Tacu. Estudio interpretativo de
un libro mixteco antiguo: Codex Vindobonensis Mexica-
nus I, Centro de Estudios y Documentación Latinoame-
ricanos, Ámsterdam, Países Bajos (Incidentele Publica-
ties, 24).

——, 1988, “The Art of Writing in Ancient Mexico: An Eth-
no-Iconological Perspective. Visible Religion”, Annual
for Religious Iconology, núm. 6, pp. 86-113.

—— y Gabina Aurora Pérez Jiménez, 2005, Codex Bodley.
A Painted Chronicle from the Mixtec Highlands, Mexico,
Bodleian Library, Oxford.

——, 2007, Encounter with the Plumed Serpent, University
Press of Colorado, Boulder.

Joyce, Arthur A., 2008, The Main Plaza of Monte Alban: A
Life History of Place. In The Archaeology of Meaningful
Places, Brenda Bowser y N. Zedeno (eds.), University of
Utah Press, Salt Lake City, en prensa.

—— y Errin T. Weller, 2007, “Commoner Rituals, Resis-
tance, and the Classic-to-Postclassic Transition”, Nancy
Gonlin y Jon C. Lohse (eds.), Commoner Ritual and Ideo-
logy in Ancient Mesoamerica, University Press of Colora-
do, Boulder, pp. 141-182.

——, Andrew Workinger y Byron Hamann, 2004a, “Tutu-
tepec: Un centro imperial del Postclásico en la costa de
Oaxaca”, en Nelly M. Robles (ed.), Estructuras políticas
en el Oaxaca antiguo. Memoria de la Tercera Mesa Re-
donda de Monte Albán, Instituto Nacional de Antropo-
logía e Historia, México, pp. 205-230.

——, Andrew Workinger, Byron Hamann, Peter Kroefges,
Maxine Oland y Stacie King, 2004b, “Lord 8 Deer
‘Jaguar Claw’ and the Land of the Sky. The Archaeology
and History of Tututepec”, Latin American Antiquity,
vol. 15, núm. 3, pp. 273-297.

Levine, Marc N., 2007, Linking Household and Polity at Late
Postclassic Period Yucu Dzaa (Tututepec), a Mixtec Capi-
tal on the Coast of Oaxaca, Mexico, tesis de doctorado,

Departamento de Antropología, University of Colorado
en Boulder, University Microfilms, Ann Arbor, Michigan.

Loo, Peter van der, 1987, Códices, costumbres, continuidad.
Un estudio de la religión mesoamericana, tesis de doc-
torado, University of Leiden, Leiden.

McCafferty, Sharisse D. y Geoffrey G. McCafferty, 1994,“En-
gendering Tomb 7 at Monte Alban: Respinning an Old
Yarn”, Current Anthropology, vol. 35, núm. 2, pp. 143-166.

Monaghan, John, 1990, “Sacrifice, Death, and the Origins
of Agriculture in the Codex Vienna”, American Antiqui-
ty, núm. 55, pp. 559-569.

——, 1995, The Covenants with Earth and Rain, University
of Oklahoma Press, Norman.

Nowotny, Karl Anton, 1961, Tlacuilolli, Ibero-amerikani-
sche Bibliothek, Berlín.

Olivier, Guilhem, 1995, “Les Paquet sacrés ou la mémoire
cachée des Indiens du Mexique central”, Journal de la
Société des Américanistes, núm. 81, pp. 105-142.

Pohl, John M. D., 1994, The Politics of Symbolism in the
Mixtec Codices, Vanderbilt University, Nashville (Van-
derbilt University Publications in Anthropology, 46).

Stahl, Ann B., 1993, “Concepts of Time and Approaches to
Analogical Reasoning in Historical Perspective”, Ameri-
can Antiquity, vol. 58, núm. 2, pp. 235-260.

Stenzel, Werner, 1969, “Sacred Bundles in Mesoamerican
Religion”, Actas del XXXVIII Congreso Internacional de
Americanistas, núm. II, pp. 347-352.

Terraciano, Kevin, 2001, The Mixtecs of Colonial Oaxaca:
Ñudzahui History, Sixteenth through Eighteenth Centu-
ries, Stanford University Press, Stanford.

Urcid Serrano, Javier, 2001, “Zapotec Hieroglyphic Writing”,
Dumbarton Oaks Studies in Pre-Columbian Art & Ar-
chaeology, núm. 34, Washington.

Wood, W. R., 1990,“Ethnohistory and Historical Methods”,
en M. B. Schiffer (ed.), Archaeological Method and Theo-
ry, vol. 2, University of Arizona Press, Tucson, pp. 81-
109.

Wylie, Alison, 1985, “The Reaction Against Analogy”, en
Michael B. Schiffer (ed.), Advances in Archaeological Me-
thod and Theory, vol. 8, Academic Press, Orlando, pp.
63-111.

——, 1988, “‘Simple Analogy and the Role of Relevance
Assumptions: Implications of Archaeological Practice”,
International Studies in the Philosophy of Science, núm.
2, pp. 134-150.

——, 1992, “The Interplay of Evidential Constraints and
Political Interests. Recent Archaeological Research on
Gender”, American Antiquity, vol. 57, núm. 1, pp. 15-35.

Zeitlin, Judith Francis, 2005, Cultural Politics in Colonial Te-
huantepec, Stanford University Press, Stanford.

1463




