
El culto al bulto sagrado es una de las actividades rituales que mayor presencia tiene en diversas
partes de Mesoamérica. Existen numerosas descripciones y representaciones de bultos sagrados
en fuentes coloniales y en documentos pictográficos prehispánicos, siendo la región de la Mixteca
la que mayor cantidad de ejemplos presenta. Este aspecto de la religiosidad mixteca manifestada a
través de los bultos se puede encontrar en rituales de fundación, en ceremonias de entronización
de los gobernantes, en las fiestas periódicas que involucraban a toda la comunidad, pero también
en cultos particulares o privados que realizaba el dueño de algún bulto. Al parecer, el culto a los far-
dos sagrados estaba tan extendido en la Mixteca que quizá constituyó la principal manifestación
religiosa de esta región en la época prehispánica.

PALABRAS CLAVE: bultos sagrados, Mixteca, códices, religiosidad, rituales

Religiousness and Sacred Bundles in Prehispanic Mixteca
The sacred bundle cult is one of the most widespread ritual activities throughout Mesoameri-
ca.There is an abundant number of descriptions and representations of sacred bundles both in co-
lonial sources and prehispanic pictographic documents, and the Mixteca region houses the great-
est number of them.The use of bundles in Mixtec religiousness took place in foundational rituals,
ceremonies of the accession of rulers, and periodical ceremonies that involved the whole com-
munity, but also in particular or private cults organized by the owner of a specific bundle. It appears
that the sacred bundle cult was so widespread in the Mixteca that it might have been the main reli-
gious manifestation of the region during the prehispanic period.

KEY WORDS: sacred bundles, Mixteca, codices, religiousness, rituals

MANUEL A. HERMANN LEJARAZU: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, México-Distrito Federal
hermann@ciesas.edu.mx

Desacatos, núm. 27, mayo-agosto 2008, pp. 75-94.
Recepción: 1 de junio de 2007 / Aceptación: 13 de agosto de 2007

4 75

Religiosidad y bultos sagrados 
en la Mixteca prehispánica

Manuel A. Hermann Lejarazu

 



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

E l culto al bulto sagrado es una de las actividades
rituales que se llegaron a practicar de manera fre-
cuente en diversas partes de Mesoamérica. Exis-

ten numerosas representaciones y descripciones de bultos
sagrados en estelas, dinteles, códices y manuscritos del
mundo nahua, maya, quiché, zapoteco y mixteco, lo que
demuestra su gran importancia como fenómeno religio-
so a través del tiempo. Particularmente, en los códices mix-
tecos se han documentado diversos tipos de bultos que
aluden a las deidades asociadas con ellos, aunque en otras
ocasiones los fardos están relacionados con objetos o ins-
trumentos empleados en alguna ceremonia en particular.

Para la Mixteca prehispánica no se han elaborado aná-
lisis detallados sobre los envoltorios representados en los
códices, ni tampoco se ha explorado su profunda trascen-
dencia como manifestación religiosa. Es por ello que en
el presente trabajo indagaremos sobre los aspectos más so-
bresalientes del culto al bulto sagrado entre los mixtecos
de la época prehispánica y del periodo colonial tempra-
no con el objetivo de trazar algunos rasgos que nos per-
mitan adentrarnos en el pensamiento religioso plasma-
do en estos pueblos del sur de México.

Debido a la importancia de los bultos sagrados en
Mesoamérica actualmente contamos con diversos tra-
bajos dedicados a esclarecer su significado. Entre los estu-
dios más destacados podemos mencionar a Stenzel (1972),
quien realizó una interesante comparación entre los bul-
tos de los pueblos de Norteamérica y los mesoameri-
canos. El austriaco Karl Anton Nowotny (1961, 1966)
identificó varias imágenes de envoltorios en los códices
del grupo Borgia y también se percató de las similitudes
entre los bultos norteamericanos y los de Mesoamérica.
Alfredo López-Austin (1973) destacó el nexo entre los en-
voltorios y los dioses patronos de algún pueblo o comu-
nidad durante sus procesos migratorios. En los últimos
años, Nelly Gutiérrez (1986) ha vuelto a señalar la im-
portancia de este tipo de objetos en la religión mesoame-
ricana. John Pohl (1994) retomó los datos que hay sobre
este tema en la etnografía estadounidense y los compara,en
términos religiosos, con la información existente para la
Mixteca prehispánica. Guilhem Olivier (1995 y 2006) hace
un análisis muy completo sobre el significado de los bul-
tos y señala su papel dentro de los ritos de entronización

de los tlahtoque mexicas. En un trabajo reciente, Olivier
(2007) identifica la importancia de los bultos sagrados en
el Mapa de Cuauhtinchan 2 y los relaciona con las ceremo-
nias en las que se encendía el fuego nuevo. Por último, hay
que mencionar la destacada obra colectiva de Guernsey
y Kent Reilly III (2006) sobre los rituales en torno a los
envoltorios y atados en la religión mesoamericana.

Para el mundo maya podemos señalar el estudio de
Merle Greene (1972) sobre los bultos representados en
los monumentos de Yaxchilán; y el de Maricela Ayala
(2002), quien realiza un exhaustivo trabajo a partir del
descubrimiento de un envoltorio encontrado en las exca-
vaciones arqueológicas del sitio conocido como Mundo
Perdido, en Tikal. Recientemente, Freidel y Paul Guenter
(2006) abordan el papel de los bultos y los lugares de en-
tronización de los gobernantes mayas.

Para el desarrollo del presente artículo no será posible
abundar en todas estas investigaciones sobre los envol-
torios en Mesoamérica; sin embargo, intentaremos reali-
zar algunas asociaciones y comparaciones entre la infor-
mación existente en la Mixteca con la de algunos otros
pueblos del mundo nahua o maya, según sea necesario.
Todo ello para esclarecer el significado y la importancia
de los bultos sagrados en la religión mixteca de acuerdo
con lo que hemos recopilado en diversos códices y otros
documentos históricos.

TNANI, ÑOHO DZUCU O TLAQUIMILOLLI

De acuerdo con algunos diccionarios o vocabularios que
registraron las lenguas indígenas de Mesoamérica, es po-
sible conocer el nombre original que los antiguos mixte-
cos o nahuas dieron a los bultos sagrados. Para los nahuas,
el fardo divino se conocía como tlaquimilolli o quimili,
que viene del verbo quimiloa, “liar o envolver algo en
manta” (Molina, 2001: 90r), o también de tlaquimilhuia,
“envolver o liar algo a otro” (ibidem: 134 r). De manera
que tlaquimilolli, de acuerdo con fray Alonso de Molina,
es “cosa liada assi” (ibidem: 134r), y quimili es “lío de ro-
pa o mantas”(ibidem: 90r). Por lo tanto, el nombre en ná-
huatl se refiere tanto a la acción de envolver en mantas
como al envoltorio de mantas mismo.

763



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

Para la lengua mixteca contamos con el Vocabulario de
fray Francisco de Alvarado (1962), quien registró la en-
trada “emboltorio de manta” como tnani, dzoo nicuvni
tnani y dzoo niquidza tnani (Alvarado, 1962: 88v.). La pa-
labra dzoo significa “manta”, y los verbos nicuvni y ni-
quidza pueden traducirse como “hecho” o “hizo”, por lo
que el vocablo dzoo nicuvni tnani quiere decir “manta
hecha envoltorio”; así, la palabra tnani se refiere al nom-
bre mixteco del envoltorio.

Otras entradas de Alvarado refuerzan esta idea, tales
como “emboltorio hacer asi”, yosaqtnani dzoo, yoquidza
tnani (Alvarado, 1962: 88v), aunque también aparecen
los vocablos dzucu o ñoho dzucu en “embolver algo como
quiera”: yotniño dzucundi, yodzucu ninondi (ibidem: 88v.);
o en “embuelta cosa”: sañohodzucu, sanisacoho dzucu (ibi-
dem). Es probable que, en mixteco, la acción de “envolver”
refiera a las palabras dzucu, ñoho dzucu, mientras que el
envoltorio de mantas es tnani.

No obstante, es necesario revisar las imágenes mismas
de los envoltorios o bultos sagrados en los códices para
dilucidar una acepción adecuada sobre el nombre en
mixteco.

REPRESENTACIONES ICONOGRÁFICAS

Los bultos en los códices mixtecos aparecen frecuente-
mente representados en forma redonda u ovalada, por
lo que, al parecer, reflejan una imagen naturalista de los
envoltorios reales que se resguardaban en los templos
(fig. 1).Aunque es difícil saberlo con entera certeza —pues
únicamente podemos basarnos en las descripciones de al-
gunas fuentes o en las figuras plasmadas en los códices—,
creemos, en general, que la mayoría de los bultos tenían
este aspecto redondo y voluminoso a causa de los mate-
riales que le daban forma.

Según observamos en los diccionarios de náhuatl y mix-
teco mencionados arriba, los términos indígenas quimili
y tnani aluden directamente a un “envoltorio de mantas”,
por lo que las figuras dibujadas en los códices muestran
los bultos completamente amarrados con unas cuerdas en
la parte superior y que sujetaban, sin duda, las mantas
que servían para hacer el envoltorio.

Según se observa en algunos códices, las cuerdas ama-
rradas llegaban a caer por ambos extremos del envolto-
rio y eran colocados uno o varios moños de papel plega-
do arriba de ellos1; pero en otras imágenes, una especie
de paño adicional parece cubrir por completo al bulto.
En el Códice Nuttall2, por ejemplo, se encuentra un bul-
to asociado a los instrumentos para encender el fuego
(fig. 1a) y en él se ve el dibujo de una tela o paño que
sobresale de ambos lados por la parte superior. Ade-
más, en documentos como el Códice Colombino y Be-
cker 13 encontramos una gruesa tela de color rojo que
cubre casi completamente el bulto redondo (fig. 1 b).

En otras representaciones, una pequeña manta en for-
ma triangular atraviesa la parte central del fardo como si
fuera una última cubierta que lo envuelve. En la mayoría
de las ocasiones, esta manta triangular aparece pintada de
rojo y blanco, o de rojo y amarillo.

4 77

Figura 1. a) Nuttall 83; b) Colombino 5; c) Bodley 25.

a

b
c

1 En el estudio que realiza sobre los bultos del Mapa de Cuauhtinchan 2,
Olivier (2007: 292) señala que, para el mundo nahua, el papel dobla-
do en tiras de color rojo y blanco colocado sobre los bultos está relacio-
nado con el fuego, el sacrificio, la Serpiente de Fuego y con deidades
como Mixcóatl y Xiuhtecuhtli.
2 El Códice Nuttal puede consultarse en Anders et al., 1992.
3 Los códices Colombino y Becker pueden consultarse en Caso, 1966 y
Troike, 1974, respectivamente.

 



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

Según observamos en varias páginas de los códices, al-
gunos bultos eran adornados con plumas de quetzal en la
parte superior (tal y como aparece en el Bodley4, fig. 2a),
o con recortes de papel o tiras de tela colocadas también
por arriba, como aparece en el Becker 1 (fig. 2b). En este
sentido, los bultos que aparecen con recortes de papel ple-
gado en la parte superior (como es el caso de la fig. 1a)
están relacionados, al parecer, con la ceremonia del fuego
nuevo (Olivier, 2007: 287-302). Pero sobre este tipo de
bultos regresaremos posteriormente.

Indudablemente, los bultos circulares blancos indican
que las mantas que conformaban los fardos no estaban te-
ñidas, sino que conservaban el blanco natural del algo-
dón o de algún otro material. Sin embargo, existen re-
presentaciones en las que el bulto aparece en diferentes
colores; por ejemplo, en el Códice Colombino el fardo es-
tá pintado de color azul cubierto por otras telas en color
rojo (fig. 1b, p. 77). En el Becker 1 el bulto redondo es rojo
(fig. 2b), y en el Bodley (fig. 1c, p. 77) suele aparecer tam-
bién pintado en azul, lo que hace suponer que en todos es-
tos casos las mantas estaban teñidas con esos colorantes.

No obstante, no todos los bultos reportados en Me-
soamérica fueron elaborados con mantas de algodón.
Maricela Ayala señala que el envoltorio hallado en Mundo
Perdido, Tikal, estaba hecho de papel amate y, de acuer-
do con los restos conservados, estaba pintado de azul
(Ayala, 2002: 34).

Sin embargo, según lo analizado hasta el momento,
pensamos que los bultos dibujados en los códices mixte-
cos representan aquéllos elaborados con mantas envuel-

tas, por lo que nos inclinamos a pensar que el vocablo
mixteco tnani es el término que refiere al fardo, y no los
términos dzucu o ñoho dzucu, que implican la acción de
“envolver”.

CONTENIDO

El contenido de los bultos o envoltorios sagrados está ex-
tensamente documentado en fuentes prehispánicas y en
escritos coloniales a lo largo de diversas regiones de Me-
soamérica. Incluso podemos decir que el contenido era
tan variado que no es posible circunscribirlo a un solo ele-
mento. Del mundo nahua provienen descripciones muy
completas acerca del contenido de los bultos sagrados.
Por ejemplo, el cronista Juan Bautista de Pomar refiere,
en su Relación geográfica de 1582, la existencia de dos bul-
tos muy reverenciados en la ciudad de Tezcoco (Acuña,
1986, t. III: 59).

Según Pomar, los bultos estaban resguardados en un
aposento llamado tlacatecco, ubicado a un lado del tem-
plo mayor de Tezcoco. Nos dice:

Junto al cu y templo mayor, había una sala y aposento que
llamaban tlacatecco, que se interpreta por ‘casa de hombres
de dignidad’, en donde se guardaban, por cosas principa-
lísimas y divinas, dos envoltorios o líos de muchas mantas
muy ricas y muy blancas: el uno, del ídolo de Tezcatlipoca,
y el otro, de Huitzilopochtli. En el de Tezcatlipoca estaba un
espejo de alinde, del tamaño y compás de una media na-
ranja grande, engastado en una piedra negra tosca. Estaban,
con ella, muchas piedras ricas sueltas, como eran chalchi-
huites, esmeraldas, turquesas, y de otros muchos géneros.
Y la manta que estaba más cercana del espejo y piedra era
pintada de osamenta humana (Acuña, 1986, t. III: 59).

De acuerdo con lo que nos dice este autor, el bulto de
Tezcatlipoca tenía como contenido el espejo o tezcatl
—emblema característico de esta deidad—, junto con
otras piedras preciosas. En cuanto al de Huitzilopochtli,
continúa describiendo el autor, el contenido eran dos es-
pinas de maguey atadas o envueltas en muchas mantas
(Acuña, op. cit.).

Otro historiador indígena de finales del siglo XVI,
Cristóbal del Castillo, escribió una asombrosa relación

783

Figura 2. a) Bodley 21; b) Becker 9.

a
b

4 El Códice Bodley puede consultarse en Caso, 1960.

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

histórica sobre la salida y migración de los mexicas al
partir de un lugar llamado Aztlán-Chicomóztoc (Cas-
tillo, 2001). Toda la peregrinación, de acuerdo con Del
Castillo, era guiada por un gobernante llamado Hui-
tzilópoch, quien tenía la facultad de poder hablar con
Tetzauhtéotl, el dios patrono de los mecitin. Cuando los
migrantes llegan a Culhuacan, Huitzilópoch muere por
su avanzada edad y su cuerpo es depositado en una caja
de piedra de la cual, después de cuatro años, sus restos
fueron extraídos y colocados dentro de un bulto (op. cit.:
121 y 123). Es decir, los huesos de Huitzilópoch fun-
cionaron como una morada para que residiera en ellos
la deidad principal y por medio de los cuales Tetzauh-
téotl podría comunicarse y manifestar sus designios a
los sacerdotes encargados del envoltorio. De esta man-
era, el guía y gobernante deificado llevaría el nombre de
Huitzilopochtli-Tetzauhtéotl.

De acuerdo, entonces, con esta descripción, el famoso
bulto sagrado de Huitzilopochtli contenía los huesos de
un personaje llamado Huitzitl o Huitzilópoch que se ha-
bía convertido, tras su muerte, en la imagen o representan-
te del dios tutelar de los mexicas, llamado en esta fuente
Tetzauhtéotl. De esta manera, dios y hombre-dios esta-
ban unidos por medio de los huesos que conformaban
el contenido del envoltorio sagrado.

Según otras descripciones, como la de fray Gerónimo
de Mendieta, algunos bultos se formaron a partir de las
mantas o vestimentas de los dioses sacrificados en tiem-
pos primigenios para darle movimiento al sol (Mendie-
ta, 2002, vol. 1: 184). A decir del cronista, estas vestimentas
fueron envueltas por los primeros sacerdotes o seguido-
res de las deidades junto con algunos palos que tenían en
su interior piedras de chalchihuite y pieles de serpiente y
jaguar (loc. cit.).

Un último ejemplo lo encontramos en la Historia de
Tlaxcala de Diego Muñoz Camargo, quien refiere la exis-
tencia de un bulto sagrado en poder de Gonzalo Tecpa-
nécatl, señor de la parcialidad de Tepeticpac (Muñoz Ca-
margo, 1998: 235-236). Según nos menciona este autor,
el cacique indígena poseía las cenizas del dios Camaxtle,
patrono de los tlaxcaltecas, en un pequeño adoratorio
en el interior de su casa. Cuando Gonzalo Tecpanécatl en-
trega el envoltorio a fray Diego de Olarte, guardián de

Tlaxcala, éste lo desata y encuentra, además de las ceni-
zas, un pequeño cofre de palo con un chalchihuitl y ca-
bellos rubios que pertenecieron a Camaxtle (loc. cit.).

Dentro de la iconografía nahua encontramos varias
representaciones de bultos sagrados que muestran el con-
tenido de cada uno de ellos. En la lámina 2 del Códice
Boturini (1991) se representa una extraordinaria escena
en la que aparecen cuatro teomamaque o cargadores de
dioses que parecen encabezar la migración mexica tras su
paso por Culhuacán. Uno de los cargadores lleva a cues-
tas un bulto en cuyo borde superior se asoma una imagen
que representa a Huitzilopochtli, la deidad protectora del
grupo (fig. 3).

Si bien para la región mixteca adolecemos de fuentes
y crónicas escritas por indígenas o frailes españoles, afortu-
nadamente contamos con algunas descripciones en otros
documentos que se refieren al contenido de los bultos
tanto entre los zapotecos como en otros grupos oaxa-
queños.

4 79Figura 3. Códice Boturini, lam. 2.



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

Entre los ixcatecos existía un importante culto a dos
bultos sagrados que contenían los ídolos o deidades ado-
rados por la población (Acuña, 1984, t. I: 230). Según se
menciona en la Relación geográfica de Ixcatlán, los dos
ídolos estaban hechos de piedra verde, forrados en man-
tas y estaban metidos dentro unos cestos resguardados

por los sacerdotes. Los dos bultos permanecían ocultos
en el templo y eran sacados únicamente durante las fies-
tas del año para recibir las ofrendas del pueblo (loc. cit.).

Según menciona fray Francisco de Burgoa, en el pue-
blo zapoteco de Quiegolani existía un importantísimo
culto a un envoltorio cuyo contenido era una mazorca.
De acuerdo con su descripción, durante la cosecha de
maíz los zapotecos escogían la mazorca más grande y
de mejor grano que se había dado ese año para ofrendar-
la como deidad. La mazorca era colocada en un altar a la
que le dedicaban ceremonias, sacrificios, cantos y bailes.
Incluso, la mazorca misma era vestida con ropa a su me-
dida a la que le ponían piedras verdes como adornos.
Una vez terminadas las ceremonias, la mazorca era en-
vuelta en un lienzo blanco de algodón y se guardaba has-
ta la temporada de siembras. Entonces los sacerdotes
llevaban el bulto al lugar donde se encontraban las mil-
pas y lo ponían dentro de un cuero de venado para enter-
rarlo en un hoyo justamente en medio de los sembradíos
(Burgoa, 1997a, t. 2: 332 r y v).

CONTENIDO DE LOS BULTOS EN 
LOS CÓDICES MIXTECOS

Bulto de 9 Viento Quetzalcóatl

Con base en estas detalladas descripciones, no nos cabe
la menor duda sobre la variedad de bultos que existían y
los diferentes rituales a los que estaban dedicados. En los
códices mixtecos he podido identificar, de acuerdo con
su contenido, cuatro diferentes bultos que, probable-
mente, aluden tanto al culto particular hacia una deidad
como a los objetos relacionados con ellos.

En la mayoría de imágenes que existe sobre el tnani o
envoltorio en los códices, éste aparece únicamente con
uno o varios moños en la parte superior y con las telas o
cuerdas que los sujetaban. En estos bultos no podemos
identificar el contenido debido a que no se dibujó enci-
ma de ellos ninguna figura o efigie que indique el culto al
que estaba relacionado. Sin embargo, en otras ocasiones
el contexto de la narrativa nos ayuda a identificar el con-
tenido del bulto.

803

Figura 4. Códice Nuttall 15-I.



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

En las páginas 14 y 15 del Códice Nuttall aparecen re-
presentados varios envoltorios que son transportados por
dos sacerdotes llamados 10-Caña y 10-Zopilote (fig. 4). El
contenido del bulto se revela en la página 15-II, en la que
encontramos dibujado un gran fardo redondo con la ima-
gen de un cuchillo de pedernal y un rostro o cara que se
asoma desde su interior. Se trata del envoltorio sagrado
del Señor 9-Viento “Quetzalcóatl”, al que podemos iden-
tificar por el nombre calendárico y por el lugar donde
está colocado: el Templo de la Serpiente Emplumada (fig.
5). Este lugar, al parecer, estaba destinado como asiento
o pueblo para la Señora 3-Pedernal y el Señor 5-Flor, pro-
tagonistas de estas páginas del Códice Nuttall, quienes
habían emprendido una peregrinación acompañados
por cuatro sacerdotes.

El hecho de que el bulto sagrado esté relacionado con
la representación de un gran pedernal nos remite sin du-
da al mito narrado en el Códice Vindobonensis (1974), en
el que se menciona el nacimiento de Quetzalcóatl precisa-
mente de un gran pedernal. Así, el contenido del envol-
torio era el pedernal del que había nacido la deidad, por
lo que, en varias ocasiones, a lo largo del Códice Nuttall,
se identifica a Quetzalcóatl con este mismo material.

Bulto con instrumentos para encender fuego

Sin embargo, al parecer, no todos los bultos sagrados con-
tenían reliquias u objetos relacionados con una deidad.
Continuando con nuestro análisis de las páginas 14 a 15
del Nuttall, nos hemos percatado de que uno de los en-
voltorios cargados por los sacerdotes que acompañan a
la Señora 3-Pedernal lleva sobrepuestos los instrumen-
tos para encender el fuego. Si efectivamente la figura o
imagen colocada encima del bulto nos refiere al conte-
nido, tal y como vimos en el caso de 9-Viento Quetzal-
cóatl, entonces, el tnani en cuestión contenía el madero
horadado y el taladro para producir el fuego. En la pági-
na 14-I del Nuttall se observa claramente que el sacerdote
10-Caña carga el fardo con los instrumentos para encen-
der el fuego (fig. 6, p. 82), pero nuestra interpretación
acerca de que dichos objetos se encontraban dentro del
bulto se basa en dos argumentos.

El primero proviene nuevamente de las escenas del Có-
dice Nuttall, página 19 (fig. 7, p. 83), donde el Señor 12-
Viento, antes de su matrimonio con la Señora 3-Pe-
dernal (hija de la Señora 3-Pedernal antes mencionada),
recibe en el cielo, de manos de los dioses 4-Lagarto y 11-
Lagarto, un pequeño templo o casa y el madero horada-
do con la caña o taladro. 12-Viento desciende del cielo por
medio de una cuerda acompañado de cinco personajes
que fungen como sus acompañantes o sacerdotes. Todos
cargan los símbolos sagrados de fundación, junto con
otros instrumentos de culto . Uno de los sacerdotes que

4 81

Figura 5. Bulto de 9-Viento Quetzalcóatl. Códice Nuttall 15-II.



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

acompaña a 12-Viento en su descenso lleva por nombre
5-Perro “Flecha Emplumada”y porta en su espalda preci-
samente un bulto circular con el madero y el taladro en-
cima. Esto nos lleva a pensar que se trata de los mismos
objetos entregados a 12-Viento por los dioses y que fue-
ron transportados por sus acompañantes del cielo a la
tierra envueltos en mantas. Como complemento, el Señor
12-Viento carga en su espalda el pequeño templo o casa,
también entregado por los dioses, que servirá como re-
cinto sagrado para albergar al bulto divino. Sin duda, to-
dos estos acontecimientos ocurrieron en una etapa pri-
mordial, cuando se comenzaban a fundar los primeros
pueblos y las primeras genealogías.

El segundo argumento plantea que el contenido de es-
tos bultos eran los instrumentos para hacer el fuego, que
proviene de fray Juan de Torquemada (1975). Según el
relato del cronista franciscano, durante la peregrinación
de los mexicas aparecieron dos pequeños envoltorios o
quimiles en un lugar llamado Cohuatlycamac. Uno de
los envoltorios contenía una piedra preciosa que resplan-
decía como esmeralda, la cual inmediatamente fue obje-
to de disensiones y contiendas entre los mexicas por su
posesión. En cuanto al segundo envoltorio, al desatarlo
descubrieron que sólo contenía dos palos, por lo que los
mexicas no le hicieron caso, pero con esos palos el guía
Huitziton prendió el fuego y les enseñó que esto serviría

mucho más que la piedra preciosa (Torquemada, 1975,
Monarquía indiana, vol. I, lib. II, cap. II: 115-116).

Por lo tanto, los instrumentos para encender el fuego
eran considerados también divinos por los antiguos na-
huas y mixtecos, pues fueron empleados tanto para la ce-
remonia ritual del “fuego nuevo”por parte de los nahuas,
como en las ceremonias de fundación y consagración de
pueblos y señoríos por parte de los mixtecos. Los instru-
mentos, entonces, quedaron guardados en los envolto-
rios y colocados dentro de los templos.

Finalmente, podemos añadir que los moños o recor-
tes de papel plegado dibujados en los bultos, junto con
el madero y el taladro, tienen también una estrecha rela-
ción con el simbolismo del fuego nuevo tal y como lo des-
cubre Olivier en su estudio del Mapa de Cuauhtinchan 2
(Olivier, 2007: 287-301).

Hasta el momento se ha señalado el contenido de dos
bultos que desempeñan un papel muy importante en el
establecimiento y fundación de los primeros linajes y di-
nastías de la Mixteca prehispánica. Anteriormente seña-
lé que he logrado identificar cuatro diferentes bultos en
los códices de acuerdo con su contenido, pero es necesa-
rio aclarar que estos bultos no eran los únicos que exis-
tían en la religión mixteca, ya que, de acuerdo con otros
documentos, el contenido de los bultos era muy variado.
Antes de tratar este tema, analizaremos a continuación
los dos bultos restantes.

Bulto de Dzavui

Dzavui, el dios de la lluvia para los mixtecos, es sin duda
una de las deidades más importantes para los habitantes
de esta región. Los mixtecos incluso se denominan a sí
mismos como Ñuu Dzavui o “El pueblo del dios de la
lluvia”, por lo que nos llama la atención la escasez de re-
presentaciones de bultos sagrados que contengan una
imagen del dios Dzavui.

En la página 3-II del Códice Selden5 aparece la repre-
sentación de un bulto ovalado con la máscara del dios de

823

Figura 6. 10-Zopilote carga el bulto con los instrumentos para en-
cender el fuego. Códice Nuttall 14.

5 Para consultar el Códice Selden véase Caso, 1964.

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

la lluvia en la parte superior. Este bulto está directamen-
te asociado con otro que, al parecer, contiene una flor de
maíz (fig. 8, p. 84). El conjunto está relacionado en sí con
una serie de ofrendas y envoltorios que son preparados

por varios sacerdotes para el Señor 10-Caña “Águila de
Fuego”, primer gobernante de Jaltepec. Pensamos que el
bulto ovalado con la figura de Dzavui o Tláloc segura-
mente contenía una representación en piedra o en otro

4 83

Figura 7. El Señor 5-Perro carga el bulto con los instrumentos para encender el fuego. Códice Nuttall 19.



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

material de esta deidad tan importante para los mixtecos.
Esto lo mencionamos porque en algunos documentos del
siglo XVI se registran los ritos y ceremonias que todavía
practicaban los mixtecos en Yanhuitlán a una imagen en
piedra denominada Dzavui, que se encontraba envuelta
en mantas6. Sin embargo, en la representación del tnani
del Códice Selden tampoco descartamos la posibilidad de
que en su interior haya existido alguna reliquia u objeto
simbólico asociado con el dios de la lluvia y no la imagen
misma de la deidad.

Bulto de Ñuhu

El bulto de Ñuhu parece haber recibido un especial cul-
to en el pueblo mixteco de Jaltepec; sin embargo, también
aparece en numerosas ocasiones en el Códice Colombino
y en el Códice Bodley.

Dentro de la literatura de los estudios mixtecos se co-
noce como Ñuhu al ser o espíritu de la tierra que vive en
la naturaleza y que puede aparecer en ríos, manantiales,
piedras, caminos o en la milpa. También se le concibe co-
mo un protector de las siembras, pues es el dueño de las
montañas y cuevas. En los códices mixtecos se le suele
representar como una pequeña figura antropomorfa en
color rojo u ocre pintada con pequeñas proyecciones rec-
tangulares arriba de su cabeza o alrededor de su cuerpo,
que simbolizan quizá una consistencia pétrea o arruga-
da. El Ñuhu suele aparecer también sin brazos ni piernas,
pero conserva los ojos redondos y una hilera de colmi-
llos que salen de su boca (fig. 9).

Precisamente en el Códice Selden es donde encontra-
mos el mayor número de  representaciones del bulto de
Ñuhu en comparación con otros códices. De acuerdo con
el Selden, el bulto se encontraba dentro del templo de Jal-
tepec (fig. 10), lugar al que debían acudir, como sacer-
dotes, todos los gobernantes de este sitio antes de su en-
tronización.

En un principio, el bulto de Ñuhu parece haber sido
entregado al Señor 10-Caña “Águila de Fuego,” primer
gobernante de dicho pueblo, como parte de los objetos
ceremoniales para sus rituales de poder. En la página 3-III

843

Figura 8. Bulto de maíz y bulto de dzavii. Códice Selden 3-I y II.

Figura 9. Representaciones de Ñuhu. Códice Vindobonensis 27-II.6 AGN, Ramo Inquisición, vol. 37, exps. 5, 7, 8, 9, 10 y 11.

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

del Códice Selden se representa precisamente la visita de
varios señores o caciques de pueblos vecinos que le llevan
a 10-Caña el bulto redondo de Ñuhu, un escudo, una fle-
cha que también tiene colocada la cabeza de Ñuhu y,
entre otras cosas, varios instrumentos relacionados, qui-
zá, con sacrificios. Después de una lista de trece pueblos
que, al parecer, reconocen el señorío de 10-Caña, vemos
a este gobernante vestido como sacerdote entrando al
templo de Jaltepec y realizando una serie de ofrendas y
autosacrificios delante del envoltorio de Ñuhu, como par-
te de los rituales que conllevaba la toma de poder entre
los señores mixtecos.

Finalmente, al cabo de tres años de actividades rituales,
el Señor 10-Caña contrajo matrimonio con la Señora 2-
Lagartija y tomó posesión del señorío. A partir de este
momento, y en las generaciones subsecuentes, cada uno
de los gobernantes de Jaltepec tenía que realizar ofrendas
y autosacrificios al bulto sagrado de su pueblo antes de
convertirse en soberano, del mismo modo en que lo hi-
zo el ancestro fundador de la genealogía7. ¿Cual era exac-
tamente el contenido del bulto de Ñuhu?

Según nos menciona Maarten Jansen, la palabra ñuhu
significa “dios”, pero debido a los cambios tonales carac-
terísticos del mixteco, ñuhu puede significar también
“tierra” o “fuego” (1982: 295). Sin embargo, el concepto
de ñuhu empleado en la religión mixteca se refiere, por
lo general, al mundo sagrado, a lo divino y, en algunos
términos registrados por Alvarado, la palabra mixteca pa-
ra “Ymagen del diablo o ydolo” es naa ñuhu o naa nidza-
nahata ñuhu (Jansen, 1982: 296; Alvarado, 1962: 130 v).

Para Jansen, el bulto con cabeza de Ñuhu parece ser
equivalente al que no tiene figura que lo identifique,“bul-
to esférico simple”, como él lo llama (1982: 319). Supone,
entonces, que el concepto ñuhu, “cosa sagrada”,“dios”, es-
tá implícito en el bulto redondo y, por lo tanto, se supri-
me su imagen en la mayoría de los casos. Más adelante,
este mismo autor menciona que los fundadores de las
dinastías pudieron haber sido considerados como ñuhu,
por lo que, en algunos casos, los ancestros fundadores
de las dinastías fueron equiparados con las fuerzas de la

4 85

Figura 10. Bulto de ñuhu y ritual de entronización del señor 3-Lluvia en el templo de Jaltepec. Códice Selden 5-II.

7 Una analogía interesante sobre los ritos de ascenso al trono se encuen-
tra entre los nahuas de Tenochtitlan y Tezcoco, pues los futuros gober-
nantes tenían que realizar una serie de ritos de paso en el denominado
Tlacatecco (Olivier, 2006: 199-225). De acuerdo con la propuesta de Ló-

pez Luján (2006: 271-293), el edificio llamado Tlacatecco en las fuentes
podría corresponder con la hoy conocida Casa de las Águilas, lugar en
el que los futuros tlahtoque realizaban autosacrificios y penitencias du-
rante los rituales previos a la entronización. Creo, como algo probable,
que en la Casa de las Águilas también se encontraban los bultos sagra-
dos de Huitzilopochtli y Tezcatlipoca.

 



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

naturaleza (ibidem: 324). Por lo tanto, para Jansen, el cul-
to al bulto circular es un culto al ñuhu, y como ñuhu fue-
ron considerados tanto las fuerzas de la naturaleza como
los fundadores de dinastías (ibidem: 325). Sobre estos
comentarios surgen, sin embargo, algunas dudas. Para
este autor, los bultos de Ñuhu son una referencia genéri-
ca a un bulto divino o a un bulto que tiene un “dios”, sin
reparar en el contenido específico que puedan guardar.
Por lo que, entonces, la función primordial de los bultos,
como elementos centrales en la fundación de las dinas-
tías, era establecer el culto a los antepasados y legitimar
el poder dinástico.

Más adelante discutiremos sobre el uso y los rituales a
los que estaban asociados los bultos sagrados, pero por
ahora quisiéramos señalar que, si bien los fardos, efecti-
vamente, pudieron haber sido empleados como símbo-
los de legitimación por parte de los gobernantes y que a
través del culto a ellos se recordaba a los ancestros, es ne-
cesario puntualizar que había bultos específicos para un
determinado ritual. Por tanto, consideramos que las afir-
maciones de Jansen son algo generalizadas y no particu-
larizan en la variedad de bultos que existían y la diversi-
dad de rituales a los que estaban asociados.

Regresando al contenido del bulto de Ñuhu, coincidi-
mos con las observaciones de John Pohl en el sentido de
que algunas figuras talladas en madera o piedra con la
imagen del Ñuhu pudieron haber estado dentro de los en-
voltorios sagrados. Precisamente, la figura de Ñuhu que
se conserva en el Museo Etnográfico de Viena bien pudo
haber provenido de un bulto sagrado, aunque faltarían
mayores datos para comprobarlo (Pohl, 1994: 29).

USO Y SIGNIFICADO DE LOS BULTOS EN LA
RELIGIOSIDAD MIXTECA

Existen muy pocos trabajos sobre los rasgos y caracterís-
ticas principales que tuvo la religión mixteca en la época
prehispánica contemporánea. Únicamente contamos con
algunas descripciones sobre su cosmovisión, prácticas
rituales, sacrificios, algunas festividades e intentos de con-
formar un panteón de deidades de acuerdo con las fuentes
históricas. Entre algunos de los autores que han tratado

de conformar una idea acerca de la religión mixteca se en-
cuentran Barbro Dahlgren (1990), Alfonso Caso (1996a)
y los estudios pioneros de Martínez Gracida (1898, 1905).

Sin embargo, en estos trabajos aún imperaba la idea de
que la religión mixteca era muy semejante en mitos y cul-
tos a la mexica o nahua, a tal grado que no se podía dis-
tinguir entre un dios azteca y uno mixteca (Caso, 1996a:
61). En otro texto, sin embargo, el mismo autor reconoció
que aún quedaba por emprender el estudio de los dioses
en los códices prehispánicos8.

Sobre este aspecto, Jill Furst (1978) llevó a cabo un aná-
lisis muy completo sobre las representaciones de posibles
deidades en el Códice Vindobonensis al lograr identificar
sus nombres calendáricos a lo largo de varias secciones
de este manuscrito. Dahlgren incluso recurrió a los da-
tos proporcionados por otras fuentes históricas, como las
Relaciones geográficas o el Proceso inquisitorial de Yanhui-
tlán, para conformar una visión general sobre algunos
dioses (Dahlgren, 1990: 210). No obstante, hoy en día se
requieren nuevas investigaciones que tomen en cuenta no
sólo los códices y documentos históricos, sino también
las actuales manifestaciones religiosas de los mixtecos con-
temporáneos.

De ninguna manera pretendemos en el presente ar-
tículo abordar más sobre esta problemática, pero quere-
mos plasmar algunas propuestas acerca de un aspecto
concreto presente en la religiosidad mixteca y que no fue
tomado en cuenta por los autores ya mencionados: el
significado de los bultos sagrados.

Ya vimos cómo los envoltorios pudieron haber sido
considerados un elemento central en la fundación de la
dinastía por parte de los principales señoríos mixtecos.
Maarten Jansen propone que el culto a los bultos sagra-
dos fue una forma de institucionalizar el culto a los an-
tepasados divinos y de legitimar el poder dinástico (1982:
322). Según nos menciona este autor, en el momento en
que los gobernantes ascendían al poder debían realizar
las ceremonias a los bultos sagrados que contenían las re-
liquias de sus antepasados fundadores de sus dinastías:

863

8 Alfonso Caso,“Dioses y hombres en la Mixteca”, 1996b: 169. El artícu-
lo apareció originalmente en Artes de México, núm. 70-71, México, 1965.

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

“Ser descendiente de la pareja original se combina con la
obligación de rendir culto a sus bultos” (loc. cit.).

En el Códice Selden, por ejemplo, parece aplicarse muy
bien esta idea de Jansen en la fundación de la dinastía de
Jaltepec: en las primeras páginas del manuscrito se en-
cuentra el Señor 10-Caña “Águila de Fuego” recibiendo
los bultos sagrados de parte de los sacerdotes, cuyo con-
tenido quizá hayan sido las reliquias de sus padres fun-
dadores: un fardo rectangular con la cabeza de la Señora
8-Conejo y un fardo ovalado con el ojo que identifica al
árbol donde nació el Señor 2-Hierba (Jansen y Pérez Ji-
ménez, 2000: 109).

Sin embargo, según nuestro parecer, el culto al bulto
sagrado no se limitó (o fue exclusivo) a los rituales de en-
tronización por parte de los gobernantes, sino que llegó
a constituirse como la principal manifestación de la reli-
giosidad mixteca en diversos ámbitos de la comunidad.
Es decir, hemos considerado la posibilidad, de acuerdo
con las fuentes del siglo XVI, de que el culto a los dioses
mixtecos se hacía principalmente a través de las imáge-
nes guardadas en envoltorios, lo que llegó a conformarse
como una práctica común dentro del fenómeno religio-
so mixteco. Por ejemplo, en el proceso inquisitorial con-
tra el cacique y gobernadores de Yanhuitlán en 1544-1546
están registradas numerosas descripciones de las fiestas,
ceremonias y ofrendas que se dedicaban a los dioses-bul-
tos que eran patronos de Yanhuitlán9.

Según los testimonios que hemos podido analizar, un
grupo de cuatro sacerdotes se encargaba de cuidar y ofren-
dar a las cuatro deidades o “ídolos” del pueblo de Yan-
huitlán. Uno de estos sacerdotes, de nombre Caxaa (que
pudiéramos traducir como 1 o 12-Águila) tenía bajo su
cargo especialmente el ídolo de Zagui (Dzavui, el dios de
la lluvia) y lo describe como un ídolo de piedra al que le
ofrecía copal, plumas, hule quemado y sangre. Una vez
que terminaba de ofrendarle y pedirle que trajera la llu-
via, el sacerdote tomaba las cenizas, las ofrendas, al ído-
lo mismo y lo hacía un envoltorio y lo guardaba
(Procesos…, 1999: 183-184).

Diego, un indio esclavo que vivía en casa del goberna-
dor don Juan, declara haber presenciado una serie de ce-
remonias en honor al maíz:

Y que todos los años, a la cosecha de maíz que es por todos
santos, en una fiesta del demonio que se llama huicotuta,
mandaba el dicho don Juan sacar todos sus demonios y de-
satados a cada envoltorio mataba una paloma o codorniz
o otra ave y sobre ello llevaba al demonio y echábales copal
y los dichos papas se sacrificaban juntamente y que otras
veces entre el año hace el dicho don Juan las mismas fies-
tas (ibidem: 181).

A partir de esta importante referencia podemos cono-
cer no sólo el nombre mixteco de la fiesta que se dedicaba
a la cosecha de maíz (huicotuta, fiesta del agua), sino tam-
bién la manera en que eran ofrendadas las imágenes.

Tenemos otra noticia de este proceso que refuerza la
idea de que el culto a los dioses en la Mixteca se realiza-
ba principalmente a través de las imágenes guardadas en
un tnani o fardo, ya que el encomendero de Yanhuitlán,
Francisco de las Casas, había mandado recoger “todos los
demonios” que tenían en la región para guardarlos y evi-
tar así los castigos al cacique y gobernadores durante su
proceso inquisitorial:

Y este testigo y otros sus compañeros trajeron los dichos de-
monios a cuestas y de noche, los metieron en casa del dicho
cacique porque así se lo había mandado porque como este
testigo y los demás trajeron los dichos demonios un día
en amaneciendo fue allá el dicho Francisco de las Casas y
Juan de las Casas y el dicho Juanico por mandado abrió las
dichas petacas y envoltorios y sacó los dichos demonios en
presencia de este testigo y don Juan y de don Francisco Tuer-
to y Domingo Estumeca y visto todo lo que habían traído las
piedras y demonios echó en una petaca y lo mandó llevar
a su casa al dicho Juanico su criado y que este testigo no sabe
más y que en ellos habían muchas piedras buenas por ser los
mejores diablos y antiguos de esta Mixteca (ibidem: 178).

Desconocemos a ciencia cierta el destino de todas las
deidades recogidas por el encomendero y el número exac-
to de pueblos que le entregaron los bultos, pero definiti-
vamente podemos comprobar que las efigies, esculturas
o imágenes de los dioses eran guardadas en los envolto-
rios sagrados.

4 87

9 Procesos por idolatría al cacique, gobernadores y sacerdotes de Yanhui-
tlán, 1544-1546, 1999.



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

Esta información concuerda con la Geográfica descrip-
ción de Burgoa cuando relata el descubrimiento que hace
fray Benito Hernández del envoltorio sagrado de Achiutla,
que contenía una escultura de la serpiente emplumada
denominada ahí como el “Corazón del Pueblo”:

[…] era una esmeralda tan grande como un gruesso pi-
miento de esta tierra, tenía labrada encima una avesita, ó
pajarillo, con grandísimo primor, y de arriba à baxo en-
roscada una culebrilla con el mesmo arte, la piedra era tan
transparente, que brillaba desde el fondo, donde parecía
como la llama de una vela ardiendo; era antiquísima alha-
ja, que no había memoria del principio de su culto, y ado-
ración (Burgoa, 1997a, t. 1: 156 v).

Por último, también describe Burgoa que entre los za-
potecos de Nexapa, el fraile Alonso de Espinoza había en-
contrado una cueva en la que había un altar con dos ído-
los de cantera a los que se les había ofrecido copal, plumas
verdes y navajas de pedernal (1997b: 98r). Lo interesante
es que frente a las imágenes había muchas mantas y lien-
zos en los que seguramente se encontraban envueltos los
dioses.

De esta manera podemos pensar que una buena parte
del culto a los dioses en la Mixteca —así como en otros
pueblos de Oaxaca (tales como Ixcatlán y Nexapa)— se
hacía por medio de las imágenes guardadas en los bul-
tos sagrados. Lo interesante es que estos dioses eran ofren-
dados y reconocidos por la colectividad, pues en todo el
señorío de Yanhuitlán, por ejemplo, don Francisco y don
Juan ordenaban que se les realizaran ceremonias comu-
nes (Procesos…, 1999: 137).

El tnani, conocido como el “Corazón del Pueblo” en
Achiutla, recibía el culto de amplios sectores de la pobla-
ción, pues incluso llegaban visitantes de lugares muy le-
janos y de diversas condiciones sociales, lo que convirtió
al lugar en una especie de santuario.

Tenemos identificados hasta el momento dos tipos de
culto al fardo sagrado. Uno realizado por los señores y
gobernantes como parte de los rituales a sus antepasados
para fortalecer su linaje durante las ceremonias de en-
tronización, y otro realizado por sacerdotes durante las
fiestas anuales en las que se vinculaba a la comunidad en
general. Pero, ¿estaremos hablando de un culto diferen-
ciado entre los mixtecos o más bien la extensa variedad

de bultos permitía una diversificación de la religiosidad
mixteca?

Para los gobernantes, el envoltorio o tnani se conver-
tía en un símbolo de poder, un elemento necesario para
fundar pueblos y genealogías desde tiempos primordia-
les y, desde luego, para legitimar su ascenso al trono por
medio de rituales y autosacrificios que lo ponían en con-
tacto no sólo con sus antepasados, sino también con las
deidades. Por otro lado, la religiosidad colectiva también
manifestaba su culto a los dioses durante las festividades
en las que los sacerdotes abrían los envoltorios y sacaban
las imágenes que estaban bajo su resguardo. Creo, enton-
ces, que estamos ante una diversificación de la religión.

Según hemos localizado en algunas fuentes, los gober-
nantes poseían envoltorios heredados de sus antepasa-
dos, que eran ofrendados en ceremonias privadas. En el
Proceso inquisitorial de Yanhuitlán se menciona que el go-
bernador don Francisco tenía guardados en su casa “los
ídolos” que habían pertenecido a sus padres, así como
los propios:

Preguntado para qué efecto los tiene el dicho don Francis-
co en su casa, dijo que para adorarlos como los adora y que
el uno de los dichos ídolos se llama Xioco que es un ídolo
envoltorio al cual llama el dicho don Francisco cuando ha
de ir a alguna parte y que tiene otros muchos, que no sabe
cómo se llama pero que cada noche los adora y se sacrifi-
ca (Procesos…, 1999: 164).

De acuerdo con este interesante testimonio, don Fran-
cisco poseía bultos sagrados que formaban parte de un
culto particular, en el cual pedía la protección de las dei-
dades ahí resguardadas para sus actividades cotidianas.

También se relata que el cacique don Domingo tenía
sacerdotes en su casa que estaban a cargo de “veinte ado-
ratorios de ídolos” a los cuales ofrendaban ordinaria-
mente (op. cit.: 173). Por último, la mayoría de los testi-
gos aseveraba que los ídolos resguardados en las casas del
cacique y los gobernadores “eran los ídolos de sus padres
y los suyos” (ibidem).

Estamos definitivamente ante un tipo de envoltorios
que pertenecían a una familia o linaje en particular, que
los distinguía de los bultos reconocidos por la comuni-
dad, y que eran guardados en las casas o palacios de los
señores a cargo de un grupo de sacerdotes que debían

883



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

cuidarlos. Burgoa da cuenta de un caso muy interesante
entre los zapotecos de Nexapa, pues menciona que den-
tro de la tumba de un importante señor se hallaron dos
ídolos “que eran los más estimados del difunto”, coloca-
dos a un lado de su mortaja junto con braceros y pena-
chos (1997a: 321r).

También podríamos mencionar las detalladas descrip-
ciones de Hernando Ruiz de Alarcón durante sus pes-
quisas entre los nahuas de Guerrero, quien encontró nu-
merosos casos de personas que guardaban celosamente
“petaquillas” o “cestoncillos” que contenían objetos sa-
grados de antepasados difuntos heredados a los hijos y
descendientes, en una clara referencia a bultos sagrados
familiares (Ruiz de Alarcón et al., 1952: 31 y 32).

En los códices mixtecos (dedicados a relatar las acciones
trascendentales y, en ocasiones, sagradas, de los gober-
nantes) claramente se muestra la existencia de bultos que
resguardan a las deidades patronas de un linaje en par-
ticular.

Ya vimos más arriba la importancia en el Códice Nu-
ttall del bulto de 9-Viento Quetzalcóatl y del tnani que
contenía los instrumentos para encender el fuego. Pues
resulta que el lugar que sirvió como repositorio final del
envoltorio sagrado de Quetzalcóatl fue nada menos que
el Templo del Cielo de Tilantongo, por lo que existe una
clara continuidad entre la historia de las señoras 3-Peder-
nal (madre e hija), narrada en estas páginas del Nuttall,
con los fundadores primigenios de Tilantongo. De esta
manera, 9-Viento Quetzalcóatl quedó instituido como
la deidad patrona del linaje de Tilantongo, cuyo bulto sa-
grado fue resguardado posteriormente por el sacerdote
5-Lagarto durante los primeros años de vida de su hijo
8-Venado Garra de Jaguar (fig. 11).

En los códices dedicados a la vida de 8-Venado es muy
clara la significación que tiene el envoltorio como símbo-
lo de legitimación sagrada para este importante gober-
nante. En la página 52 del Códice Nuttall, 8-Venado recibe
un gran envoltorio de parte del señor 4-Jaguar quien, ade-
más de colocarle la nariguera de turquesa, le entrega los
símbolos de poder que lo legitiman como nuevo gober-
nante de Tilantongo.

Por lo tanto, el uso y significado de los bultos variaba
no solamente de acuerdo con el contenido de los mismos,

sino que también dependía del grupo social que lo reco-
nocía como parte de su religiosidad. Esto, sin duda, permi-
tía una diversificación del culto religioso entre el pueblo
mixteco ya que, por una lado, la comunidad reconocía a
su deidad patrona y se identificaba con ella por medio de
las fiestas en las que los sacerdotes abrían los envoltorios
para que los dioses recibieran el culto en general; pero, al
mismo tiempo, existían otros envoltorios que pertenecían
al linaje gobernante del pueblo y en los que se guarda-
ban deidades o entidades sagradas que le daban identidad
y cohesión a la genealogía por generaciones.

Guerra y otros contextos rituales

Existen también referencias en los códices de que los bul-
tos sagrados eran llevados a la guerra. En la página 68 del
Códice Nuttall, el Señor 8-Venado emprende un viaje de

4 89
Figura 11. Bulto de 9-Viento Quetzalcóatl dentro del Templo del Cielo
de Tilantongo. Códice Nuttall 42-I.



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

seis días consecutivos acompañado de su medio hermano
12-Movimiento y de varios sacerdotes. Uno de los sa-
cerdotes, llamado 2-Mono, carga el bulto junto con otros
elementos ceremoniales, mientras que 8-Venado y 12-
Movimiento llevan las armas para el combate. Después
de pasar por varios lugares, la comitiva llega a una am-
plia meseta o valle donde se realizan varios sacrificios y
ofrendas para garantizar el éxito en la guerra.

De esta manera, el bulto sagrado, junto con otros sím-
bolos ceremoniales, está relacionado con rituales propi-
ciatorios para la guerra o para augurar el buen éxito en
alguna campaña militar. Por lo tanto, la fuerza sagrada del
bulto tenía que acompañar a cada gobernante no sólo en
el momento de su entronización (de ahí la razón de ser
ofrendado por los soberanos-sacerdotes antes de tomar
posesión del cacicazgo), sino también en situaciones par-
ticulares como la guerra, en la que el soberano tenía que
recibir esa fuerza proveniente del bulto.

En este sentido, por ejemplo, recordemos que en la Le-
yenda de los Soles, los cinco hijos del Sol matan en una
guerra a los cuatrocientos mimixcohua y con su sangre
le dan de comer y beber al Sol10. Uno de los mimixcohua
se apoderó de un pedernal blanco que brotó de la diosa
Itzpapalotl para envolverlo en una manta, lo cargó a cues-
tas y se fue a combatir en un lugar llamado Comallan
(ibidem: 124). De esta manera, entre algunos pueblos de
Mesoamérica existe también una asociación directa en-
tre bultos sagrados y guerra.

Peregrinaciones y fundaciones

Otro uso o empleo de los bultos lo tenemos a través de
las peregrinaciones que conducen a la fundación de al-
gún linaje o dinastía, en las que el fardo es transportado,
junto con los bastones ceremoniales, por un grupo de sa-
cerdotes.

En las primeras páginas del Códice Sánchez Solís o
Egerton (1965)11, se describe una larga peregrinación en

la que varios sacerdotes llevan los símbolos sagrados a
un sitio llamado Lugar del Jaguar, Ñuu Ñaña, pueblo fun-
dado por los ancestros llamados l-Lagarto. Uno de los
sacerdotes que participa en la peregrinación, llamado
quizá 1-Venado, carga un envoltorio o mecapal en for-
ma de serpiente que contiene la imagen de Ñuhu. Por lo
tanto, el bulto de Ñuhu formó parte de las ceremonias y
rituales de fundación que llevaron al establecimiento del
señorío representado en este manuscrito.

En el documento conocido como Rollo Selden se repre-
senta otra extraordinaria peregrinación con un envolto-
rio. Se trata de la fundación de un lugar sagrado en la que
intervienen cuatro sacerdotes que llevan los bastones ce-
remoniales y el bulto divino de Quetzalcóatl (fig. 12). En
este manuscrito en particular se observa cómo el bulto es-
taba depositado en un pequeño basamento frente al cual
se realiza la ceremonia de encender el fuego como símbo-
lo de fundación. De esta manera, al igual que en el Códice
Nuttall, en el Rollo Selden se enfatiza el interés por intro-
ducir el culto a Quetzalcóatl por medio de su envoltorio
y forma parte, a su vez, de los rituales de fundación de un
nuevo asentamiento.

CONCLUSIONES

En primer lugar, creo que hemos podido establecer una
relación clara entre el nombre mixteco tnani, “embolto-

903

10 Códice Chimalpopoca. Anales de Cuauhtitlan y Leyenda de los Soles,
1992: 123. Traducción directa del náhuatl por Primo Feliciano Velázquez.
11 Sobre el Códice Egerton véase también Jansen, 1994.

Figura 12. Peregrinación con el bulto sagrado de Quetzalcóatl. Rollo
Selden.

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

rio de manta”, registrado por Alvarado, con los íconos
identificados como “bultos de mantas”en los códices. To-
dos estos elementos aparecen en las pictografías mixte-
cas como objetos elaborados a partir de mantas blancas
que pueden presentarse en forma redonda u ovalada. Sin
embargo, también llegan a registrarse bultos en colores ro-
jo, azul u ocre, dependiendo del códice que los muestra.

Desafortunadamente, no tenemos suficientes elemen-
tos para interpretar de manera adecuada la presencia de
envoltorios pintados en diversos colores, pero es posible
que haya existido una relación directa entre el color del
bulto con el contenido específico del mismo. No obstan-
te, en el Códice Nuttall, por ejemplo, no parece existir re-
lación al respecto, ya que a lo largo de dicho códice todos
los bultos sagrados aparecen invariablemente con man-
tas blancas y lo único que los diferencia es la imagen o
figura colocada en la parte superior del bulto, como se
observa en los casos de los fardos de 9-Viento y el que
contiene los implementos para hacer fuego. Por lo tanto,
no en todos los códices se puede establecer esta relación
entre color y contenido que quizá, en otros documentos,
sí pudiera funcionar.

Lo que en definitiva sí creemos haber comprobado es
la existencia de distintas clases de bultos dedicados a un
ritual, ceremonia o deidad en particular con una orien-
tación religiosa específica. Tal es el caso de las ofrendas y
autosacrificios efectuados por los gobernantes a los en-
voltorios en sus ceremonias previas de entronización, he-
cho que les significaba la legitimación de su alto estatus
y su pertenencia a un linaje que en ese momento gober-
naba en el pueblo. Como objetos centrales en los rituales
y ceremonias de entronización, los señores rendían culto a
sus antepasados, a los fundadores de su dinastía, lo que les
permitía llegar al poder y contar con la prerrogativa de
gobernar como una facultad heredada de los ancestros.

Otra clase de bultos analizada a lo largo del presente
artículo involucraba directamente a la comunidad. Estos
fardos guardaban deidades o símbolos que identificaban
a todo el pueblo bajo un culto en común y que eran ado-
rados en las fiestas y ceremonias religiosas para propiciar
las buenas cosechas y beneficiar las siembras. Recorde-
mos, por ejemplo, al bulto de Dzavui y al bulto de maíz
que aparecen en el Códice Selden (fig. 8, p. 84), objetos

que seguramente formaban parte de las fiestas o ceremo-
nias que involucraban a toda la comunidad. La imagen de
Dzavui, conservada en un envoltorio, era sin duda ofren-
dada por los sacerdotes para la petición de la lluvia y de
los buenos temporales durante los ritos colectivos. El bul-
to de maíz, a su vez, nos recuerda la narración de Burgoa
acerca de la existencia de un culto comunitario a la ma-
zorca para agradecer las buenas cosechas y propiciar me-
jores siembras en el siguiente periodo calendárico.

Vimos que los envoltorios eran cargados y transporta-
dos en peregrinaciones desde tiempos primordiales para
la fundación del pueblo o señorío, y que contenían los ins-
trumentos para encender el fuego que consagraba ritual-
mente el espacio divino para la instauración de la nueva
comunidad; o aquellos en que se guardaba la reliquia o
imagen de la deidad protectora del linaje.

Encontramos también referencias a bultos que servían
para ser llevados a la guerra y dotar a algunos gobernan-
tes de mayor poder durante el conflicto y garantizar su
victoria ante sus enemigos. La asociación de un bulto de
Ñuhu con una flecha y un escudo tal vez nos indica el con-
cepto de la guerra como una actividad sagrada en la que
las fuerzas o seres divinos moraban en los objetos lleva-
dos a la guerra.

En el caso de los fardos que pertenecían a los gobernan-
tes para su consulta, adoración o protección personal y
familiar, podríamos pensar que en ellos se encontraban
deidades patronas del linaje o de la dinastía.

Todo ello nos permite demostrar la complejidad de la
religiosidad mixteca manifestada a través del bulto sa-
grado o tnani. Hemos considerado la posibilidad de que
los envoltorios hayan sido el elemento central de la reli-
gión mixteca y, tal vez, de la tradición oaxaqueña en ge-
neral pues, al parecer, en toda esta región se encuentran
indicios de un culto bastante extendido a los dioses-bul-
tos. No obstante, indagando más a fondo en otras reali-
dades mesoamericanas, observamos que entre los mayas
peninsulares también está documentado que las deida-
des eran colocadas en “petaquillas” y envueltas en un pa-
ño para ser entregadas por los sacerdotes a los dueños de
estas representaciones denominadas “ídolos”(Landa,1982:
72). O la aseveración de Mendieta de que el bulto “fue el
principal ídolo que tenían en mucha reverencia, y no te-

4 91



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

nían en tanta como a este a los bestiones o figuras de pie-
dra o de palo que ellos hacían” (Mendieta, 2002: 184).

Finalmente, presentamos a continuación un cuadro
que resume el contenido de bultos encontrados en los

códices y en las fuentes históricas provenientes de la Mix-
teca, para resaltar la importancia de las “deidades envuel-
tas en mantas”.

923

Pueblo Bulto Contenido

Tilantongo Bulto de 9-Viento Quetzalcóatl Un pedernal

Bulto con instrumentos para el fuego Madero y taladro

Bulto de Ñuhu Imagen de Ñuhu

Jaltepec Bulto dedicado a 8-Conejo Reliquias de la señora fundadora, papel pintado,
plumas de guacamaya.

Bulto dedicado a 2-Hierba Reliquias del fundador del linaje, ojo de un árbol.

Bulto de Dzavui Imagen del dios de la lluvia

Bulto de maíz Hojas de maíz, mazorcas

Bulto de Ñuhu Imagen de Ñuhu

Tututepec Bulto circular azul Elemento borrado

Yanhuitlán Bulto de Dzavui Imagen del dios de la lluvia

Bulto de Tizono Deidad no identificada

Bulto de Toyna Deidad no identificada

Bulto de Xitondozio Deidad no identificada

Bulto de Siquiny Deidad no identificada

Bulto de Xivisin Deidad no identificada

Bulto de Quequiyo Imagen de la diosa 9-Caña

Bulto de Quaquxio Deidad no identificada

Bulto de Quaquy Deidad no identificada

Bulto de Xioco Deidad no identificada

Achiutla Bulto del Corazón del Pueblo Imagen de Quetzalcóatl

Cerro del Águila Bulto para encender fuego Madero y taladro

Siglas y bibliografía

AGN, Archivo General de la Nación

Acuña, René (ed.), 1984, Relaciones Geográficas del siglo XVI:
Antequera, t. I, Instituto de Investigaciones Antropoló-
gicas, Universidad Nacional Autónoma de México, Mé-
xico.

—— (ed.), 1986, Relaciones Geográficas del siglo XVI: Méxi-
co, t. III, Instituto de Investigaciones Antropológicas,
Universidad Nacional Autónoma de México, México.

Alvarado, fray Francisco de, 1962, Vocabulario en lengua mix-
teca, reproducción facsimilar con un estudio de Wigberto
Jiménez Moreno, Instituto Nacional Indigenista, Institu-
to Nacional de Antropología e Historia, México.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez,

 



MAYO-AGOSTO 2008 Desacatos SABERES Y RAZONES

1992, Crónica Mixteca: el rey 8-Venado Garra de Jaguar
y la dinastía de Teozacoalco-Zaachila. Libro explicativo del
llamado Códice Zouche-Nuttall, Sociedad Estatal Quinto
Centenario, Akademische Druck-und Verlagsanstalt,
Fondo de Cultura Económica, España, Austria, México
(Códices Mexicanos, II).

Ayala, Maricela, 2002, El bulto ritual de Mundo Perdido, Ti-
kal, Instituto de Investigaciones Filológicas, Universidad
Nacional Autónoma de México, México (Cuadernos del
Centro de Estudios Mayas, 27).

Burgoa, fray Francisco de, 1997a, Geográfica Descripción de la
parte septentrional del Polo Ártico de la América, edición
facsimilar de la obra publicada en 1674, Gobierno del Es-
tado de Oaxaca, Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Univer-
sidad Autónoma Benito Juárez de Oaxaca, Miguel Ángel
Porrúa, México.

——, 1997b, Palestra Historial de virtudes y exemplares apos-
tólicos, edición facsimilar de la obra publicada en 1670,
Gobierno del Estado de Oaxaca, Universidad Nacional
Autónoma de México, Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes, Universidad Autónoma Benito Juárez de Oa-
xaca, Miguel Ángel Porrúa, México.

Caso, Alfonso, 1960, Interpretación del Códice Bodley 2858,
Sociedad Mexicana de Antropología, México.

——, 1964, Interpretación del Códice Selden 3135 (A. 2), So-
ciedad Mexicana de Antropología, México.

——, 1966, Interpretación del Códice Colombino y las glosas
del Códice Colombino por Mary Elizabeth Smith, Sociedad
Mexicana de Antropología, México.

——, 1996a, Homenaje a Alfonso Caso. Obras escogidas, Pa-
tronato para el Fomento de Actividades Culturales, Mé-
xico.

——, 1996b, “Dioses y hombres en la Mixteca”, Homenaje
a Alfonso Caso. Obras escogidas, Patronato para el Fomen-
to de Actividades Culturales, México.

Castillo, Cristóbal del, 2001, Historia de la venida de los me-
xicanos y de otros pueblos e historia de la conquista, traduc-
ción y estudio introductorio de Federico Navarrete, Con-
sejo Nacional de la Cultura y las Artes, México (Cien de
México).

Códice Boturini, 1991, reproducción facsimilar de Dinorah
Lejarazu y estudio introductorio de Manuel A. Hermann
Lejarazu, Gisma, México.

Códice Chimalpopoca, Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de los
soles, 1992, trad. de Primo Feliciano Velázquez, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, México.

Códice Sánchez Solís o Egerton 2895, 1965, editado por Co-
ttie A. Burland, Akademische Druck-und Verlagsanstalt,
Graz, Austria (Codices Selecti, 7).

Codex Vindobonensis Mexicanus 1, 1974, Vollständige faksi-
mile-ausgabe im original format, Akademische Druck-
und Verlagsanstalt, Graz, Austria.

Dahlgren, Barbro, 1990, La Mixteca: su cultura e historia pre-
hispánica, 4ª ed., Instituto de Investigaciones Antropo-
lógicas, Universidad Nacional Autónoma de México, Mé-
xico.

Freidel, David y Paul Guenter, 2006, “Soul Bundle Caches,
Tombs, and Cenothaps: Creating the Places of Resurrec-
tion and Accesion in Maya Kingship”, en Julia Guernsey
y F. Kent Reilly III (eds.), Sacred Bundles: Ritual Acts of
Wrapping and Binding in Mesoamerica, Boundary End
Archaeology Research Center, Barnardsville, North Ca-
rolina, pp. 59-79.

Furst, Jill Leslie, 1978, Codex Vindobonensis Mecanus I: A Co-
mmentary, Institute for Mesoamerican Studies, Albany,
Nueva York.

Greene, Merle, 1972, manuscrito inédito citado por Ayala,
2002, El bulto ritual de Mundo Perdido, Tikal, Instituto
de Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional Au-
tónoma de México, México (Cuadernos del Centro de
Estudios Mayas, 27).

Guernsey, Julia y F. Kent Reilly III (eds.), 2006, Sacred Bun-
dles: Ritual Acts of Wrapping and Binding in Mesoameri-
ca, Boundary End Archaeology Research Center, Bar-
nardsville, North Carolina,

Gutiérrez Solana, Nelly, 1986,“Sobre el significado de los bul-
tos sagrados y de las figuras incompletas en los códices”,
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. 15,
núm. 57, pp. 23-35.

Jansen, Maarten, 1982, Huisi Tacu. Estudio interpretativo de
un libro mixteco antiguo: Codex Vindobonensis Mexica-
nus I, Centro de Estudios y Documentación Latinoame-
ricanos, Ámsterdam (Incidentele Publicaties, 24).

——, 1994, La gran familia de los reyes mixtecos: libro expli-
cativo de los códices llamados Egerton y Becker II, Fondo de
Cultura Económica, Akademische Druck-und Verlags-
anstalt, México, Austria (Códices Mexicanos, IX).

Jansen, Maarten y Gabina Aurora Pérez Jiménez, 2000, La
dinastía de Añute. Historia, Literatura e ideología de un rei-
no mixteco, Research School CNWS, Leiden, Países Bajos.

Landa, fray Diego de, 1982, Relación de las cosas de Yucatán,
12ª ed., Miguel Ángel Porrúa, México.

López-Austin, Alfredo, 1973, Hombre-Dios. Religión y polí-
tica en el mundo náhuatl, Universidad Nacional Autó-
noma de México, México.

López Luján, Leonardo, 2006, La Casa de las Águilas. Un ejem-
plo de la arquitectura religiosa de Tenochtitlan, 2 vols.,
Fondo de Cultura Económica, Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes, Instituto Nacional de Antropología
e Historia, México.

4 93



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

Martínez Gracida, Manuel, 1898, “Mitología mixteca”, en
Memorias de la Sociedad Científica “Antonio Alzate”, t. XI,
1897-1898, pp. 421-434.

——, 1905, Historia Antigua de la Mixteca, manuscrito iné-
dito microfilmado en la Subdirección de Documentación
de la Biblioteca Nacional de Antropología e Historia, se-
rie Manuel Martínez Gracida, rollo 7.

Mendieta, fray Gerónimo de, 2002, Historia Eclesiástica In-
diana, 2 tomos, Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, México (Cien de México).

Molina, fray Alonso de, 2001, Vocabulario en lengua caste-
llana y mexicana, y mexicana y castellana, 4ª ed., edición
facsimilar de la obra de 1571, Miguel Ángel Porrúa, Mé-
xico.

Muñoz Camargo, Diego, 1998, Historia de Tlaxcala, paleogra-
fía, introducción, notas, apéndices e índices analíticos de
Luis Reyes García con la colaboración de Javier Lira To-
ledo, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropología Social, Gobierno del Estado de Tlaxcala,
Universidad de Tlaxcala, Tlaxcala, México.

Nowotny, Karl Anton, 1961, Tlacuilolli: Die mexikanischen
Bilderhandschriften, Stil und Inhalt, mit einemen Katalog
der Codex Borgia Gruppe, Monumenta Americana III,
Berlín.

——, 1966, “Restos de especulaciones místicas de los indios
prehispánicos”, en Summa Anthropologica en Homenaje
a Robert J. Weitlaner, Instituto Nacional de Antropología
e Historia, México, pp. 417-419.

Olivier, Guilhem, 1995, “Les Paquets sacrés ou la mémoire
cachée des Indiens du Mexique Central (XVe-XVIe siè-
cles)”, Journal de la Société des Américanistes, vol. 81, pp.
105-141.

——, 2006,“The Sacred Bundles and the Coronation of the
Aztec King in Mexico-Tenochtitlan”, en Julia Guernsey y

F. Kent Reilly III (eds.), Sacred Bundles: Ritual Acts of
Wrapping and Binding in Mesoamerica, Boundary End
Archaeology Research Center, Barnardsville, North Ca-
rolina, pp. 199-225.

——, 2007, “Sacred Bundles, Arrows and New Fire. Foun-
dation and Power in the Mapa de Cuauhtinchan No. 2”,
en David Carrasco y Scout Session (eds.), Cave, City, and
Eagle’s Nest. An Interpretative Journey through the Mapa
de Cuauhtinchan No. 2, Albuquerque, University of New
Mexico Press, pp. 281-313.

Pohl, John M. D., 1994, The Politics of Symbolism in the Mix-
tec Codices, Vanderbilt University, Nashville-Tennessee.

Procesos por idolatría al cacique, gobernadores y sacerdotes de
Yanhuitlán, 1544-1546, 1999, ed. de María Teresa Sepúlve-
da y Herrera, Instituto Nacional de Antropología e His-
toria, México.

Ruiz de Alarcón, Hernando et al., 1952, Tratado de las idola-
trías, supersticiones, dioses, ritos, hechicerías y otras costum-
bres gentílicas de las razas aborígenes de México, notas,
comentarios y estudio de Francisco del Paso y Troncoso,
Fuente Cultural, México.

Smith, Mary Elizabeth, 1973, Picture Writing from Ancient
Southern Mexico. Mixtec Place Signs and Maps, Univer-
sity of Oklahoma Press, Norman.

Stenzel, Werner, 1972, “The Sacred Bundles in Mesoameri-
can Religion”, Actas del XXXVIII Congreso Internacional
de Americanistas, vol. II, Stuttgart, pp. 347-352.

Torquemada, fray Juan de, 1975, Los veinte y un libros ritua-
les y Monarquía Indiana, 7 vols., ed. preparada por Miguel
León-Portilla, 3ª ed., Universidad Nacional Autónoma
de México, México.

Troike, Nancy P., 1974, The Codex Colombino-Becker, tesis
de doctorado no publicada, Universidad de Londres,
Londres.

943




