Religiosidad y bultos sagrados
en la Mixteca prehispanica

Manuel A. Hermann Lejarazu

El culto al bulto sagrado es una de las actividades rituales que mayor presencia tiene en diversas
partes de Mesoamérica. Existen numerosas descripciones y representaciones de bultos sagrados
en fuentes coloniales y en documentos pictograficos prehispanicos, siendo la regién de la Mixteca
la que mayor cantidad de ejemplos presenta. Este aspecto de la religiosidad mixteca manifestada a
través de los bultos se puede encontrar en rituales de fundacién, en ceremonias de entronizacién
de los gobernantes, en las fiestas periddicas que involucraban a toda la comunidad, pero también
en cultos particulares o privados que realizaba el duefio de algtn bulto. Al parecer, el culto a los far-
dos sagrados estaba tan extendido en la Mixteca que quiza constituyd la principal manifestacion
religiosa de esta regién en la época prehispanica.

PALABRAS CLAVE: bultos sagrados, Mixteca, cédices, religiosidad, rituales

Religiousness and Sacred Bundles in Prehispanic Mixteca

The sacred bundle cult is one of the most widespread ritual activities throughout Mesoameri-
ca.There is an abundant number of descriptions and representations of sacred bundles both in co-
lonial sources and prehispanic pictographic documents, and the Mixteca region houses the great-
est number of them.The use of bundles in Mixtec religiousness took place in foundational rituals,
ceremonies of the accession of rulers, and periodical ceremonies that involved the whole com-
munity, but also in particular or private cults organized by the owner of a specific bundle. It appears
that the sacred bundle cult was so widespread in the Mixteca that it might have been the main reli-
gious manifestation of the region during the prehispanic period.

KEY WORDS: sacred bundles, Mixteca, codices, religiousness, rituals

MANUEL A. HERMANN LEJARAZU: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, México-Distrito Federal

hermann@ciesas.edu.mx

Desacatos, nim. 27, mayo-agosto 2008, pp. 75-94.
Recepcion: 1 de junio de 2007 / Aceptacion: 13 de agosto de 2007

75



76 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

1 culto al bulto sagrado es una de las actividades

rituales que se llegaron a practicar de manera fre-

cuente en diversas partes de Mesoamérica. Exis-
ten numerosas representaciones y descripciones de bultos
sagrados en estelas, dinteles, cddices y manuscritos del
mundo nahua, maya, quiché, zapoteco y mixteco, lo que
demuestra su gran importancia como fenémeno religio-
so a través del tiempo. Particularmente, en los codices mix-
tecos se han documentado diversos tipos de bultos que
aluden a las deidades asociadas con ellos, aunque en otras
ocasiones los fardos estan relacionados con objetos o ins-
trumentos empleados en alguna ceremonia en particular.

Para la Mixteca prehispdnica no se han elaborado and-
lisis detallados sobre los envoltorios representados en los
codices, ni tampoco se ha explorado su profunda trascen-
dencia como manifestacion religiosa. Es por ello que en
el presente trabajo indagaremos sobre los aspectos mas so-
bresalientes del culto al bulto sagrado entre los mixtecos
de la época prehispanica y del periodo colonial tempra-
no con el objetivo de trazar algunos rasgos que nos per-
mitan adentrarnos en el pensamiento religioso plasma-
do en estos pueblos del sur de México.

Debido a la importancia de los bultos sagrados en
Mesoamérica actualmente contamos con diversos tra-
bajos dedicados a esclarecer su significado. Entre los estu-
dios més destacados podemos mencionar a Stenzel (1972),
quien realiz6 una interesante comparacién entre los bul-
tos de los pueblos de Norteamérica y los mesoameri-
canos. El austriaco Karl Anton Nowotny (1961, 1966)
identific6 varias imégenes de envoltorios en los codices
del grupo Borgia y también se percat6 de las similitudes
entre los bultos norteamericanos y los de Mesoamérica.
Alfredo Lépez-Austin (1973) destacé el nexo entre los en-
voltorios y los dioses patronos de algun pueblo o comu-
nidad durante sus procesos migratorios. En los tltimos
anos, Nelly Gutiérrez (1986) ha vuelto a senalar la im-
portancia de este tipo de objetos en la religion mesoame-
ricana. John Pohl (1994) retomo los datos que hay sobre
este tema en la etnografia estadounidense y los compara, en
términos religiosos, con la informacion existente para la
Mixteca prehispanica. Guilhem Olivier (1995 y 2006) hace
un andlisis muy completo sobre el significado de los bul-
tos y sefiala su papel dentro de los ritos de entronizacion

de los tlahtoque mexicas. En un trabajo reciente, Olivier
(2007) identifica la importancia de los bultos sagrados en
el Mapa de Cuauhtinchan 2 y los relaciona con las ceremo-
nias en las que se encendia el fuego nuevo. Por tltimo, hay
que mencionar la destacada obra colectiva de Guernsey
y Kent Reilly III (2006) sobre los rituales en torno a los
envoltorios y atados en la religion mesoamericana.

Para el mundo maya podemos senalar el estudio de
Merle Greene (1972) sobre los bultos representados en
los monumentos de Yaxchilan; y el de Maricela Ayala
(2002), quien realiza un exhaustivo trabajo a partir del
descubrimiento de un envoltorio encontrado en las exca-
vaciones arqueoldgicas del sitio conocido como Mundo
Perdido, en Tikal. Recientemente, Freidel y Paul Guenter
(2006) abordan el papel de los bultos y los lugares de en-
tronizacion de los gobernantes mayas.

Para el desarrollo del presente articulo no sera posible
abundar en todas estas investigaciones sobre los envol-
torios en Mesoamérica; sin embargo, intentaremos reali-
zar algunas asociaciones y comparaciones entre la infor-
macion existente en la Mixteca con la de algunos otros
pueblos del mundo nahua o maya, segtin sea necesario.
Todo ello para esclarecer el significado y la importancia
de los bultos sagrados en la religion mixteca de acuerdo
con lo que hemos recopilado en diversos cédices y otros
documentos historicos.

TNANI, NOHO DZUCU O TLAQUIMILOLLI

De acuerdo con algunos diccionarios o vocabularios que
registraron las lenguas indigenas de Mesoamérica, es po-
sible conocer el nombre original que los antiguos mixte-
cos 0 nahuas dieron a los bultos sagrados. Para los nahuas,
el fardo divino se conocia como tlaquimilolli o quimili,
que viene del verbo quimiloa, “liar o envolver algo en
manta” (Molina, 2001: 90r), o también de Haquimilhuia,
“envolver o liar algo a otro” (ibidem: 134 r). De manera
que tlaquimilolli, de acuerdo con fray Alonso de Molina,
es “cosa liada assi” (ibidem: 134r), y quimili es “lio de ro-
pa o mantas” (ibidern: 90r). Por lo tanto, el nombre en nd-
huatl se refiere tanto a la accién de envolver en mantas
como al envoltorio de mantas mismo.



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Para la lengua mixteca contamos con el Vocabulario de
fray Francisco de Alvarado (1962), quien registr6 la en-
trada “emboltorio de manta” como tnani, dzoo nicuvni
tnani'y dzoo niquidza tnani (Alvarado, 1962: 88v.). La pa-
labra dzoo significa “manta’, y los verbos nicuvni y ni-
quidza pueden traducirse como “hecho” o “hizo”, por lo
que el vocablo dzoo nicuvni tnani quiere decir “manta
hecha envoltorio”; asi, la palabra tnani se refiere al nom-
bre mixteco del envoltorio.

Otras entradas de Alvarado refuerzan esta idea, tales
como “emboltorio hacer asi”, yosaqtnani dzoo, yoquidza
tnani (Alvarado, 1962: 88v), aunque también aparecen
los vocablos dzucu o fioho dzucu en “embolver algo como
quiera’: yotnifio dzucundi, yodzucu ninondi (ibidem: 88v.);
o en “embuelta cosa”: safiohodzucu, sanisacoho dzucu (ibi-
dem). Es probable que, en mixteco, la accién de “envolver”
refiera a las palabras dzucu, fioho dzucu, mientras que el
envoltorio de mantas es tnani.

No obstante, es necesario revisar las imagenes mismas
de los envoltorios o bultos sagrados en los codices para
dilucidar una acepcién adecuada sobre el nombre en
mixteco.

REPRESENTACIONES ICONOGRAFICAS

Los bultos en los codices mixtecos aparecen frecuente-
mente representados en forma redonda u ovalada, por
lo que, al parecer, reflejan una imagen naturalista de los
envoltorios reales que se resguardaban en los templos
(fig. 1). Aunque es dificil saberlo con entera certeza—pues
tnicamente podemos basarnos en las descripciones de al-
gunas fuentes o en las figuras plasmadas en los c6dices—,
creemos, en general, que la mayoria de los bultos tenian
este aspecto redondo y voluminoso a causa de los mate-
riales que le daban forma.

Seguin observamos en los diccionarios de nahuatl y mix-
teco mencionados arriba, los términos indigenas quimili
y tnani aluden directamente a un “envoltorio de mantas’,
por lo que las figuras dibujadas en los cédices muestran
los bultos completamente amarrados con unas cuerdas en
la parte superior y que sujetaban, sin duda, las mantas
que servian para hacer el envoltorio.

Figura 1. a) Nuttall 83; b) Colombino 5; ¢) Bodley 25.

Segtin se observa en algunos cddices, las cuerdas ama-
rradas llegaban a caer por ambos extremos del envolto-
rio y eran colocados uno o varios mofios de papel plega-
do arriba de ellos!; pero en otras imdgenes, una especie
de pano adicional parece cubrir por completo al bulto.
En el Cddice Nuttall2, por ejemplo, se encuentra un bul-
to asociado a los instrumentos para encender el fuego
(fig. 1a) y en él se ve el dibujo de una tela o pano que
sobresale de ambos lados por la parte superior. Ade-
mas, en documentos como el Cédice Colombino y Be-
cker 13 encontramos una gruesa tela de color rojo que
cubre casi completamente el bulto redondo (fig. 1 b).

En otras representaciones, una pequena manta en for-
ma triangular atraviesa la parte central del fardo como si
fuera una dltima cubierta que lo envuelve. En la mayoria
de las ocasiones, esta manta triangular aparece pintada de
rojo y blanco, o de rojo y amarillo.

I En el estudio que realiza sobre los bultos del Mapa de Cuauhtinchan 2,
Olivier (2007: 292) sefiala que, para el mundo nahua, el papel dobla-
do en tiras de color rojo y blanco colocado sobre los bultos esta relacio-
nado con el fuego, el sacrificio, la Serpiente de Fuego y con deidades
como Mixcdatl y Xiuhtecuhtli.

2 El Codice Nuttal puede consultarse en Anders et al., 1992.

3 Los codices Colombino y Becker pueden consultarse en Caso, 1966 y
Troike, 1974, respectivamente.

77



78 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

Figura 2. a) Bodley 21; b) Becker 9.

Segtin observamos en varias paginas de los codices, al-
gunos bultos eran adornados con plumas de quetzal en la
parte superior (tal y como aparece en el Bodley?, fig. 2a),
o con recortes de papel o tiras de tela colocadas también
por arriba, como aparece en el Becker I (fig. 2b). En este
sentido, los bultos que aparecen con recortes de papel ple-
gado en la parte superior (como es el caso de la fig. 1a)
estdn relacionados, al parecer, con la ceremonia del fuego
nuevo (Olivier, 2007: 287-302). Pero sobre este tipo de
bultos regresaremos posteriormente.

Indudablemente, los bultos circulares blancos indican
que las mantas que conformaban los fardos no estaban te-
nidas, sino que conservaban el blanco natural del algo-
do6n o de algtn otro material. Sin embargo, existen re-
presentaciones en las que el bulto aparece en diferentes
colores; por ejemplo, en el Cddice Colombino el fardo es-
td pintado de color azul cubierto por otras telas en color
rojo (fig. 1b, p. 77). En el Becker 1 el bulto redondo es rojo
(fig. 2b), y en el Bodley (fig. 1c, p. 77) suele aparecer tam-
bién pintado en azul, lo que hace suponer que en todos es-
tos casos las mantas estaban tenidas con esos colorantes.

No obstante, no todos los bultos reportados en Me-
soamérica fueron elaborados con mantas de algodén.
Maricela Ayala senala que el envoltorio hallado en Mundo
Perdido, Tikal, estaba hecho de papel amate y, de acuer-
do con los restos conservados, estaba pintado de azul
(Ayala, 2002: 34).

Sin embargo, segin lo analizado hasta el momento,
pensamos que los bultos dibujados en los cddices mixte-
cos representan aquéllos elaborados con mantas envuel-

4 El Cédice Bodley puede consultarse en Caso, 1960.

tas, por lo que nos inclinamos a pensar que el vocablo
mixteco tnani es el término que refiere al fardo, y no los
términos dzucu o fioho dzucu, que implican la accion de
“envolver”.

CONTENIDO

El contenido de los bultos o envoltorios sagrados esta ex-
tensamente documentado en fuentes prehispanicas y en
escritos coloniales a lo largo de diversas regiones de Me-
soamérica. Incluso podemos decir que el contenido era
tan variado que no es posible circunscribirlo a un solo ele-
mento. Del mundo nahua provienen descripciones muy
completas acerca del contenido de los bultos sagrados.
Por ejemplo, el cronista Juan Bautista de Pomar refiere,
en su Relacion geogrdfica de 1582, la existencia de dos bul-
tos muy reverenciados en la ciudad de Tezcoco (Acuna,
1986, t. I1I: 59).

Segtin Pomar, los bultos estaban resguardados en un
aposento llamado tlacatecco, ubicado a un lado del tem-
plo mayor de Tezcoco. Nos dice:

Junto al cu y templo mayor, habfa una sala y aposento que
llamaban tlacatecco, que se interpreta por ‘casa de hombres
de dignidad’ en donde se guardaban, por cosas principa-
lisimas y divinas, dos envoltorios o lios de muchas mantas
muy ricas y muy blancas: el uno, del idolo de Tezcatlipoca,
y el otro, de Huitzilopochtli. En el de Tezcatlipoca estaba un
espejo de alinde, del tamafio y compés de una media na-
ranja grande, engastado en una piedra negra tosca. Estaban,
con ella, muchas piedras ricas sueltas, como eran chalchi-
huites, esmeraldas, turquesas, y de otros muchos géneros.
Y la manta que estaba mds cercana del espejo y piedra era
pintada de osamenta humana (Acufia, 1986, t. I1I: 59).

De acuerdo con lo que nos dice este autor, el bulto de
Tezcatlipoca tenfa como contenido el espejo o tezcatl
—emblema caracteristico de esta deidad—, junto con
otras piedras preciosas. En cuanto al de Huitzilopochtli,
contintia describiendo el autor, el contenido eran dos es-
pinas de maguey atadas o envueltas en muchas mantas
(Acunia, op. cit.).

Otro historiador indigena de finales del siglo XVI,
Cristobal del Castillo, escribi6 una asombrosa relacion



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

historica sobre la salida y migraciéon de los mexicas al
partir de un lugar llamado Aztlan-Chicoméztoc (Cas-
tillo, 2001). Toda la peregrinacion, de acuerdo con Del
Castillo, era guiada por un gobernante llamado Hui-
tzilépoch, quien tenia la facultad de poder hablar con
Tetzauhtéotl, el dios patrono de los mecitin. Cuando los
migrantes llegan a Culhuacan, Huitzilépoch muere por
su avanzada edad y su cuerpo es depositado en una caja
de piedra de la cual, después de cuatro afos, sus restos
fueron extraidos y colocados dentro de un bulto (op. cit.:
121 y 123). Es decir, los huesos de Huitzilépoch fun-
cionaron como una morada para que residiera en ellos
la deidad principal y por medio de los cuales Tetzauh-
téotl podria comunicarse y manifestar sus designios a
los sacerdotes encargados del envoltorio. De esta man-
era, el gufa y gobernante deificado llevaria el nombre de
Huitzilopochtli-Tetzauhtéotl.

De acuerdo, entonces, con esta descripcion, el famoso
bulto sagrado de Huitzilopochtli contenia los huesos de
un personaje llamado Huitzitl o Huitzilépoch que se ha-
bia convertido, tras su muerte, en la imagen o representan-
te del dios tutelar de los mexicas, llamado en esta fuente
Tetzauhtéotl. De esta manera, dios y hombre-dios esta-
ban unidos por medio de los huesos que conformaban
el contenido del envoltorio sagrado.

Segtin otras descripciones, como la de fray Gerénimo
de Mendieta, algunos bultos se formaron a partir de las
mantas o vestimentas de los dioses sacrificados en tiem-
pos primigenios para darle movimiento al sol (Mendie-
ta, 2002, vol. 1: 184). A decir del cronista, estas vestimentas
fueron envueltas por los primeros sacerdotes o seguido-
res de las deidades junto con algunos palos que tenian en
su interior piedras de chalchihuite y pieles de serpiente y
jaguar (loc. cit.).

Un dltimo ejemplo lo encontramos en la Historia de
Tlaxcala de Diego Munoz Camargo, quien refiere la exis-
tencia de un bulto sagrado en poder de Gonzalo Tecpa-
nécatl, senor de la parcialidad de Tepeticpac (Munoz Ca-
margo, 1998: 235-236). Segtin nos menciona este autor,
el cacique indigena poseia las cenizas del dios Camaxtle,
patrono de los tlaxcaltecas, en un pequefio adoratorio
en el interior de su casa. Cuando Gonzalo Tecpanécatl en-
trega el envoltorio a fray Diego de Olarte, guardidn de

Figura 3. Cédice Boturini, lam. 2.

Tlaxcala, éste lo desata y encuentra, ademds de las ceni-
zas, un pequefio cofre de palo con un chalchihuitl y ca-
bellos rubios que pertenecieron a Camaxtle (loc. cit.).

Dentro de la iconografia nahua encontramos varias
representaciones de bultos sagrados que muestran el con-
tenido de cada uno de ellos. En la ldmina 2 del Codice
Boturini (1991) se representa una extraordinaria escena
en la que aparecen cuatro teomamagque o cargadores de
dioses que parecen encabezar la migracién mexica tras su
paso por Culhuacan. Uno de los cargadores lleva a cues-
tas un bulto en cuyo borde superior se asoma una imagen
que representa a Huitzilopochtli, la deidad protectora del
grupo (fig. 3).

Si bien para la region mixteca adolecemos de fuentes
y crénicas escritas por indigenas o frailes espafioles, afortu-
nadamente contamos con algunas descripciones en otros
documentos que se refieren al contenido de los bultos
tanto entre los zapotecos como en otros grupos oaxa-
quenos.

79



80 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

Entre los ixcatecos existia un importante culto a dos
bultos sagrados que contenian los idolos o deidades ado-
rados por la poblacién (Acufia, 1984, t. I: 230). Segun se
menciona en la Relacién geogrdfica de Ixcatlan, los dos
idolos estaban hechos de piedra verde, forrados en man-
tas y estaban metidos dentro unos cestos resguardados

Figura 4. Cédice Nuttall 15-1.

por los sacerdotes. Los dos bultos permanecian ocultos
en el templo y eran sacados tinicamente durante las fies-
tas del afio para recibir las ofrendas del pueblo (loc. cit.).

Seguin menciona fray Francisco de Burgoa, en el pue-
blo zapoteco de Quiegolani existia un importantisimo
culto a un envoltorio cuyo contenido era una mazorca.
De acuerdo con su descripcion, durante la cosecha de
maiz los zapotecos escogian la mazorca mas grande y
de mejor grano que se habia dado ese afo para ofrendar-
la como deidad. La mazorca era colocada en un altar a la
que le dedicaban ceremonias, sacrificios, cantos y bailes.
Incluso, la mazorca misma era vestida con ropa a su me-
dida a la que le ponian piedras verdes como adornos.
Una vez terminadas las ceremonias, la mazorca era en-
vuelta en un lienzo blanco de algodon y se guardaba has-
ta la temporada de siembras. Entonces los sacerdotes
llevaban el bulto al lugar donde se encontraban las mil-
pas y lo ponian dentro de un cuero de venado para enter-
rarlo en un hoyo justamente en medio de los sembradios
(Burgoa, 1997a,t.2: 332 ry v).

CONTENIDO DE LOS BULTOS EN
LOS CODICES MIXTECOS

Bulto de 9 Viento Quetzalcoatl

Con base en estas detalladas descripciones, no nos cabe
la menor duda sobre la variedad de bultos que existian y
los diferentes rituales a los que estaban dedicados. En los
codices mixtecos he podido identificar, de acuerdo con
su contenido, cuatro diferentes bultos que, probable-
mente, aluden tanto al culto particular hacia una deidad
como a los objetos relacionados con ellos.

En la mayorfa de imdgenes que existe sobre el tnani o
envoltorio en los codices, éste aparece inicamente con
uno o varios mofios en la parte superior y con las telas o
cuerdas que los sujetaban. En estos bultos no podemos
identificar el contenido debido a que no se dibujé enci-
ma de ellos ninguna figura o efigie que indique el culto al
que estaba relacionado. Sin embargo, en otras ocasiones
el contexto de la narrativa nos ayuda a identificar el con-
tenido del bulto.



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

En las paginas 14 y 15 del Cédice Nuttall aparecen re-
presentados varios envoltorios que son transportados por
dos sacerdotes llamados 10-Canay 10-Zopilote (fig. 4). El
contenido del bulto se revela en la pagina 15-11, en la que
encontramos dibujado un gran fardo redondo con la ima-
gen de un cuchillo de pedernal y un rostro o cara que se
asoma desde su interior. Se trata del envoltorio sagrado
del Senor 9-Viento “Quetzalcéatl’, al que podemos iden-
tificar por el nombre calendarico y por el lugar donde
estd colocado: el Templo de la Serpiente Emplumada (fig.
5). Este lugar, al parecer, estaba destinado como asiento
o pueblo para la Sefiora 3-Pedernal y el Senor 5-Flor, pro-
tagonistas de estas paginas del Cédice Nuttall, quienes
habian emprendido una peregrinacién acompanados
por cuatro sacerdotes.

El hecho de que el bulto sagrado esté relacionado con
la representacion de un gran pedernal nos remite sin du-
da al mito narrado en el Cédice Vindobonensis (1974), en
el que se menciona el nacimiento de Quetzalcoatl precisa-
mente de un gran pedernal. Asi, el contenido del envol-
torio era el pedernal del que habia nacido la deidad, por
lo que, en varias ocasiones, a lo largo del Cédice Nuttall,
se identifica a Quetzalcbatl con este mismo material.

Bulto con instrumentos para encender fuego

Sin embargo, al parecer, no todos los bultos sagrados con-
tenian reliquias u objetos relacionados con una deidad.
Continuando con nuestro andlisis de las paginas 14 a 15
del Nuttall, nos hemos percatado de que uno de los en-
voltorios cargados por los sacerdotes que acompafian a
la Senora 3-Pedernal lleva sobrepuestos los instrumen-
tos para encender el fuego. Si efectivamente la figura o
imagen colocada encima del bulto nos refiere al conte-
nido, tal y como vimos en el caso de 9-Viento Quetzal-
coatl, entonces, el tnani en cuestion contenia el madero
horadado y el taladro para producir el fuego. En la pagi-
na 14-I del Nuttall se observa claramente que el sacerdote
10-Cafia carga el fardo con los instrumentos para encen-
der el fuego (fig. 6, p. 82), pero nuestra interpretacion
acerca de que dichos objetos se encontraban dentro del
bulto se basa en dos argumentos.

RSN
et Y

-
O.

Figura 5. Bulto de 9-Viento Quetzalcoatl. Cédice Nuttall 15-11.

El primero proviene nuevamente de las escenas del Cé-
dice Nuttall, pagina 19 (fig. 7, p. 83), donde el Sefior 12-
Viento, antes de su matrimonio con la Sefiora 3-Pe-
dernal (hija de la Sefiora 3-Pedernal antes mencionada),
recibe en el cielo, de manos de los dioses 4-Lagarto y 11-
Lagarto, un pequefio templo o casa y el madero horada-
do con la cafia o taladro. 12-Viento desciende del cielo por
medio de una cuerda acompanado de cinco personajes
que fungen como sus acompanantes o sacerdotes. Todos
cargan los simbolos sagrados de fundacion, junto con
otros instrumentos de culto . Uno de los sacerdotes que

81



82 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

O

K A
=45 \ ‘—"'4?.& s*‘:ﬂﬁs
?//g'}}\?ﬂ—‘.'%\*—

LTI

vpalivaatbymalinmuis w B m s STR NI ERTBHY

Figura 6. 10-Zopilote carga el bulto con los instrumentos para en-
cender el fuego. Cddice Nuttall 14.

acompaiia a 12-Viento en su descenso lleva por nombre
5-Perro “Flecha Emplumada”y porta en su espalda preci-
samente un bulto circular con el madero v el taladro en-
cima. Esto nos lleva a pensar que se trata de los mismos
objetos entregados a 12-Viento por los dioses y que fue-
ron transportados por sus acompanantes del cielo a la
tierra envueltos en mantas. Como complemento, el Sefior
12-Viento carga en su espalda el pequefio templo o casa,
también entregado por los dioses, que servird como re-
cinto sagrado para albergar al bulto divino. Sin duda, to-
dos estos acontecimientos ocurrieron en una etapa pri-
mordial, cuando se comenzaban a fundar los primeros
pueblos y las primeras genealogias.

El segundo argumento plantea que el contenido de es-
tos bultos eran los instrumentos para hacer el fuego, que
proviene de fray Juan de Torquemada (1975). Segtin el
relato del cronista franciscano, durante la peregrinacion
de los mexicas aparecieron dos pequefios envoltorios o
quimiles en un lugar llamado Cohuatlycamac. Uno de
los envoltorios contenia una piedra preciosa que resplan-
decia como esmeralda, la cual inmediatamente fue obje-
to de disensiones y contiendas entre los mexicas por su
posesion. En cuanto al segundo envoltorio, al desatarlo
descubrieron que sélo contenia dos palos, por lo que los
mexicas no le hicieron caso, pero con esos palos el guia
Huitziton prendio el fuego y les ensefi¢ que esto serviria

mucho mas que la piedra preciosa (Torquemada, 1975,
Monarquia indiana, vol. I, lib. 11, cap. II: 115-116).

Por lo tanto, los instrumentos para encender el fuego
eran considerados también divinos por los antiguos na-
huas y mixtecos, pues fueron empleados tanto para la ce-
remonia ritual del “fuego nuevo” por parte de los nahuas,
como en las ceremonias de fundacion y consagracion de
pueblos y sefiorios por parte de los mixtecos. Los instru-
mentos, entonces, quedaron guardados en los envolto-
rios y colocados dentro de los templos.

Finalmente, podemos anadir que los monos o recor-
tes de papel plegado dibujados en los bultos, junto con
el madero y el taladro, tienen también una estrecha rela-
ci6n con el simbolismo del fuego nuevo tal y como lo des-
cubre Olivier en su estudio del Mapa de Cuauhtinchan 2
(Olivier, 2007: 287-301).

Hasta el momento se ha sefialado el contenido de dos
bultos que desempenian un papel muy importante en el
establecimiento y fundacién de los primeros linajes y di-
nastias de la Mixteca prehispanica. Anteriormente sefia-
1é que he logrado identificar cuatro diferentes bultos en
los codices de acuerdo con su contenido, pero es necesa-
rio aclarar que estos bultos no eran los tnicos que exis-
tian en la religion mixteca, ya que, de acuerdo con otros
documentos, el contenido de los bultos era muy variado.
Antes de tratar este tema, analizaremos a continuaciéon
los dos bultos restantes.

Bulto de Dzavui

Dzavui, el dios de la luvia para los mixtecos, es sin duda
una de las deidades mds importantes para los habitantes
de esta region. Los mixtecos incluso se denominan a si
mismos como Nuu Dzavui o “El pueblo del dios de la
lluvia”, por lo que nos llama la atencién la escasez de re-
presentaciones de bultos sagrados que contengan una
imagen del dios Dzavui.

En la pagina 3-1I del Cédice Seldens aparece la repre-
sentacion de un bulto ovalado con la mdscara del dios de

5 Para consultar el Cddice Selden véase Caso, 1964.



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos SABERES Y RAZONES

la lluvia en la parte superior. Este bulto estd directamen-
te asociado con otro que, al parecer, contiene una flor de
maiz (fig. 8, p. 84). El conjunto esta relacionado en si con
una serie de ofrendas y envoltorios que son preparados

por varios sacerdotes para el Sefior 10-Cafia “Aguila de
Fuego’, primer gobernante de Jaltepec. Pensamos que el
bulto ovalado con la figura de Dzavui o Tldloc segura-
mente contenia una representacion en piedra o en otro

oo
YO v
v v

v \(&
vuu VY v v
Veuu ¢ v
wyuvuy uu v
Uy
UU vy ue
Uu
v “ auffu
Nywyy
uu
v o
v (]
v .
)
Yy v
v=e v uufo
Vouu U : u

Ve uy weVu 0

111
il

Figura 7. El Sefior 5-Perro carga el bulto con los instrumentos para encender el fuego. Codice Nuttall 19.

83



84 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

Figura 8. Bulto de maiz y bulto de dzavii. Cédice Selden 3-1y 1.

material de esta deidad tan importante para los mixtecos.
Esto lo mencionamos porque en algunos documentos del
siglo XVI se registran los ritos y ceremonias que todavia
practicaban los mixtecos en Yanhuitldn a una imagen en
piedra denominada Dzavui, que se encontraba envuelta
en mantas®. Sin embargo, en la representacion del tnani
del Cédice Selden tampoco descartamos la posibilidad de
que en su interior haya existido alguna reliquia u objeto
simbolico asociado con el dios de la lluvia y no la imagen
misma de la deidad.

6 AGN, Ramo Inquisicion, vol. 37, exps. 5,7, 8,9, 10 y 11.

Bulto de Nuhu

El bulto de Nuhu parece haber recibido un especial cul-
to en el pueblo mixteco de Jaltepec; sin embargo, también
aparece en numerosas ocasiones en el Cédice Colombino
y en el Cddice Bodley.

Dentro de la literatura de los estudios mixtecos se co-
noce como Nuhu al ser o espiritu de la tierra que vive en
la naturaleza y que puede aparecer en rios, manantiales,
piedras, caminos o en la milpa. También se le concibe co-
mo un protector de las siembras, pues es el duefio de las
montafias y cuevas. En los cddices mixtecos se le suele
representar como una pequena figura antropomorfa en
color rojo u ocre pintada con pequenas proyecciones rec-
tangulares arriba de su cabeza o alrededor de su cuerpo,
que simbolizan quizd una consistencia pétrea o arruga-
da. Bl Nuhu suele aparecer también sin brazos ni piernas,
pero conserva los ojos redondos y una hilera de colmi-
llos que salen de su boca (fig. 9).

Precisamente en el Cddice Selden es donde encontra-
mos el mayor niimero de representaciones del bulto de
Nuhu en comparacion con otros codices. De acuerdo con
el Selden, el bulto se encontraba dentro del templo de Jal-
tepec (fig. 10), lugar al que debian acudir, como sacer-
dotes, todos los gobernantes de este sitio antes de su en-
tronizacion.

En un principio, el bulto de Nuhu parece haber sido
entregado al Sefior 10-Cafa “Aguila de Fuego,” primer
gobernante de dicho pueblo, como parte de los objetos
ceremoniales para sus rituales de poder. En la pagina 3-I11

Figura 9. Representaciones de Nuhu. Cédice Vindobonensis 27-11.



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

NN

3

e 1
18
(— {

Figura 10. Bulto de fiuhu y ritual de entronizacion del sefior 3-Lluvia en el templo de Jaltepec. Cédice Selden 5-11.

del Cédice Selden se representa precisamente la visita de
varios sefores o caciques de pueblos vecinos que le llevan
a 10-Cana el bulto redondo de Nuhu, un escudo, una fle-
cha que también tiene colocada la cabeza de Nuhu vy,
entre otras cosas, varios instrumentos relacionados, qui-
74, con sacrificios. Después de una lista de trece pueblos
que, al parecer, reconocen el senorio de 10-Cafia, vemos
a este gobernante vestido como sacerdote entrando al
templo de Jaltepec y realizando una serie de ofrendas y
autosacrificios delante del envoltorio de Nuhu, como par-
te de los rituales que conllevaba la toma de poder entre
los sefiores mixtecos.

Finalmente, al cabo de tres afos de actividades rituales,
el Sefior 10-Cana contrajo matrimonio con la Sefora 2-
Lagartija y tomo posesion del sefiorio. A partir de este
momento, y en las generaciones subsecuentes, cada uno
de los gobernantes de Jaltepec tenia que realizar ofrendas
y autosacrificios al bulto sagrado de su pueblo antes de
convertirse en soberano, del mismo modo en que lo hi-
70 el ancestro fundador de la genealogfa’. ;Cual era exac-
tamente el contenido del bulto de Nuhu?

7 Una analogfa interesante sobre los ritos de ascenso al trono se encuen-
tra entre los nahuas de Tenochtitlan y Tezcoco, pues los futuros gober-
nantes tenfan que realizar una serie de ritos de paso en el denominado
Tlacatecco (Olivier, 2006: 199-225). De acuerdo con la propuesta de Lo-

Segtin nos menciona Maarten Jansen, la palabra fiuhu
significa “dios”, pero debido a los cambios tonales carac-
terfsticos del mixteco, fiuhu puede significar también
“tierra” o “fuego” (1982: 295). Sin embargo, el concepto
de fiuhu empleado en la religion mixteca se refiere, por
lo general, al mundo sagrado, a lo divino y, en algunos
términos registrados por Alvarado, la palabra mixteca pa-
ra “Ymagen del diablo o ydolo” es naa fiuhu o naa nidza-
nahata fiuhu (Jansen, 1982: 296; Alvarado, 1962: 130 v).

Para Jansen, el bulto con cabeza de Nuhu parece ser
equivalente al que no tiene figura que lo identifique, “bul-
to esférico simple”, como él lo llama (1982: 319). Supone,
entonces, que el concepto 7iuhu, “cosa sagrada’, “dios’, es-
td implicito en el bulto redondo y, por lo tanto, se supri-
me su imagen en la mayoria de los casos. Mds adelante,
este mismo autor menciona que los fundadores de las
dinastias pudieron haber sido considerados como fiuhu,
por lo que, en algunos casos, los ancestros fundadores
de las dinastias fueron equiparados con las fuerzas de la

pez Lujan (2006: 271-293), el edificio llamado Tlacatecco en las fuentes
podria corresponder con la hoy conocida Casa de las Aguilas, lugar en
el que los futuros tlahtoque realizaban autosacrificios y penitencias du-
rante los rituales previos a la entronizacion. Creo, como algo probable,
que en la Casa de las Aguilas también se encontraban los bultos sagra-
dos de Huitzilopochtli y Tezcatlipoca.

»

85



86 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

naturaleza (ibidem: 324). Por lo tanto, para Jansen, el cul-
to al bulto circular es un culto al Aiuhu, y como Aiuhu fue-
ron considerados tanto las fuerzas de la naturaleza como
los fundadores de dinastias (ibidem: 325). Sobre estos
comentarios surgen, sin embargo, algunas dudas. Para
este autor, los bultos de Nuhu son una referencia genéri-
ca a un bulto divino o a un bulto que tiene un “dios”, sin
reparar en el contenido especifico que puedan guardar.
Por lo que, entonces, la funcién primordial de los bultos,
como elementos centrales en la fundacion de las dinas-
tias, era establecer el culto a los antepasados y legitimar
el poder dindstico.

Mis adelante discutiremos sobre el uso y los rituales a
los que estaban asociados los bultos sagrados, pero por
ahora quisiéramos senalar que, si bien los fardos, efecti-
vamente, pudieron haber sido empleados como simbo-
los de legitimacion por parte de los gobernantes y que a
través del culto a ellos se recordaba a los ancestros, es ne-
cesario puntualizar que habia bultos especificos para un
determinado ritual. Por tanto, consideramos que las afir-
maciones de Jansen son algo generalizadas y no particu-
larizan en la variedad de bultos que existfan y la diversi-
dad de rituales a los que estaban asociados.

Regresando al contenido del bulto de Nuhu, coincidi-
mos con las observaciones de John Pohl en el sentido de
que algunas figuras talladas en madera o piedra con la
imagen del Nuhu pudieron haber estado dentro de los en-
voltorios sagrados. Precisamente, la figura de Nuhu que
se conserva en el Museo Etnografico de Viena bien pudo
haber provenido de un bulto sagrado, aunque faltarian
mayores datos para comprobarlo (Pohl, 1994: 29).

USOY SIGNIFICADO DE LOS BULTOS EN LA
RELIGIOSIDAD MIXTECA

Existen muy pocos trabajos sobre los rasgos y caracteris-
ticas principales que tuvo la religion mixteca en la época
prehispanica contemporéanea. Unicamente contamos con
algunas descripciones sobre su cosmovision, practicas
rituales, sacrificios, algunas festividades e intentos de con-
formar un pante6n de deidades de acuerdo con las fuentes
histéricas. Entre algunos de los autores que han tratado

de conformar una idea acerca de la religion mixteca se en-
cuentran Barbro Dahlgren (1990), Alfonso Caso (1996a)
y los estudios pioneros de Martinez Gracida (1898, 1905).

Sin embargo, en estos trabajos ain imperaba la idea de
que la religion mixteca era muy semejante en mitos y cul-
tos a la mexica o nahua, a tal grado que no se podia dis-
tinguir entre un dios azteca y uno mixteca (Caso, 1996a:
61). En otro texto, sin embargo, el mismo autor reconocié
que adn quedaba por emprender el estudio de los dioses
en los codices prehispanicoss.

Sobre este aspecto, Jill Furst (1978) llevé a cabo un ana-
lisis muy completo sobre las representaciones de posibles
deidades en el Cédice Vindobonensis al lograr identificar
sus nombres calendaricos a lo largo de varias secciones
de este manuscrito. Dahlgren incluso recurrio a los da-
tos proporcionados por otras fuentes histdricas, como las
Relaciones geogrdficas o el Proceso inquisitorial de Yanhui-
tldn, para conformar una visién general sobre algunos
dioses (Dahlgren, 1990: 210). No obstante, hoy en dia se
requieren nuevas investigaciones que tomen en cuenta no
sdlo los codices y documentos historicos, sino también
las actuales manifestaciones religiosas de los mixtecos con-
temporaneos.

De ninguna manera pretendemos en el presente ar-
ticulo abordar mas sobre esta problematica, pero quere-
mos plasmar algunas propuestas acerca de un aspecto
concreto presente en la religiosidad mixteca y que no fue
tomado en cuenta por los autores ya mencionados: el
significado de los bultos sagrados.

Ya vimos c6mo los envoltorios pudieron haber sido
considerados un elemento central en la fundacién de la
dinastia por parte de los principales sefiorios mixtecos.
Maarten Jansen propone que el culto a los bultos sagra-
dos fue una forma de institucionalizar el culto a los an-
tepasados divinos y de legitimar el poder dindstico (1982:
322). Seguin nos menciona este autor, en el momento en
que los gobernantes ascendian al poder debian realizar
las ceremonias a los bultos sagrados que contenian las re-
liquias de sus antepasados fundadores de sus dinastias:

8 Alfonso Caso, “Dioses y hombres en la Mixteca’, 1996b: 169. El articu-
lo apareci6 originalmente en Artes de México, nim. 70-71, México, 1965.



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

“Ser descendiente de la pareja original se combina con la
obligacién de rendir culto a sus bultos” (loc. cit.).

En el Cddice Selden, por ejemplo, parece aplicarse muy
bien esta idea de Jansen en la fundacién de la dinastia de
Jaltepec: en las primeras paginas del manuscrito se en-
cuentra el Sefior 10-Cafa “Aguila de Fuego” recibiendo
los bultos sagrados de parte de los sacerdotes, cuyo con-
tenido quiza hayan sido las reliquias de sus padres fun-
dadores: un fardo rectangular con la cabeza de la Senora
8-Conejo y un fardo ovalado con el ojo que identifica al
arbol donde naci6 el Senor 2-Hierba (Jansen y Pérez Ji-
ménez, 2000: 109).

Sin embargo, segtin nuestro parecer, el culto al bulto
sagrado no se limit6 (o fue exclusivo) a los rituales de en-
tronizacion por parte de los gobernantes, sino que lleg6
a constituirse como la principal manifestacion de la reli-
giosidad mixteca en diversos dmbitos de la comunidad.
Es decir, hemos considerado la posibilidad, de acuerdo
con las fuentes del siglo XVI, de que el culto a los dioses
mixtecos se hacia principalmente a través de las imége-
nes guardadas en envoltorios, lo que llegd a conformarse
como una practica comun dentro del fendmeno religio-
so mixteco. Por ejemplo, en el proceso inquisitorial con-
tra el cacique y gobernadores de Yanhuitlan en 1544-1546
estan registradas numerosas descripciones de las fiestas,
ceremonias y ofrendas que se dedicaban a los dioses-bul-
tos que eran patronos de Yanhuitldn®.

Seguin los testimonios que hemos podido analizar, un
grupo de cuatro sacerdotes se encargaba de cuidar y ofren-
dar a las cuatro deidades o “idolos” del pueblo de Yan-
huitlan. Uno de estos sacerdotes, de nombre Caxaa (que
pudiéramos traducir como 1 o 12-Aguila) tenfa bajo su
cargo especialmente el idolo de Zagui (Dzavui, el dios de
la lluvia) y lo describe como un idolo de piedra al que le
ofrecia copal, plumas, hule quemado y sangre. Una vez
que terminaba de ofrendarle y pedirle que trajera la llu-
via, el sacerdote tomaba las cenizas, las ofrendas, al ido-
lo mismo y lo hacia un envoltorio y lo guardaba
(Procesos. .., 1999: 183-184).

9 Procesos por idolatria al cacique, gobernadores y sacerdotes de Yanhui-
tldn, 1544-1546, 1999.

Diego, un indio esclavo que vivia en casa del goberna-
dor don Juan, declara haber presenciado una serie de ce-
remonias en honor al maiz:

Y que todos los afios, a la cosecha de maiz que es por todos
santos, en una fiesta del demonio que se llama huicotuta,
mandaba el dicho don Juan sacar todos sus demonios y de-
satados a cada envoltorio mataba una paloma o codorniz
o otra ave y sobre ello llevaba al demonio y echdbales copal
y los dichos papas se sacrificaban juntamente y que otras
veces entre el afio hace el dicho don Juan las mismas fies-
tas (ibidem: 181).

A partir de esta importante referencia podemos cono-
cer no s6lo el nombre mixteco de la fiesta que se dedicaba
ala cosecha de maiz (huicotuta, fiesta del agua), sino tam-
bién la manera en que eran ofrendadas las imagenes.

Tenemos otra noticia de este proceso que refuerza la
idea de que el culto a los dioses en la Mixteca se realiza-
ba principalmente a través de las imdgenes guardadas en
un tnani o fardo, ya que el encomendero de Yanhuitlan,
Francisco de las Casas, habia mandado recoger “todos los
demonios” que tenfan en la regién para guardarlos y evi-
tar asi los castigos al cacique y gobernadores durante su
proceso inquisitorial:

Y este testigo y otros sus companeros trajeron los dichos de-
monios a cuestas y de noche, los metieron en casa del dicho
cacique porque as se lo habia mandado porque como este
testigo y los demds trajeron los dichos demonios un dia
en amaneciendo fue alld el dicho Francisco de las Casas y
Juan de las Casas y el dicho Juanico por mandado abrid las
dichas petacas y envoltorios y sacé los dichos demonios en
presencia de este testigo y don Juan y de don Francisco Tuer-
to y Domingo Estumeca y visto todo lo que habian traido las
piedras y demonios echd en una petaca y lo mando llevar
a su casa al dicho Juanico su criado y que este testigo no sabe
mads y que en ellos habian muchas piedras buenas por ser los
mejores diablos y antiguos de esta Mixteca (ibidem: 178).

Desconocemos a ciencia cierta el destino de todas las
deidades recogidas por el encomendero y el nimero exac-
to de pueblos que le entregaron los bultos, pero definiti-
vamente podemos comprobar que las efigies, esculturas
o imagenes de los dioses eran guardadas en los envolto-
rios sagrados.

87



88 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

Esta informacién concuerda con la Geogrifica descrip-
cion de Burgoa cuando relata el descubrimiento que hace
fray Benito Herndndez del envoltorio sagrado de Achiutla,
que contenfa una escultura de la serpiente emplumada
denominada ahi como el “Corazén del Pueblo™:

[...] era una esmeralda tan grande como un gruesso pi-
miento de esta tierra, tenia labrada encima una avesita, 6
pajarillo, con grandisimo primor, y de arriba & baxo en-
roscada una culebrilla con el mesmo arte, la piedra era tan
transparente, que brillaba desde el fondo, donde parecia
como la llama de una vela ardiendo; era antiquisima alha-
ja, que no habia memoria del principio de su culto, y ado-
racion (Burgoa, 1997a, t. 1: 156 v).

Por tltimo, también describe Burgoa que entre los za-
potecos de Nexapa, el fraile Alonso de Espinoza habia en-
contrado una cueva en la que habia un altar con dos ido-
los de cantera a los que se les habia ofrecido copal, plumas
verdes y navajas de pedernal (1997b: 98r). Lo interesante
es que frente a las imagenes habia muchas mantas y lien-
zos en los que seguramente se encontraban envueltos los
dioses.

De esta manera podemos pensar que una buena parte
del culto a los dioses en la Mixteca —asi como en otros
pueblos de Oaxaca (tales como Ixcatlan y Nexapa)— se
hacia por medio de las imdgenes guardadas en los bul-
tos sagrados. Lo interesante es que estos dioses eran ofren-
dados y reconocidos por la colectividad, pues en todo el
sefiorio de Yanhuitlan, por ejemplo, don Francisco y don
Juan ordenaban que se les realizaran ceremonias comu-
nes (Procesos. .., 1999: 137).

El tnani, conocido como el “Corazén del Pueblo” en
Achiutla, recibia el culto de amplios sectores de la pobla-
cion, pues incluso llegaban visitantes de lugares muy le-
janos y de diversas condiciones sociales, lo que convirtid
al lugar en una especie de santuario.

Tenemos identificados hasta el momento dos tipos de
culto al fardo sagrado. Uno realizado por los sefiores y
gobernantes como parte de los rituales a sus antepasados
para fortalecer su linaje durante las ceremonias de en-
tronizacion, y otro realizado por sacerdotes durante las
fiestas anuales en las que se vinculaba a la comunidad en
general. Pero, jestaremos hablando de un culto diferen-
ciado entre los mixtecos 0 mas bien la extensa variedad

de bultos permitia una diversificacién de la religiosidad
mixteca?

Para los gobernantes, el envoltorio o tnani se conver-
tia en un simbolo de poder, un elemento necesario para
fundar pueblos y genealogias desde tiempos primordia-
les y, desde luego, para legitimar su ascenso al trono por
medio de rituales y autosacrificios que lo ponian en con-
tacto no s6lo con sus antepasados, sino también con las
deidades. Por otro lado, la religiosidad colectiva también
manifestaba su culto a los dioses durante las festividades
en las que los sacerdotes abrian los envoltorios y sacaban
las imdgenes que estaban bajo su resguardo. Creo, enton-
ces, que estamos ante una diversificacion de la religion.

Seguin hemos localizado en algunas fuentes, los gober-
nantes posefan envoltorios heredados de sus antepasa-
dos, que eran ofrendados en ceremonias privadas. En el
Proceso inquisitorial de Yanhuitldn se menciona que el go-
bernador don Francisco tenia guardados en su casa “los
idolos” que habian pertenecido a sus padres, asi como
los propios:

Preguntado para qué efecto los tiene el dicho don Francis-
co en su casa, dijo que para adorarlos como los adora y que
el uno de los dichos idolos se llama Xioco que es un idolo
envoltorio al cual llama el dicho don Francisco cuando ha
de ir a alguna parte y que tiene otros muchos, que no sabe

c6mo se llama pero que cada noche los adora y se sacrifi-
ca (Procesos. .., 1999: 164).

De acuerdo con este interesante testimonio, don Fran-
cisco poseia bultos sagrados que formaban parte de un
culto particular, en el cual pedia la proteccion de las dei-
dades ahi resguardadas para sus actividades cotidianas.

También se relata que el cacique don Domingo tenia
sacerdotes en su casa que estaban a cargo de “veinte ado-
ratorios de idolos” a los cuales ofrendaban ordinaria-
mente (op. cit.: 173). Por dltimo, la mayoria de los testi-
gos aseveraba que los idolos resguardados en las casas del
cacique y los gobernadores “eran los idolos de sus padres
y los suyos” (ibidem).

Estamos definitivamente ante un tipo de envoltorios
que pertenecian a una familia o linaje en particular, que
los distinguia de los bultos reconocidos por la comuni-
dad, y que eran guardados en las casas o palacios de los
sefores a cargo de un grupo de sacerdotes que debian



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

cuidarlos. Burgoa da cuenta de un caso muy interesante
entre los zapotecos de Nexapa, pues menciona que den-
tro de la tumba de un importante senor se hallaron dos
idolos “que eran los mas estimados del difunto”, coloca-
dos a un lado de su mortaja junto con braceros y pena-
chos (1997a: 321r).

También podriamos mencionar las detalladas descrip-
ciones de Hernando Ruiz de Alarcén durante sus pes-
quisas entre los nahuas de Guerrero, quien encontré nu-
merosos casos de personas que guardaban celosamente
“petaquillas” o “cestoncillos” que contenian objetos sa-
grados de antepasados difuntos heredados a los hijos y
descendientes, en una clara referencia a bultos sagrados
familiares (Ruiz de Alarcon et al., 1952: 31y 32).

En los cddices mixtecos (dedicados a relatar las acciones
trascendentales y, en ocasiones, sagradas, de los gober-
nantes) claramente se muestra la existencia de bultos que
resguardan a las deidades patronas de un linaje en par-
ticular.

Ya vimos mas arriba la importancia en el Cddice Nu-
ttall del bulto de 9-Viento Quetzalcoatl y del tnani que
contenia los instrumentos para encender el fuego. Pues
resulta que el lugar que sirvié como repositorio final del
envoltorio sagrado de Quetzalcdatl fue nada menos que
el Templo del Cielo de Tilantongo, por lo que existe una
clara continuidad entre la historia de las sefioras 3-Peder-
nal (madre e hija), narrada en estas paginas del Nuttall,
con los fundadores primigenios de Tilantongo. De esta
manera, 9-Viento Quetzalcéatl qued¢ instituido como
la deidad patrona del linaje de Tilantongo, cuyo bulto sa-
grado fue resguardado posteriormente por el sacerdote
5-Lagarto durante los primeros afos de vida de su hijo
8-Venado Garra de Jaguar (fig. 11).

En los codices dedicados a la vida de 8-Venado es muy
clara la significacién que tiene el envoltorio como simbo-
lo de legitimacion sagrada para este importante gober-
nante. En la pagina 52 del Cédice Nuttall, 8-Venado recibe
un gran envoltorio de parte del sefior 4-Jaguar quien, ade-
mas de colocarle la nariguera de turquesa, le entrega los
simbolos de poder que lo legitiman como nuevo gober-
nante de Tilantongo.

Por lo tanto, el uso y significado de los bultos variaba
no solamente de acuerdo con el contenido de los mismos,

Figura 11. Bulto de 9-Viento Quetzalcdatl dentro del Templo del Cielo
de Tilantongo. Cédice Nuttall 42-1.

sino que también dependia del grupo social que lo reco-
nocfa como parte de su religiosidad. Esto, sin duda, permi-
tia una diversificacion del culto religioso entre el pueblo
mixteco ya que, por una lado, la comunidad reconocia a
su deidad patrona y se identificaba con ella por medio de
las fiestas en las que los sacerdotes abrian los envoltorios
para que los dioses recibieran el culto en general; pero, al
mismo tiempo, existian otros envoltorios que pertenecfan
al linaje gobernante del pueblo y en los que se guarda-
ban deidades o entidades sagradas que le daban identidad
y cohesién a la genealogia por generaciones.

Guerra y otros contextos rituales
Existen también referencias en los codices de que los bul-

tos sagrados eran llevados a la guerra. En la pégina 68 del
Cédice Nuttall, el Sefior 8-Venado emprende un viaje de

89



90 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

seis dias consecutivos acompanado de su medio hermano
12-Movimiento y de varios sacerdotes. Uno de los sa-
cerdotes, llamado 2-Mono, carga el bulto junto con otros
elementos ceremoniales, mientras que 8-Venado y 12-
Movimiento llevan las armas para el combate. Después
de pasar por varios lugares, la comitiva llega a una am-
plia meseta o valle donde se realizan varios sacrificios y
ofrendas para garantizar el éxito en la guerra.

De esta manera, el bulto sagrado, junto con otros sim-
bolos ceremoniales, estd relacionado con rituales propi-
ciatorios para la guerra o para augurar el buen éxito en
alguna campana militar. Por lo tanto, la fuerza sagrada del
bulto tenia que acompanar a cada gobernante no sélo en
el momento de su entronizacion (de ahi la razon de ser
ofrendado por los soberanos-sacerdotes antes de tomar
posesion del cacicazgo), sino también en situaciones par-
ticulares como la guerra, en la que el soberano tenia que
recibir esa fuerza proveniente del bulto.

En este sentido, por ejemplo, recordemos que en la Le-
yenda de los Soles, los cinco hijos del Sol matan en una
guerra a los cuatrocientos mimixcohua y con su sangre
le dan de comer y beber al Sol!0. Uno de los mimixcohua
se apoder6 de un pedernal blanco que brot6 de la diosa
Itzpapalotl para envolverlo en una manta, lo carg6 a cues-
tas y se fue a combatir en un lugar llamado Comallan
(ibidem: 124). De esta manera, entre algunos pueblos de
Mesoamérica existe también una asociacién directa en-
tre bultos sagrados y guerra.

Peregrinaciones y fundaciones

Otro uso o empleo de los bultos lo tenemos a través de
las peregrinaciones que conducen a la fundacién de al-
gun linaje o dinastia, en las que el fardo es transportado,
junto con los bastones ceremoniales, por un grupo de sa-
cerdotes.

En las primeras paginas del Cédice Sdnchez Solis o
Egerton (1965)11, se describe una larga peregrinacion en

10 Cédice Chimalpopoca. Anales de Cuauhtitlan y Leyenda de los Soles,
1992: 123. Traduccién directa del ndhuatl por Primo Feliciano Veldzquez.
11 Sobre el Cadice Egerton véase también Jansen, 1994.

Figura 12. Peregrinacion con el bulto sagrado de Quetzalcéatl. Rollo
Selden.

la que varios sacerdotes llevan los simbolos sagrados a
un sitio llamado Lugar del Jaguar, Nuu Nafia, pueblo fun-
dado por los ancestros llamados I-Lagarto. Uno de los
sacerdotes que participa en la peregrinacion, llamado
quizd 1-Venado, carga un envoltorio o mecapal en for-
ma de serpiente que contiene la imagen de Nuhu. Por lo
tanto, el bulto de Nuhu formé parte de las ceremonias y
rituales de fundacion que llevaron al establecimiento del
sefiorio representado en este manuscrito.

En el documento conocido como Rollo Selden se repre-
senta otra extraordinaria peregrinacion con un envolto-
rio. Se trata de la fundacién de un lugar sagrado en la que
intervienen cuatro sacerdotes que llevan los bastones ce-
remoniales y el bulto divino de Quetzalcoatl (fig. 12). En
este manuscrito en particular se observa cémo el bulto es-
taba depositado en un pequefio basamento frente al cual
se realiza la ceremonia de encender el fuego como simbo-
lo de fundacion. De esta manera, al igual que en el Cédice
Nuttall, en el Rollo Selden se enfatiza el interés por intro-
ducir el culto a Quetzalcbatl por medio de su envoltorio
y forma parte, a su vez, de los rituales de fundacién de un
nuevo asentamiento.

CONCLUSIONES

En primer lugar, creo que hemos podido establecer una
relacion clara entre el nombre mixteco fnani, “embolto-



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

rio de manta’, registrado por Alvarado, con los iconos
identificados como “bultos de mantas” en los codices. To-
dos estos elementos aparecen en las pictografias mixte-
cas como objetos elaborados a partir de mantas blancas
que pueden presentarse en forma redonda u ovalada. Sin
embargo, también llegan a registrarse bultos en colores ro-
jo, azul u ocre, dependiendo del codice que los muestra.

Desafortunadamente, no tenemos suficientes elemen-
tos para interpretar de manera adecuada la presencia de
envoltorios pintados en diversos colores, pero es posible
que haya existido una relacién directa entre el color del
bulto con el contenido especifico del mismo. No obstan-
te, en el Cédice Nuttall, por ejemplo, no parece existir re-
lacién al respecto, ya que a lo largo de dicho cddice todos
los bultos sagrados aparecen invariablemente con man-
tas blancas y lo tinico que los diferencia es la imagen o
figura colocada en la parte superior del bulto, como se
observa en los casos de los fardos de 9-Viento y el que
contiene los implementos para hacer fuego. Por lo tanto,
no en todos los cddices se puede establecer esta relacion
entre color y contenido que quizd, en otros documentos,
si pudiera funcionar.

Lo que en definitiva si creemos haber comprobado es
la existencia de distintas clases de bultos dedicados a un
ritual, ceremonia o deidad en particular con una orien-
tacion religiosa especifica. Tal es el caso de las ofrendas y
autosacrificios efectuados por los gobernantes a los en-
voltorios en sus ceremonias previas de entronizacion, he-
cho que les significaba la legitimacion de su alto estatus
y su pertenencia a un linaje que en ese momento gober-
naba en el pueblo. Como objetos centrales en los rituales
y ceremonias de entronizacion, los sefiores rendian culto a
sus antepasados, a los fundadores de su dinastia, lo que les
permitia llegar al poder y contar con la prerrogativa de
gobernar como una facultad heredada de los ancestros.

Otra clase de bultos analizada a lo largo del presente
articulo involucraba directamente a la comunidad. Estos
fardos guardaban deidades o simbolos que identificaban
atodo el pueblo bajo un culto en comtin y que eran ado-
rados en las fiestas y ceremonias religiosas para propiciar
las buenas cosechas y beneficiar las siembras. Recorde-
mos, por ejemplo, al bulto de Dzavui y al bulto de maiz
que aparecen en el Cddice Selden (fig. 8, p. 84), objetos

que seguramente formaban parte de las fiestas o ceremo-
nias que involucraban a toda la comunidad. La imagen de
Dzavui, conservada en un envoltorio, era sin duda ofren-
dada por los sacerdotes para la peticion de la lluvia y de
los buenos temporales durante los ritos colectivos. El bul-
to de maiz, a su vez, nos recuerda la narracion de Burgoa
acerca de la existencia de un culto comunitario a la ma-
zorca para agradecer las buenas cosechas y propiciar me-
jores siembras en el siguiente periodo calendérico.

Vimos que los envoltorios eran cargados y transporta-
dos en peregrinaciones desde tiempos primordiales para
la fundacién del pueblo o sefiorio, y que contenian los ins-
trumentos para encender el fuego que consagraba ritual-
mente el espacio divino para la instauracién de la nueva
comunidad; o aquellos en que se guardaba la reliquia o
imagen de la deidad protectora del linaje.

Encontramos también referencias a bultos que servian
para ser llevados a la guerra y dotar a algunos gobernan-
tes de mayor poder durante el conflicto y garantizar su
victoria ante sus enemigos. La asociacion de un bulto de
Nuhu con una flecha y un escudo tal vez nos indica el con-
cepto de la guerra como una actividad sagrada en la que
las fuerzas o seres divinos moraban en los objetos lleva-
dos a la guerra.

En el caso de los fardos que pertenecian a los gobernan-
tes para su consulta, adoracién o proteccién personal y
familiar, podriamos pensar que en ellos se encontraban
deidades patronas del linaje o de la dinastia.

Todo ello nos permite demostrar la complejidad de la
religiosidad mixteca manifestada a través del bulto sa-
grado o tnani. Hemos considerado la posibilidad de que
los envoltorios hayan sido el elemento central de la reli-
gion mixteca y, tal vez, de la tradicion oaxaquena en ge-
neral pues, al parecer, en toda esta region se encuentran
indicios de un culto bastante extendido a los dioses-bul-
tos. No obstante, indagando més a fondo en otras reali-
dades mesoamericanas, observamos que entre los mayas
peninsulares también estd documentado que las deida-
des eran colocadas en “petaquillas”y envueltas en un pa-
o para ser entregadas por los sacerdotes a los duefios de
estas representaciones denominadas “idolos” (Landa, 1982:
72). O la aseveracion de Mendieta de que el bulto “fue el
principal idolo que tenfan en mucha reverencia, y no te-

91



SABERES Y RAZONES Desacatos MAYO-AGOSTO 2008

92 4

nian en tanta como a este a los bestiones o figuras de pie- codices y en las fuentes histdricas provenientes de la Mix-
dra o de palo que ellos hacian” (Mendieta, 2002: 184). teca, para resaltar la importancia de las “deidades envuel-
Finalmente, presentamos a continuacién un cuadro tas en mantas”.

que resume el contenido de bultos encontrados en los

Pueblo Bulto Contenido
Tilantongo Bulto de 9-Viento Quetzalcoatl Un pedernal
Bulto con instrumentos para el fuego Madero y taladro
Bulto de Nuhu Imagen de Nuhu
Jaltepec Bulto dedicado a 8-Conejo Reliquias de la sefora fundadora, papel pintado,

plumas de guacamaya.

Bulto dedicado a 2-Hierba

Reliquias del fundador del linaje, ojo de un érbol.

Bulto de Dzavui

Imagen del dios de la lluvia

Bulto de maiz

Hojas de maiz, mazorcas

Bulto de Nuhu Imagen de Nuhu
Tututepec Bulto circular azul Elemento borrado
Yanhuitlan Bulto de Dzavui Imagen del dios de la lluvia
Bulto de Tizono Deidad no identificada
Bulto de Toyna Deidad no identificada
Bulto de Xitondozio Deidad no identificada
Bulto de Siquiny Deidad no identificada

Bulto de Xivisin

Deidad no identificada

Bulto de Quequiyo Imagen de la diosa 9-Cafia

Bulto de Quaquxio Deidad no identificada

Bulto de Quaquy Deidad no identificada

Bulto de Xioco Deidad no identificada
Achiutla Bulto del Corazén del Pueblo Imagen de Quetzalcéatl
Cerro del Aguila Bulto para encender fuego Madero y taladro

Siglas y bibliografia

AGN, Archivo General de la Nacion

Acufia, René (ed.), 1984, Relaciones Geogrdficas del siglo XVI:
Antequera, t. 1, Instituto de Investigaciones Antropolé-
gicas, Universidad Nacional Auténoma de México, Mé-
xico.

(ed.), 1986, Relaciones Geogrdficas del siglo XVI: Méxi-
co, t. ITI, Instituto de Investigaciones Antropolégicas,
Universidad Nacional Auténoma de México, México.

Alvarado, fray Francisco de, 1962, Vocabulario en lengua mix-

teca, reproduccion facsimilar con un estudio de Wigberto
Jiménez Moreno, Instituto Nacional Indigenista, Institu-
to Nacional de Antropologia e Historia, México.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez,



MAYO-AGOSTO 2008

Desacatos

SABERES Y RAZONES

1992, Crénica Mixteca: el rey 8-Venado Garra de Jaguar
¥ la dinastia de Teozacoalco-Zaachila. Libro explicativo del
llamado Cédice Zouche-Nuttall, Sociedad Estatal Quinto
Centenario, Akademische Druck-und Verlagsanstalt,
Fondo de Cultura Econémica, Espana, Austria, México
(Cddices Mexicanos, II).

Ayala, Maricela, 2002, El bulto ritual de Mundo Perdido, Ti-
kal, Instituto de Investigaciones Filoldgicas, Universidad
Nacional Auténoma de México, México (Cuadernos del
Centro de Estudios Mayas, 27).

Burgoa, fray Francisco de, 1997a, Geogrdfica Descripcién de la
parte septentrional del Polo Artico de la América, edicion
facsimilar de la obra publicada en 1674, Gobierno del Es-
tado de Oaxaca, Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Univer-
sidad Auténoma Benito Judrez de Oaxaca, Miguel Angel
Porraa, México.

, 1997b, Palestra Historial de virtudes y exemplares apos-
tdlicos, edicién facsimilar de la obra publicada en 1670,
Gobierno del Estado de Oaxaca, Universidad Nacional
Auténoma de México, Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes, Universidad Auténoma Benito Juarez de Oa-
xaca, Miguel Angel Porrtia, México.

Caso, Alfonso, 1960, Interpretacion del Cédice Bodley 2858,
Sociedad Mexicana de Antropologia, México.

——, 1964, Interpretacion del Cédice Selden 3135 (A. 2), So-
ciedad Mexicana de Antropologia, México.

——, 1966, Interpretacién del Cédice Colombino y las glosas
del Cédice Colombino por Mary Elizabeth Smith, Sociedad
Mexicana de Antropologia, México.

——, 1996a, Homenaje a Alfonso Caso. Obras escogidas, Pa-
tronato para el Fomento de Actividades Culturales, Mé-
Xico.

——, 1996b, “Dioses y hombres en la Mixteca’, Homenaje
a Alfonso Caso. Obras escogidas, Patronato para el Fomen-
to de Actividades Culturales, México.

Castillo, Cristobal del, 2001, Historia de la venida de los me-
xicanos y de otros pueblos e historia de la conquista, traduc-
cién y estudio introductorio de Federico Navarrete, Con-
sejo Nacional de la Cultura y las Artes, México (Cien de
México).

Cédice Boturini, 1991, reproduccion facsimilar de Dinorah
Lejarazu y estudio introductorio de Manuel A. Hermann
Lejarazu, Gisma, México.

Cédice Chimalpopoca, Anales de Cuauhtitldn y Leyenda de los
soles, 1992, trad. de Primo Feliciano Veldzquez, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, México.

Cédice Sdnchez Solis o Egerton 2895, 1965, editado por Co-
ttie A. Burland, Akademische Druck-und Verlagsanstalt,
Graz, Austria (Codices Selecti, 7).

Codex Vindobonensis Mexicanus 1, 1974, Vollstindige faksi-
mile-ausgabe im original format, Akademische Druck-
und Verlagsanstalt, Graz, Austria.

Dabhlgren, Barbro, 1990, La Mixteca: su cultura e historia pre-
hispdnica, 4* ed., Instituto de Investigaciones Antropo-
l6gicas, Universidad Nacional Auténoma de México, Mé-
Xico.

Freidel, David y Paul Guenter, 2006, “Soul Bundle Caches,
Tombs, and Cenothaps: Creating the Places of Resurrec-
tion and Accesion in Maya Kingship”, en Julia Guernsey
y E Kent Reilly III (eds.), Sacred Bundles: Ritual Acts of
Wrapping and Binding in Mesoamerica, Boundary End
Archaeology Research Center, Barnardsville, North Ca-
rolina, pp. 59-79.

Furst, Jill Leslie, 1978, Codex Vindobonensis Mecanus I: A Co-
mmentary, Institute for Mesoamerican Studies, Albany,
Nueva York.

Greene, Merle, 1972, manuscrito inédito citado por Ayala,
2002, El bulto ritual de Mundo Perdido, Tikal, Instituto
de Investigaciones Filologicas, Universidad Nacional Au-
tébnoma de México, México (Cuadernos del Centro de
Estudios Mayas, 27).

Guernsey, Julia y F. Kent Reilly III (eds.), 2006, Sacred Bun-
dles: Ritual Acts of Wrapping and Binding in Mesoameri-
ca, Boundary End Archaeology Research Center, Bar-
nardsville, North Carolina,

Gutiérrez Solana, Nelly, 1986, “Sobre el significado de los bul-
tos sagrados y de las figuras incompletas en los codices”,
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. 15,
num. 57, pp. 23-35.

Jansen, Maarten, 1982, Huisi Tacu. Estudio interpretativo de
un libro mixteco antiguo: Codex Vindobonensis Mexica-
nus I, Centro de Estudios y Documentacién Latinoame-
ricanos, Amsterdam (Incidentele Publicaties, 24).

, 1994, La gran familia de los reyes mixtecos: libro expli-
cativo de los cédices llamados Egerton y Becker II, Fondo de
Cultura Econ6mica, Akademische Druck-und Verlags-
anstalt, México, Austria (Codices Mexicanos, 1X).

Jansen, Maarten y Gabina Aurora Pérez Jiménez, 2000, La
dinastia de Afiute. Historia, Literatura e ideologia de un rei-
no mixteco, Research School CNWS, Leiden, Paises Bajos.

Landa, fray Diego de, 1982, Relacién de las cosas de Yucatdn,
122 ed., Miguel Angel Porrtia, México.

Lopez-Austin, Alfredo, 1973, Hombre-Dios. Religion y poli-
tica en el mundo ndhuatl, Universidad Nacional Aut6-
noma de México, México.

Lopez Lujén, Leonardo, 2006, La Casa de las Aguilas. Un ejem-
plo de la arquitectura religiosa de Tenochtitlan, 2 vols.,
Fondo de Cultura Econémica, Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes, Instituto Nacional de Antropologia
e Historia, México.

93



94 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2008

Martinez Gracida, Manuel, 1898, “Mitologia mixteca”, en
Memorias de la Sociedad Cientifica “Antonio Alzate”, t. X1,
1897-1898, pp. 421-434.

——, 1905, Historia Antigua de la Mixteca, manuscrito iné-
dito microfilmado en la Subdireccién de Documentacion
de la Biblioteca Nacional de Antropologia e Historia, se-
rie Manuel Martinez Gracida, rollo 7.

Mendieta, fray Gerénimo de, 2002, Historia Eclesidstica In-
diana, 2 tomos, Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, México (Cien de México).

Molina, fray Alonso de, 2001, Vocabulario en lengua caste-
llana y mexicana, y mexicana y castellana, 42 ed., edicion
facsimilar de la obra de 1571, Miguel Angel Porrtia, Mé-
Xico.

Muifioz Camargo, Diego, 1998, Historia de Tlaxcala, paleogra-
fia, introduccién, notas, apéndices e indices analiticos de
Luis Reyes Garcia con la colaboracién de Javier Lira To-
ledo, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social, Gobierno del Estado de Tlaxcala,
Universidad de Tlaxcala, Tlaxcala, México.

Nowotny, Karl Anton, 1961, Tlacuilolli: Die mexikanischen
Bilderhandschriften, Stil und Inhalt, mit einemen Katalog
der Codex Borgia Gruppe, Monumenta Americana III,
Berlin.

——, 1966, “Restos de especulaciones misticas de los indios
prehispanicos”, en Summa Anthropologica en Homenaje
a Robert ]. Weitlaner, Instituto Nacional de Antropologia
e Historia, México, pp. 417-419.

Olivier, Guilhem, 1995, “Les Paquets sacrés ou la mémoire
cachée des Indiens du Mexique Central (XVe-XVIe sie-
cles)”, Journal de la Société des Américanistes, vol. 81, pp.
105-141.

——, 2006, “The Sacred Bundles and the Coronation of the
Aztec King in Mexico-Tenochtitlan”, en Julia Guernsey y

E Kent Reilly III (eds.), Sacred Bundles: Ritual Acts of
Wrapping and Binding in Mesoamerica, Boundary End
Archaeology Research Center, Barnardsville, North Ca-
rolina, pp. 199-225.

——,2007, “Sacred Bundles, Arrows and New Fire. Foun-
dation and Power in the Mapa de Cuauhtinchan No. 2,
en David Carrasco y Scout Session (eds.), Cave, City, and
Eagle’s Nest. An Interpretative Journey through the Mapa
de Cuauhtinchan No. 2, Albuquerque, University of New
Mexico Press, pp. 281-313.

Pohl, John M. D., 1994, The Politics of Symbolism in the Mix-
tec Codices, Vanderbilt University, Nashville-Tennessee.

Procesos por idolatria al cacique, gobernadores y sacerdotes de
Yanhuitldn, 1544-1546,1999, ed. de Maria Teresa Sepulve-
da y Herrera, Instituto Nacional de Antropologfa e His-
toria, México.

Ruiz de Alarcén, Hernando et al., 1952, Tratado de las idola-
trias, supersticiones, dioses, ritos, hechicerias y otras costum-
bres gentilicas de las razas aborigenes de México, notas,
comentarios y estudio de Francisco del Paso y Troncoso,
Fuente Cultural, México.

Smith, Mary Elizabeth, 1973, Picture Writing from Ancient
Southern Mexico. Mixtec Place Signs and Maps, Univer-
sity of Oklahoma Press, Norman.

Stenzel, Werner, 1972, “The Sacred Bundles in Mesoameri-
can Religion”, Actas del XXXVIII Congreso Internacional
de Americanistas, vol. 11, Stuttgart, pp. 347-352.

Torquemada, fray Juan de, 1975, Los veinte y un libros ritua-
les y Monarquia Indiana, 7 vols., ed. preparada por Miguel
Leon-Portilla, 32 ed., Universidad Nacional Auténoma
de México, México.

Troike, Nancy P., 1974, The Codex Colombino-Becker, tesis
de doctorado no publicada, Universidad de Londres,
Londres.





