
El concepto de la contaminación atmosférica como degradación potencialmente peligrosa para
el hombre y para su medio ambiente no es propia de las sociedades industriales. La noción de
ésta es antigua, pero su visión como un cuerpo de conocimiento capaz de identificar al mismo
tiempo las causas y paliar sus consecuencias es relativamente reciente y mal conocida por la ma-
yoría de la población. En las sociedades “tradicionales” las representaciones de la contaminación
atmosférica y sus riesgos son compartidos por los miembros de la comunidad, así como los
deberes y las prohibiciones que pretenden mantener la limpieza del aire en relación con otros
elementos del medio ambiente. En este artículo dos tipos de representaciones de los riesgos de
la contaminación atmosférica serán confrontados: la representación en las sociedades colectivis-
tas, que disponen de un pensamiento holístico, y la representación en las sociedades individua-
listas, donde dominan los sistemas de pensamiento analítico.

PALABRAS CLAVES: riesgos de la contaminación atmosférica, representaciones, pensamiento holís-
tico, pensamiento analítico, sociedades colectivistas, sociedades individualistas

The concept of atmospheric pollution as a potentially dangerous degradation for humans and their
environment is not inherent to industrial societies.This is an ancient notion, but its view as a
body of knowledge capable of identifying the causes and, at the same time, mitigating its conse-
quences is relatively recent, and not very well known to the majority of the population. In “tra-
ditional” societies, the representations of atmospheric pollution and its risks are shared by the
community members, as well as the duties and prohibitions that attempt to preserve air clean-
liness in relation to other elements of the environment.This paper establishes a comparison be-
tween two types of representations of atmospheric pollution risks: the representation of collec-
tivist societies, and that of individualistic societies ruled by analytical thought.

KEYWORDS: risks of atmospheric pollution, representations, holistic thought, analytical thought,
collectivist societies, individualistic societies

ANNAMARIA LAMMEL: Universidad París VIII Vincennes-Saint-Denis, Francia. lammel@free.fr
TOSHIAKI KOZAKAI: Universidad París VIII Vincennes-Saint-Denis, Francia. kozakai@club-internet.fr

Desacatos, núm. 19, septiembre-diciembre 2005, pp. 85-98
Recepción: 15 de diciembre de 2004 / Aceptación: 8 de junio de 2005

4 

Percepción y representación 
de los riesgos de la contaminación 
atmosférica según el pensamiento 
holístico y el pensamiento analítico

Annamaria Lammel y Toshiaki Kozakai

 



   Desacatos - 

L os riesgos catastróficos de la contaminación at-
mosférica son hoy evidentes. Según los expertos,
a causa de la actividad humana, además de los

procesos naturales mismos, los contaminantes atmosféri-
cos se han vuelto tan numerosos que hasta resulta difícil
clasificarlos para su estudio. Actualmente, aunque la opi-
nión pública es bombardeada con los datos alarmantes de
los riesgos del calentamiento global del planeta, del efec-
to invernadero, de los efectos nocivos para la salud hu-
mana de las sustancias contaminantes, etc., parece que la
población occidental, en general, no ha adquirido una
conciencia clara de la gravedad y la proximidad del pro-
blema, o cree que no le concierne de forma inmediata, por
lo que delega su responsabilidad en parte en los políticos
y en parte en los científicos y técnicos (Gardner, 1996).

La problemática de la contaminación atmosférica se
sitúa, con toda evidencia, en el contexto más amplio
de la relación entre el medio ambiente y las actividades
humanas. En el marco de este estudio nos es imposible
abordar todas las perspectivas de esta cuestión, sobre la
que existe una abundante literatura. Trataremos solamen-
te ciertos aspectos que ponen de manifiesto las diferen-
cias, según las sociedades, entre las representaciones del
medio ambiente y del lugar que el hombre ocupa en él.
En la actualidad la antropología estudia esta relación en
dos vertientes: relación hombre/naturaleza (Descola, 1986;
Descola y Palsson, 1996) y etnociencia (etnoecología) (Se-
fa, 2000; Nazarea, 1999). En ambos casos, sin confrontar
directamente los modelos “indígenas” con los occidenta-
les, los estudios muestran que, aunque no exista una se-

3

Contaminación, ciudad de México.

G
u

ill
er

m
o 

So
lo

gu
re

n
 /

 L
a 

Jo
rn

ad
a

        



-  Desacatos   

paración drástica entre el hombre y su medio ambiente,
el concepto mismo de naturaleza, separada del mundo
de los humanos, es un producto del pensamiento occi-
dental. Varios de estos trabajos, además de su dimensión
como estudios eruditos, tienen el objetivo de influir en
la opinión publica y en la política para resolver proble-
mas ambientales a partir de la utilización de las experien-
cias “indígenas” y tradicionales (Ellen, Parkes y Bicker,
2000; Maffi, 2001; Toledo, 2001).

La visión de la relación entre hombre y naturaleza des-
crita por los trabajos antropológicos es distinta en las
sociedades occidentales modernas y las sociedades tradi-
cionales. Esta diferencia deja huella en los estudios sobre
ecología humana o en los estudios ecológicos en gene-
ral. Como consecuencia, frecuentemente se confirman
importantes desorientaciones en estos trabajos. A modo
de ejemplo, Bahrenberg y Dutkowski (1993), en una pers-
pectiva comparativa, muestran la superioridad de la ac-
titud occidental en lo que concierne a los riesgos de la
contaminación y de las catástrofes, bajo el argumento de
que mientras los pueblos “antiguos” consideraban los de-
sastres como castigos infringidos por las deidades y sin
relación con la actividad humana, el hombre moderno
occidental sabe que él es la causa de los problemas y, al
tomar conciencia de ello, trata de evitar los riesgos y me-
jorar el “medio ambiente”. Otros trabajos de “ecología
profunda” asumen visiones religiosas o éticas y se con-
frontan con la visión mecánica y tecnológica de los “ecó-
logos superficiales” (Hervieu-Léger, 1993). La “ecología
profunda” se acerca a la visión “indígena” en lo que con-
cierne a su concepción de la relación del hombre con la
“naturaleza” (Filoramo, 1993). Esta ecología, influida
por la religión y los trabajos sobre la visión ecológica en
las religiones (por ejemplo, Key, 2002), se acerca a un
punto de vista holístico y considera que el hombre mo-
derno occidental es causa del deterioro del medio am-
biente, al ser incapaz de superar su inclinación a satisfa-
cer sus deseos materiales.

Nuestro análisis de los riesgos de la contaminación at-
mosférica, aun apoyándose sobre estudios antropoló-
gicos, toma una dirección diferente. En una perspectiva
más psicológica y cognitiva pensamos que la manera de
percibir y representar los riesgos de la contaminación

depende de los procesos cognitivos que los individuos
de una sociedad integran durante su desarrollo (Jahoda
y Lewis, 1988; Dasen y Mishra, 2000). Según los resulta-
dos de investigaciones psicológicas (Ratner, 1991; Olson
y Torrance, 1996; Cole, Engestrom y Vásquez, 1997; Nis-
bett, Peng, Choi y Norenzayan, 2001) parece evidente que
las diferencias sociales y culturales existentes entre gru-
pos humanos no sólo conciernen a sus creencias sobre
diferentes aspectos del mundo, sino también a su siste-
ma metafísico, su epistemología y, en un nivel más pro-
fundo, los procesos cognitivos y la forma según la cual
los miembros pertenecientes a esos grupos abordan el
conocimiento del mundo.

En este artículo presentaremos brevemente tres mo-
delos sobre los riesgos de la contaminación atmosférica
en poblaciones con un pensamiento holístico (totonacos,
inuits y baduis), para pasar luego a analizar algunas ca-
racterísticas del pensamiento “analítico” occidental sobre
los riesgos que entraña ese fenómeno. En el estado ac-
tual de las investigaciones sobre este tema en particular,
que es la percepción y representación de los riesgos de la
contaminación atmosférica, no disponemos de datos su-
ficientes para establecer subcategorías. No obstante, tra-
taremos de aclarar las diferencias y estados intermedios
dentro y entre los dos modelos generales.

PENSAMIENTO HOLÍSTICO Y PENSAMIENTO
ANALÍTICO

Dos elementos parecen importantes a la hora de abor-
dar el tema de la percepción y la representación de los
fenómenos del mundo físico en el marco de la relación
cultura-cognición: en primer lugar, la relación que el in-
dividuo mantiene con la sociedad y, en segundo, el pen-
samiento que se deriva de esta relación (Altarriba, 1993;
Olson y Torrance, 1996; Strohschneider y Guss, 1999).
Nisbett, Peng, Choi y Norenzayan (2001), basándose en
estudios filosóficos, epistemológicos y en los resultados
de investigaciones experimentales nuevas en psicología,
definen dos modelos de sociedades en correspondencia
con dos modelos de pensamiento en el dominio cientí-
fico: el modelo colectivista con un pensar holístico, y el

4 

        



   Desacatos - 

modelo individualista con un pensar analítico.1 Presen-
tamos aquí las características generales de ambos que nos
servirán en descripciones ulteriores.

En las sociedades colectivistas las obligaciones sociales
son recíprocas y el individuo está vinculado a la colectivi-
dad por ataduras estrechas. Las obligaciones y los deberes
individuales son compartidos por toda la comunidad y
determinados por una ética. Los deseos y el bienestar de
la comunidad son más importantes que los del individuo.
La armonía del grupo es más importante que la felicidad
individual. El “yo” (soi/self) es un “yo” interdependiente.
La comunicación entre los miembros de la comunidad
se sitúa en la misma esfera y las personas que intercam-
bian las informaciones tienen los mismos sistemas de
referencia (Markus y Kityama, 1991; Triandis, 1995).

En estos tipos de sociedades, cuyo modelo por excelen-
cia es China, el pensamiento se considera holístico. Este
modelo de pensamiento toma en cuenta la totalidad del
contexto y la relación del objeto con éste, de modo que
prevee y explica los acontecimientos a partir de estas re-
laciones (Morris y Peng, 1994; Nisbett, 1998; Peng y Nis-
bett, 1999). El pensamiento holístico se construye ma-
yoritariamente por medio de las experiencias y no de la
lógica abstracta. Es más bien dialéctico (dialéctico inge-
nuo) y privilegia el cambio, el reconocimiento de las con-
tradicciones, las perspectivas múltiples y la búsqueda de
una solución intermediaria entre proposiciones opues-
tas. El pensamiento holístico es asociativo y sus compu-
taciones se basan en la similitud y la contigüidad.

En las sociedades individualistas, cuyo modelo histó-
rico es la Grecia antigua, pero que ahora está represen-
tado por el individualismo estadounidense, los intereses
del individuo resultan prioritarios frente a los de la so-
ciedad. El “yo” es independiente. La comunicación entre
los individuos se realiza en espacios separados y las re-
ferencias no son compartidas (Markus y Kityama, 1991;
Triandis, 1995). En estas sociedades domina el pensa-
miento analítico. El objeto se percibe como aislado de su

contexto y la comprensión se focaliza en las caracterís-
ticas propias de éste para determinar su pertenencia ca-
tegórica; así se preveen y explican los acontecimientos
con base en sus propias reglas. Las inferencias derivan de
la descontextualización de la estructura del contenido, a
partir de la utilización de la lógica formal y del rechazo
a la contradicción. El pensamiento analítico circunscribe
los sistemas de representaciones simbólicas y su compu-
tación se basa en la estructura de reglas. Se pueden esta-
blecer las siguientes dicotomías entre los pensamientos
holístico y analítico (Munro, 1969; Fung, 1983; Lloyd,
1991; Nisbett, Peng, Choi y Norenzayan, 2001): continuo
/ discreto; contexto, relación / objeto, ley; dialéctica / lógica
formal; conocimiento de la experiencia / conocimiento por
vía abstracta.

Así, la visión del mundo se construye de manera di-
ferente y, finalmente, tanto la imagen de éste como la re-
lación con él se sitúan en dimensiones casi opuestas. Pri-
mero se puede plantear la pregunta de si el mundo en sí
tiene existencia objetiva, independiente de la manera en
que es percibido. La segunda interrogante surge en fun-
ción de nuestro tema: ¿cómo se construye el conocimien-
to de los riesgos de la contaminación y, en particular, de
la contaminación atmosférica a partir de los pensamien-
tos holístico y analítico? La tercera proviene de las ante-
riores: ¿cuál de las dos visiones conduce a actitudes y
comportamientos que permitan realmente una mejor pro-
tección del equilibrio atmosférico? Estas indagaciones
constituyen una parte del interés teórico, pero también
práctico, de los interrogantes aquí planteados.

LOS MODELOS HOLÍSTICOS DE LOS RIESGOS
DE LA CONTAMINACIÓN

Como se ha mencionado, describiremos en esta parte tres
modelos que, según los criterios arriba presentados, co-
rresponden al pensar holístico e integran los fenómenos
atmosféricos, la noción de riesgo y la de contaminación.
Se trata del modelo espacio-temporal de los totonacos
(México), del modelo circular de los inuits (Canadá) y,
finalmente, del modelo concéntrico de los baduis (Java,
Indonesia). En la presentación de estos modelos tratare-

3

1 En el marco de este trabajo no podemos entrar en detalles mayores
ni en una discusión profunda sobre el tema, de modo que presentare-
mos solamente de manera general los elementos más aceptados en la
literatura psicológica (Kilen, 2000; Strauss, 2000; Andrew, 2004)

                             



-  Desacatos   

mos de identificar los elementos que conforman las ma-
neras de pensar holística y analítica en la construcción
de las representaciones y de las relaciones entre ellas.

El modelo espacio-tiempo de los totonacos

Los indígenas totonacos,descendientes de una de las gran-
des civilizaciones mesoamericanas, viven actualmente
en los estados de Veracruz y Puebla (Chenault, 1995). La
zona donde realizamos nuestros estudios (Lammel, 1993;
Lammel, 2002; Lammel y Ruvalcaba, 2002) se encuentra
en la región costera del golfo de México, en los munici-
pios de Papantla, Coyutla y Coahuitlan. Los totonacos
practican la agricultura bajo un clima subtropical y en
una región donde la explotación del petróleo y otras ac-
tividades industriales, además de la cercanía a puertos in-
dustriales, contribuyen a una importante contaminación
atmosférica. ¿Cómo perciben los totonacos los riesgos de
esta contaminación y cómo los integran en su visión del
mundo? 

Al estudiar la percepción y la representación de los fe-
nómenos meteorológicos y climáticos (Lammel, 2002)
con los métodos de la antropología y de la psicología cog-
nitiva, pudimos delimitar el lugar que los totonacos
asignan a los riesgos de la contaminación atmosférica
en su modelo sobre el mundo.

En el pensamiento totonaco el tiempo, Quilhtamacu,
significa simultáneamente el “universo”, el mundo y la sa-
lud. El tiempo es la existencia misma. La idea de la con-
tinuidad (como concepto objetivo y no subjetivo) que
se establece entre todos los elementos existentes domina
esta concepción del mundo. El tiempo es la sucesión, es
continuo e infinito. El espacio no posee una existencia
separada del tiempo y el tiempo mismo dispone de es-
pacios: el término Ca’Qhilhtamacu corresponde a los lu-
gares en el tiempo. En este espacio-tiempo continuo e
infinito todos los elementos (tierra, aire, fuego y agua)
evolucionan en una interacción constante. La distancia
es una noción relativa, ya que se trata de un mundo que
al mismo tiempo es sucesivo y coexistente. Aunque el
ejemplo que vamos a dar parezca muy lejano desde un
punto de vista antropológico, evocaremos las represen-

taciones precolombinas del tiempo en la pirámide de los
nichos en Tajín. En ellas el tiempo y el espacio constitu-
yen una unidad: los nichos, distribuidos espacialmente,
corresponden a los días del año (Piña Chan y Castillo Pe-
ña, 1999). Otro ejemplo de la representación de esta uni-
dad tiempo-espacio es la danza ritual de “el volador”, de
origen probablemente precolombino. La danza consiste
en un “vuelo” de cuatro danzantes, atados por la cintura
y colgados cabeza abajo de un poste de treinta metros de
altura. Aunque existan muchas interpretaciones del sig-
nificado de la danza, en la zona estudiada, según nues-
tros informantes, los cinco danzantes que participan en
el ritual representan el universo, pues unifican el espacio
(movimientos circulares hacia abajo) con el tiempo (nú-
mero de círculos realizados en el espacio, que correspon-
den al número de días del año).

El ser humano forma parte integral del espacio-tiem-
po. Después del nacimiento del niño totonaco se define
su lugar en el espacio-tiempo por cuatro puntos simbó-
licos: se queda acostado sobre la tierra durante ocho días2

y así pertenece a la tierra. Al llegar el octavo día lo ponen
en su cuna colgada del techo de la casa, así pertenece al
mundo de los humanos. El tercer punto era definido tra-
dicionalmente por el “doble” animal, el “nagual”, al que
se identificaba por las huellas dejadas por un animal en
las cenizas en su intento por acercarse a la casa del recién
nacido. El punto cuarto, que sirve para definir el lugar
del niño en el universo, es su estrella protectora, a veces
identificada con makgtakajna: “quien protege”. Desde la
posición determinada por estas cuatro referencias el niño
forma parte de un continuum, de un sistema en el que él
(“conjunto” A) constituye un “subconjunto” del univer-
so (Ca’Quilhtamacu, “conjunto” B) A⊃B. De esta mane-
ra, el niño comparte su existencia con la existencia de los
otros elementos.

El niño, que de esa manera forma parte del espacio-
tiempo (Ca’Quilhtamacu), tiene que respetarlo para pro-
tegerse a sí mismo. Al crecer tiene la obligación de prote-
ger el agua (escasa en la estación seca); respetar la tierra,

4 

2 Esta costumbre comienza a desaparecer en nuestros días en ciertas
zonas por la realización de los alumbramientos en hospitales y la inter-
vención de la medicina en los partos.

                       



   Desacatos - 

dejándola descansar; respetar el aire, evitando ensuciar-
lo; y mostrar un actitud respetuosa ante el fuego.

El conocimiento del aire de los totonacos está muy de-
sarrollado. En este artículo describiremos sólo algunos
elementos de este conocimiento. Los totonacos distin-
guen diferentes cielos en forma de capas superpuestas.
Según algunos informantes existen siete “cielos”. El aire
no es “homogéneo”, existen aires de diferentes calidades.
El aire que respiramos aquí en la tierra, el aire más bajo,
viene de las raíces de las plantas. Los criterios de la percep-
ción del aire se organizan en torno a su densidad (aire
claro, aire oscuro), su color (blanco, azul, rojo, amarillo)
su olor (fresco, amargo) y su contenido (polvos de la en-
fermedad, sustancias que ayudan a las plantas a crecer,
etc.). El aire, según esta clasificación perceptiva, dispone
de intenciones, de cualidades, tiene su “dueño”, que es un
ser sobrenatural.

El aire puede contener elementos contaminantes, por
ejemplo, por un mal entierro de los muertos, el “polvo”
de éstos entra en el aire y difunde enfermedades. Los to-
tonacos confirman la evidencia de la contaminación
atmosférica al vivir cerca de las zonas petroleras del gol-
fo de México. En su visión holística, el aire contaminado
afecta a la totalidad de los elementos del Ca’Quilhtamacu.
El aire se vuelve impuro y los elementos contaminantes
entran en las nubes que contienen agua. El agua, a su
vez, infecta la tierra a partir de la cual los elementos con-
taminantes (sucios) penetran en las plantas que, consu-
midas por los animales y los humanos, provocan enfer-
medades. Ya que el aire contaminado localmente forma
un continuo con el aire del “mundo” se convierte en cau-
sa de contaminación global. Ca’Quilhtamacu, sin embar-
go, posee sistemas de autorregulación y trata de elimi-
nar los elementos indeseables producidos por los luans
(“luan” significa serpiente y se refiere a los blancos y mes-
tizos). Con ello aparece el peligro de una reestructuración
del espacio-tiempo, como durante el tiempo del diluvio.
Si se desatara una reorganización del Ca’Quilhtamacu,
los totonacos que viven en este espacio del tiempo (tie-
rra) podrían desaparecer.

Para evitar cualquier tragedia de este orden, los totona-
cos, durante sus ritos anuales, practicados en el día del
santo del pueblo, piden perdón, rezan y tocan música a

los cuatro elementos, al sol, a los cuatro puntos cardina-
les, a Ca’Quilhtamacu. En función de su pensamiento
holístico aceptan la idea contradictoria de que tal vez es-
tos ritos permitan reestablecer el orden inicial y neutrali-
zar los elementos contaminantes. Simultáneamente, con
su práctica ecológica ancestral, continúan protegiendo las
aguas, la tierra, el aire y el fuego (Lammel, 1993, 2002).

El modelo circular de los inuits (Canadá)

Los estudios de campo entre los inuits se realizaron en
1986, en Igloolik, un pueblo creado hace cincuenta años.
Igloolik se encuentra en la península Melville, en Nunav-
mut (Canadá). Los habitantes del pueblo, como sus an-
cestros, viven de la caza y de la pesca y tratan de guardar
sus tradiciones a pesar de la modernización que intro-
duce cambios inevitables (MacDonald, 1998). La región
en la que habitan está gravemente contaminada por la in-
dustria “no-indígena”, por las actividades de la gente del
sur, llamada qallunaaq. El calentamiento de la tierra se
comprueba por las transformaciones de las estaciones.
A la contaminación atmosférica se añade la contamina-
ción de las aguas, de la tierra y, como consecuencia, la
acumulación de los elementos contaminantes en los cuer-
pos de los animales y de los seres humanos. Los expertos
identificaron contaminantes como pesticidas, contami-
nantes orgánicos, metales pesados y, también, radioacti-
vidad. ¿Cómo reaccionan los inuits a esta situación com-
pleja y negativa a la cual se ven confrontados a pesar de
sus prácticas de protección del medio ambiente? ¿Cómo
representan su lugar en el universo?, ¿dónde se sitúan
ellos mismos? 

La cultura inuit puede ser considerada colectivista: en
ella el “nosotros” domina sobre el “yo”. Los inuits, por las
condiciones climáticas extremadamente difíciles de su
mundo, tenían que colaborar y trabajar juntos. Los valo-
res tradicionales no han perdido su importancia en la ac-
tualidad. La amabilidad, la generosidad, la compasión, la
ayuda mutua, el servicio a los otros, la disciplina, la resis-
tencia física, la responsabilidad y también la creatividad
son los valores más apreciados entre ellos. Todos los inuits
se consideran como iguales (Lantis, 1966; Stern, 1999).

3

                    



-  Desacatos   

En lo concerniente a los conocimientos sobre los fe-
nómenos físicos de los inuits, éstos se basan en las expe-
riencias directas (al contrario de los conocimientos de
los totonacos, quienes antes de la conquista ya domina-
ban la escritura, las matemáticas y habían desarrollado un
pensamiento holístico científico). Los niños inuits son
educados para aprender a “ver”, a “observar” y, a partir
de esa percepción, realizar deducciones sin pasar por ex-
plicaciones e instrucciones verbales.

La representación del universo de los inuits se basa en
lo concreto, en lo que conocen: su tierra y su cielo. La tie-
rra y el cielo son continuos, pero es el cielo el que se en-
cuentra en el centro. Este modelo concéntrico posee una
cierta jerarquía: la tierra, las aguas, los animales y los
inuits dependen del cielo. Para un grupo que vive de
acuerdo con el ritmo de las estaciones y que antes de la
llegada del periodo de la oscuridad debe asegurar la pro-
visión de la comida, la reaparición del sol es primordial,
así como la presencia de las estrellas, que conocen perfec-
tamente y que los guían durante la temporada de ausen-
cia de luz. No obstante, a pesar de la importancia del cie-
lo, el funcionamiento del universo se establece a partir
de la relación de todas las cosas existentes.

La vida de los inuits es regida por los elementos na-
turales y  por una visión ecológica del medio ambiente
(Takashi y Yamada, 1994). Saben que forman parte de un
sistema que deben respetar. No cazan más de lo necesa-
rio, pues están conscientes de que un comportamiento
abusivo en este campo podría contribuir a la desapari-
ción de los animales (lo que constituye un ejemplo de la
idea del desarrollo sustentable). El pensamiento inuit re-
fleja una percepción intuitiva del hecho de que la natu-
raleza funciona desde un pasado hacia un futuro, en una
constante renovación de las fuerzas vitales que relacio-
nan los componentes del sistema. El riesgo de una con-
taminación atmosférica debe ser evitado por respeto a
los procesos naturales. Según los inuits todas las cosas
existentes disponen de esta fuerza (tuunngait) conforma-
da por dos polaridades: el lado bueno y el lado malo, que
los chamanes saben controlar. En el universo nada desa-
parece; los antepasados continúan existiendo a través de
los seres vivos. Los inuits dan varios nombres a los niños
para asegurar la filiación y la continuidad. La armonía

existe gracias al equilibrio entre las partes y la totalidad,
única manera de controlar las fuerzas negativas.

Los testimonios de los inuits muestran que la llegada
de la contaminación a sus tierras los deja perplejos. Pen-
saron que su accionar responsable en el territorio donde
viven sería suficiente para evitar los riesgos de una con-
taminación atmosférica. Al igual que los totonacos, los
inuits consideran que los no-inuits, los qallunaaq (gente
del sur, los que hablan en inglés) son responsables de la
contaminación y del desorden.Y las técnicas de los ante-
pasados ya no resultan eficaces para frenar este estado de
degradación (Mousalimas, 1997; Nuttall et al., 2001).

Ciertos programas, como el Northern Contaminants
Program, tratan de mejorar la situación. ¿Pero cómo?

4 

Je
sú

s 
V

ill
as

ec
a 

/ 
La

 J
or

na
da

Contaminación en los canales de Xochimilco, ciudad de México,
mayo de 2005.

               



   Desacatos - 

Los inuits saben actualmente que el universo es más am-
plio que su propia tierra y que en este universo, como
todo está interconectado, ellos solos no pueden asegurar
la “limpieza” y evitar el riesgo de la contaminación at-
mosférica. Así, su visión holística puede explicar el he-
cho de que los recién nacidos se contaminen a causa de
la leche materna que contiene de cinco a diez veces más
PCB (polychlorobifenilos) que la “leche” de las mujeres
qallunaaq.

Diferentes movimientos se organizan para aplicar me-
didas adaptadas a la lucha contra esta contaminación. Los
inuits se consideran fuertes y creativos, incluso excepcio-
nales por haber podido adaptarse desde hace 5 000 años
a condiciones climáticas extremas. Esperan que gracias a
su inventiva y su capacidad de resistencia conseguirán su-
perar este nuevo desafío (Freeman, 2000).

El modelo concéntrico de los baduis (Java,
Indonesia)

El tercer modelo que presentaremos brevemente es el de
los baduis de Indonesia, un modelo que tal vez parezca
tan idílico como los anteriores.3 El territorio de los ba-
duis se sitúa al sur de Rangkasbitung, al oeste de la isla
de Java. La población badui no cuentan con más de 4 000
personas, distribuidas en 39 pueblos, en una extensión
de 51 km2, en una región montañosa, situada entre 300
y 400 m de altitud. Los baduis se dividen en dos grupos:
uno es el de los baduis interiores (badui dalam) que vi-
ven en tres “ciudades” (Cibeo, Ckeusik y Cikertawana).
Están rodeados por los baduis exteriores (badui luar), que
los protegen de todo contacto con los habitantes no-ba-
duis, puesto que no tienen derecho a establecer relación
alguna con el mundo exterior. Cada “ciudad” badui da-
lam está dirigida por un puun, que es un jefe espiritual he-
reditario, pero sólo por un periodo determinado. La tierra
de los badui dalam es sagrada y la gente del exterior

(incluso los badui luar) no pueden penetrar en el territo-
rio sagrado. Los badui dalam llevan únicamente vestidos
blancos, muy rudimentarios, no utilizan fertilizantes, no
están autorizados a comer animales de cuatro patas,
no pueden domesticar pollos y, aparte de las plantas me-
dicinales producidas en su tierra, les está prohibida la
utilización de medicamentos (Djoewisno, 1988). Los
mismos tabúes son respetados por los badui luar, pero
de manera menos estricta. Estos últimos utilizan vestidos
azules o negros.

El origen de los baduis no es conocido, a falta de do-
cumentos escritos. Según algunas hipótesis, procederían
del último reino hindú de Java occidental, llamado Paja-
jaran. Sin embargo, la religión animista de los baduis no
manifiesta influencia hinduísta (Koentjaraningrat, 1990).

En este espacio presentamos brevemente algunos as-
pectos de su concepción del mundo, cuyo elemento fun-
damental consiste en evitar los riesgos de la contamina-
ción. A pesar de la presión demográfica de los javaneses,
los baduis han sido capaces de guardar un territorio rela-
tivamente independiente, donde viven según sus pro-
pias leyes. De esta manera pudieron rechazar los adelan-
tos técnicos de la civilización, como la electricidad, los
caminos de asfalto, los automóviles, y no utilizan más que
objetos de origen natural y cuya necesidad sea real. Su
pequeño país da la impresión de un mundo idílico, en el
que la vegetación es más verde y más vigorosa. Sus es-
pectaculares casas se integran con armonía en el medio
ambiente y los niños conocen los secretos del agua para
elaborar con ella una música maravillosa. Cuando se com-
para la vegetación de los pueblos javaneses vecinos con
la del territorio badui se abre la interrogante acerca del
secreto que les permite preservar un microclima excep-
cional, con un equilibrado régimen de lluvias, un verdor
y una riqueza de la fauna impactantes, y con una volun-
tad de resistir a la modernidad (Kleeman, 1994).

Los datos que poseemos muestran que los baduis se
rigen por un modelo concéntrico del universo. En su con-
cepción del mundo físico, la preservación del equilibrio
del universo depende de la protección y de la limpieza de
las fuentes centrales, que se encuentran en relación, por la
ley de la continuidad, con el resto del medio ambien-
te. Los baduis blancos se consideran responsables de la

3

3 Los modelos aquí presentados son esquemáticos y se basan en los dis-
cursos de nuestros informantes y en las observaciones de sus prácticas.
No obstante, estos modelos pierden hoy en día su relevancia a causa de
los mecanismos de la modernización y del aumento de la población.

                           



-  Desacatos   

propagación de los elementos de naturaleza benéfica,
sagrada y pura del aire y del agua y, de este modo, su ac-
tividad de protección permite generar y mantener la lim-
pieza en el mundo. Con ello aceptan la responsabilidad
de actuar como guardianes de las fuentes, de las aguas en
general y del aire, para preservarlos de la contaminación.

Nos parece que los conocimientos ancestrales de los
baduis pueden servir como un modelo de protección del
medio ambiente más eficaz que los modelos de los to-
tonacos o de los inuits. Pero, para confirmar este punto,
serán necesarias investigaciones más profundas para, por
una parte, comprender los mecanismos prácticos que se
desprenden de estos modelos y, por otra, para realizar
un análisis más profundo de sus resultados reales.

Los riesgos de la contaminación atmosférica en
las sociedades complejas de tipo colectivistas 

Después de exponer brevemente los tres modelos holís-
ticos arriba descritos sobre los riesgos de la contamina-
ción atmosférica, se plantea la siguiente pregunta: ¿cuál
es la percepción de estos riesgos en sociedades comple-
jas como la japonesa, por ejemplo, que, aun siendo in-
dustrial, es considerada “colectivista”?  

Varios estudios realizados sobre la contaminación en
las sociedades consideradas complejas, de tipo colecti-
vista, dan cuenta de una visión holística de los riesgos de
la contaminación atmosférica (Kay, 1996; Maola, 2003).
El hombre forma parte del sistema y está obligado a re-
mediar los daños causados. El artículo de Ohnuma (2001)
pone en evidencia, con métodos de psicología experimen-
tal, que los sujetos japoneses (39 hombres, 50 mujeres, de
edad entre 18 y 24 años), en tareas de “juegos de medio
ambiente” en computadoras, privilegian los comporta-
mientos cooperativos para encontrar soluciones en pos
de la reducción de los riesgos de la contaminación at-
mosférica. En estos “juegos”el crecimiento de la contami-
nación atmosférica y la reducción de beneficios fueron
estimulados. Los sujetos se dividieron en dos categorías:
sujetos “individualistas” (“líderes”) y sujetos “cooperati-
vos”. Los resultados muestran que en el caso de aumen-
to de los riesgos de la contaminación también creció la

cooperación y que el comportamiento de los participan-
tes cambió en función de la importancia de esos riesgos.

Portugal está considerado como un país donde los ha-
bitantes comparten valores colectivistas y participan de
una visión del mundo de tipo holístico. Un estudio rea-
lizado con niños y jóvenes portugueses de Lisboa (120
participantes de ambos sexos) muestra con base en datos
su percepción de que evitar la contaminación atmosféri-
ca es una tarea moral (Kahn y Lourent, 2002). Los niños
y adolescentes consideran que la contaminación cuestio-
na nuestras obligaciones morales por motivos antropo-
céntricos (el bienestar del ser humano) así como biocén-
tricos (la naturaleza tiene sus propios valores y derechos).
En esta perspectiva, el desarrollo ha de ser compatible con
la necesidad de vivir en armonía con el medio ambiente.

¿Cuál es la reacción ante los riesgos de la contamina-
ción atmosférica y qué estrategias sugiere la población
para enfrentar el problema en las megapolis de sociedades
de tipo colectivista, como Calcuta? El artículo de Muk-
herjee (1993) expone que 78% de la muestra (1 724 su-
jetos) interrogada en la región de Calcuta se siente con-
cernida por la contaminación atmosférica y más de 80%
de los habitantes considera que es un problema muy gra-
ve en sus localidades. Una visión holística asoma detrás
de estos datos, a pesar de una falta de acciones concretas y
un sentimiento de pérdida de control sobre el fenómeno.

Los estudios recientes confirman la presencia de una
visión holística respecto de los riesgos de la contamina-
ción atmosférica en las sociedades de tipo colectivista en
las que el ser humano ocupa un espacio marcado por un
deber moral, a pesar de la ausencia de estrategias de pro-
tección contra los contaminantes y del riesgo percibido
de un futuro “catastrófico”.

LA VISIÓN ANALÍTICA DE LA 
CONTAMINACIÓN ATMOSFÉRICA 
Y SUS CONSECUENCIAS: LA CREACIÓN 
DE UN OBJETO COGNITIVO

En los tres modelos descritos hasta aquí, los miembros
de los grupos comparten una visión de mundo y respon-
sabilidades similares y, asimismo, en el límite de su cam-

4 

          



   Desacatos - 

po de acción son conscientes de asegurar la protección y
el equilibrio de su medio ambiente, para que disminu-
yan los riesgos de la contaminación atmosférica.

Preguntémonos ahora qué ocurre en las sociedades
individualistas, en las que la relación del individuo con
la sociedad y con el medio ambiente se establece por in-
termedio de un “yo” (soi/self) independiente y separable,
y en las que el pensar analítico permite integrar con difi-
cultad las concepciones sobre el conjunto de los elemen-
tos del mundo y del “yo” (soi/self).

Los estudios realizados en las sociedades de tipo indi-
vidualista sobre los riesgos de la contaminación atmosfé-
rica (Boyes, 1997; Strong, 1998; Morrone y Manci, 2001)
muestran que el fenómeno es percibido como un “ob-
jeto” exterior, en el que el lugar del ser humano es con-

fuso y frecuentemente contradictorio. Por la ausencia
de acumulación y transmisión continua y a largo plazo de
los conocimientos sobre la contaminación atmosférica,
y a causa del cambio constante en las previsiones de los
riesgos, la distancia entre los referentes de los expertos y
los de la población aumenta. Para remediar este proble-
ma se realizan estudios en búsqueda de soluciones para
la integración de los conocimientos tácitos en las infor-
maciones dadas por los expertos a las “poblaciones no ex-
pertas” (Boiral, 2002; Johnson, 2002; Brown, Morgan y
Farrow, 2004). La educación formal es uno de los méto-
dos más importantes para desarrollar una visión ecológi-
ca-holística en los niños (Boyes, 1997; Morrone y Manci,
2001), pues se pueden integrar los conocimientos tradi-
cionales y los etnoconocimientos a la enseñanza (Mao-
la, 2003). El problema de estos proyectos radica en la di-
ficultad de transformar la visión del mundo sin cambiar
aspectos importantes de la sociedad y del desarrollo del
“yo” (soi/self). ¿Se puede enseñar una visión holística y
ética a niños cuyas familias transmiten y viven modelos
sumamente individualistas?

Aunque los intereses de los industriales y de los consu-
midores son inmediatos y prioritarios frente a los de las
generaciones futuras, el consumismo, sin embargo, no
es la causa primera de la inexistencia de una visión ho-
lística, como se ve claramente en el caso de Japón (Koza-
kai, 2000), sociedad industrial y consumista en la que la
conciencia ecológica y la búsqueda de soluciones efica-
ces implica la participación de la población. Actualmente
se proponen iniciativas y se realizan esfuerzos importan-
tes por parte de las instituciones gubernamentales para
asegurar una economía sostenible. En consecuencia, el
problema es de una complejidad considerable y su análi-
sis incorpora desde nociones como la de tiempo (percep-
ción de la temporalidad) hasta definiciones de objetos
como el riesgo o la contaminación atmosférica y de cómo
se relaciona el hombre con ellos. De este modo, mientras
que en las dimensiones temporales de las tres primeras so-
ciedades presentadas (totonaca, inuit y badui) el futuro
se construye a partir del presente (inuits), en las socieda-
des de tipo individualista la preocupación por un futuro
a largo plazo pierde valor y cede su lugar a la satisfacción
inmediata de deseos materiales y a la separación de la ló-

3

Je
sú

s 
V

ill
as

ec
a 

/ 
La

 J
or

na
da

Contaminación en los canales de Xochimilco, ciudad de México,
mayo de 2005.

                     



-  Desacatos   

gica de comportamientos en lógicas autónomas, no liga-
das por ningún sistema que permita asegurar su cohe-
sión ni definir su legitimidad.

En las sociedades individualistas la imagen de los fe-
nómenos atmosféricos y el riesgo de la contaminación
se origina en el exterior, pues no se reconoce el hecho de
que nosotros mismos formamos parte del sistema (como
personas que respiramos, como generadores de conta-
minación o como víctimas) (Boiral, 2002). De forma
simultánea, el individuo percibe, categoriza, compara,
calcula, deduce, argumenta sobre los riesgos de la con-
taminación atmosférica, ya que se percata del deterioro
del medio ambiente y es informado de los hechos por
los medios de comunicación. Pero los conocimientos que
adquiere permanecen fragmentados, aislados y desorga-
nizados por la carencia de un modelo explicativo, en con-
traste con el caso de las tres comunidades presentadas
más arriba. Así, para las poblaciones de las sociedades in-
dividualistas, la contaminación atmosférica implica una
agrupación de ingredientes disjuntos, sin relación apa-
rente entre sí: deterioro ambiental, mala calidad del ai-
re, efecto invernadero, calentamiento global del planeta,
cambio climático, combustiones diversas, transporte, emi-
siones de gases con efecto invernadero, etcétera.

Los estudios sobre la representación de los riesgos de la
contaminación atmosférica que elaboran los individuos
en las sociedades individualistas son parciales, aunque
varias investigaciones al respecto están en curso de reali-
zación. Los estudios preeliminares4 y los trabajos existen-
tes arriba citados pueden dar pistas sobre la visión ana-
lítica de los riesgos de la contaminación atmosférica.
Estos estudios muestran que el objeto “contaminación
atmosférica” en las representaciones individuales se pre-
senta aislado de su contexto. Los índices para su medida
se centran en sus componentes químicos, que disponen
de una pertenencia categórica y obedecen a sus propias
leyes. Los expertos y los individuos educados delimitan
los acontecimientos con base en estos índices (Morrone
y Manci, 2001). Las interferencias derivan de una des-

contextualización en cuanto a la totalidad del contenido.
Según las exigencias de la lógica formal, que domina el
pensar analítico, las contradicciones entre el compor-
tamiento de los contaminantes, descrito mediante los
índices, y sus consecuencias perceptibles (por medio de
la visión, la audición, el olfato o el tacto) se excluyen en la
apreciación y evaluación.

En este marco de pensamiento, el individuo, como su-
jeto, se separa del objeto (los elementos contaminantes
del aire). Sin embargo, de una manera “extraña”, los con-
taminantes no reconocen las fronteras del cuerpo huma-
no y provocan en él reacciones corporales: tos, los ojos
le pican, nerviosismo, quemaduras debidas al sol, etc.
(Moch, 1989). En su razonamiento el individuo llega a
ser víctima de los automóviles, de las fábricas, de la indus-

4 

4 Un estudio complejo está en curso de realización (2005-2007) por A.
Lammel y Ph. Resch-Rigon en la región parisina, financiado por el Mi-
nisterio de Ecología y Desarrollo Sostenible de Francia.

Fr
an

ci
sc

o 
O

lv
er

a 
/ 

La
 J

or
na

da

Contaminación de desechos tóxicos arrojados por industrias, munici-
pio El Salto, Jalisco.

         



   Desacatos - 

tria, de los pesticidas, de la sobrepoblación de la tierra…
Y se encuentra solo frente a los componentes de la con-
taminación que aprehende como puede.

CONCLUSIONES

Los escasos estudios existentes y nuestro propio trabajo
en curso de realización indican que las representaciones
de los individuos sobre los riesgos de la contaminación
atmosférica en las sociedades individualistas son esen-
cialmente diferentes de aquellas que se dan en las comu-
nidades colectivistas. En este artículo tratamos de situar
la percepción y la representación de los riesgos de la con-
taminación atmosférica en sistemas globales de la socie-
dad y en sus modelos de pensamiento. En esta línea, los

datos nos sugieren que no se trata simplemente de dife-
rencias cuantitativas en la elaboración del conocimiento
sobre tales riesgos, sino más bien de diferencias estructu-
rales (Dake, 1992). Mientras que las representaciones de
los riesgos de la contaminación atmosférica en las socie-
dades colectivistas se relacionan con el sujeto y sus acti-
vidades, en las sociedades individualistas se conceptuali-
zan como propiedades de un objeto exterior, un ambiente
con el que hay que contar en la medida en que afecta a
la actividad humana, pero que poco o nada depende de
ésta. La construcción mental de fronteras entre el pro-
ducto de la actividad humana y el ser humano en el pen-
sar analítico se opone a la percepción de la continuidad de
entidades visibles e “invisibles” en el pensar holístico.

Las interrogantes se abren: ¿cuál de las visiones es más
justa?, ¿cuál se corresponde mejor con la posibilidad de
evitar o paliar los riesgos? Estas preguntas nos llevan, ob-
viamente, a cuestionarnos sobre la naturaleza misma del
fenómeno de la contaminación atmosférica: ¿es realmen-
te un fenómeno holístico? o, con más precisión, ¿se ve
afectado de manera apreciable por la actividad de cada
humano que contamina, o se trata, más bien, de un ob-
jeto cognitivo? Los estudios ecológicos sugieren que, en
este caso particular, el pensar holístico se acerca más a una
representación apropiada de los riesgos de la contami-
nación atmosférica (Caplan et al., 1990; De Young, 1993).
Los proyectos de enseñanza de una visión holística de la
naturaleza en varios países industriales muestran el reco-
nocimiento de la necesidad de “destruir” el muro entre
el “yo” y los fenómenos atmosféricos (Bakshani y Allen,
1992; Strong, 1998; Van Wyk, 2002).

Investigaciones más profundas deberían precisar los de-
talles de estas diferencias en los procesos de percepción
y de representación de los riesgos de la contaminación at-
mosférica y ofrecer datos para remediar las oposiciones
y ayudar a la elaboración de acciones comunes entre las
distintas sociedades.

Bibliografía 

Altarriba, J. (ed)., 1993, Cognition and Culture: A Cross Cul-
tural Approach to Cognitive Psychology, North-Holland-
Elsevier Science Publishers, Amsterdam.

3

Contaminación, ciudad de México.

G
u

ill
er

m
o 

So
lo

gu
re

n
 /

 L
a 

Jo
rn

ad
a

                



-  Desacatos   

Andrew, B., 2004, “The Birth of Modern Science: Culture,
Mentalities and Scientific Innovation”, Studies in History
of Phylosophy of Science, núm. 35, pp. 199-216.

Bahrenberg, G. y M. Dutkowski, 1993,“An Ecoregional Stra-
tegy Towards a Fault-Tolerant Human-Environment Re-
lationship”, en D. Steiner y M. Nauser (eds.), Human Eco-
logy: Fragments of Anti-Fragmentary Views of the World,
Routledge, Londres, pp. 285-309.

Bakshani, N. y T. D. Allen, 1992, “In the Status: Pollution
Prevention Education at Universities in the United Sta-
tes”, Pollution Prevention Review, núm. 3, pp. 97-105.

Boiral, O., 2002,“Tacit Knowledge and Environmental Ma-
nagement”, Long Range Planning: International Journal
of Strategic Management, vol. 35, núm. 3, pp. 291-317.

Boyes, E., 1997, “Children’s Models of Understanding of
Two Major Global Environmental Issues (Ozone Layer
and Greenhouse Effect)”, Research in Science & Techno-
logical Education, núm. 15, pp. 19-28.

Brown, M. T., M. G. Morgan y R. S. Farrow, 2004, “Expert
Assessment of the Performance of the US System for
Environmental Regulation”, Journal of Risk Research,
núm. 7, pp. 507-521.

Burch, E. J., 1988, The Eskimos, University of Oklahoma
Press, Oklahoma.

Caplan, R. et al., 1990, Our Herat, Our Selves: The Action
Oriented Guide to Help You Protect and Preserve Our
Planet, Bantam Books, New Cork.

Chenault, V., 1995, Aquellos que vuelan: Los totonacos en el
siglo XIX, Centro de Investigaciones y Estudios Superio-
res en Antropología Social, México.

Cole, M., Y. Engeströmm y O. Vásquez, 1997, Mind, Cultu-
re, and Activity, University Press, Cambridge.

Dake, K., 1992, “Myth of Nature: Culture and the Social
Construction of Risk”, Journal of Social Issues, pp. 21-37.

Dasen, P. R. y R. C. Mishra, 2000, “Cross-cultural Views on
Human Development in the Third Millennium”, Inter-
national Journal of Psychology, núm. 24, pp. 428-434.

Descola, P., 1986, La Nature domestique: symbolisme et pra-
xis dans l’écologie des Achuar, Maison des sciences de
l’homme, París.

—— y G. Palsson (eds), 1996, Nature and Society: Anthro-
pological Perspectives, Routledge, Londres.

De Young, R., 1993,“Changing Behavior and Making it Stick:
The Conceptualization and Management of Conserva-
tion Behavior”, Environment and Behavior, núm. 25, pp.
485-505.

Djoewisno, M. S., 1988, Portret Kehidupan Masyarakat Ba-
dui, Dongen, Jakarta.

Ellen, R., P. Parkes y A. Bicker, 2000, Indigenous Environ-
mental Knowledge and Its Transformation: Critical An-
thropological Perspectives, Harwood, Amsterdam.

Filoramo, G., 1993,“Métamorphos d’Hermès. Le sacré éso-
térique d’Ecologie profonde”, en D. Hervieu-Léger (ed.),
Religion et écologie, Editions du Cerf, París, pp. 137-150.

Freeman, M. R., 2000, Endangered Peoples of the Arctic. Strug-
gles to Survive and Thrive, Greenwood Press, Wesport,
Connecticut.

Fung, Y., 1983, A History of Chinese Philosophy, 2 t., Prince-
ton University Press, Princeton.

Gardner, G. T., 1996, Environmental Problems and Human
Behavior, Allyn and Bacon, Boston, Londres, Toronto.

Hervieu-Léger, D. (ed.), 1993, Religion et écologie, Editions
du Cerf, París.

Jahoda, G. y I. M. Lewis, 1988, Acquiring Culture: Cross Cultu-
ral Studies in Child Development, Croom Helm, Londres.

Johnson, B. B., 2002, “Gender and Race in Beliefs about
Outdoor Air Pollution”, Journal of Risk Analysis, núm.
22, pp. 725-738.

Kay, M., 1996, Environmentalism and Cultural Theory. Ex-
ploring the Role of Anthropology in Environmental Dis-
course, Routlege, Londres, Nueva York.

Kahn, P. H. Jr. y O. Lourent, 2002, “Water, Air, Fire, and
Earth: A Developmental Study in Portugal of Environ-
mental Moral Reasoning”, Environment & Behavior, vol.
34, núm. 4, pp. 405-430.

Key, C. (ed.), 2002, Janaism and Ecology: Nonviolence in the
Web of Life, Harvard University, Cambridge.

Kilen, M., 2000,“Independence and Interdependence in Di-
verse Cultural Contexts”, en S. Harkness, C. Raeff et al.
(eds), Variablility in the Social Construction of the Child,
Jossey-Bass, San Francisco.

Kleeman, M. (ed), 1994, Energy Use and Air Pollution in
Indonesia: Supply Strategies, Environmental Impacts, and
Pollution Control, Aldershot, Avibury, Hong Kong.

Koentjaraningrat, R. M., 1990, Javanese Culture, Oxford Uni-
versity, Press Singapore.

Kozakai, T., 2000, L’Étranger, l’identité. Essai sur l’intégration
culturelle, Payot, París.

Lantis, M., 1966, Eskimo Childhood and Interpersonal Rela-
tionships. Nunivak Biographies and Feneology, University
of Washington Press, Seattle.

Lammel, A., 1993,“La naturaleza totonaca: percepción, repre-
sentación y gestion”, Cuadrante, núm. 11-12, pp. 117-128.

——, 2002, “Les couleurs du vent, la voix de l’arc-en-ciel.
Perception du climat chez les Totonaques (Mexique)”, en
E. Katz, A. Lammel y M. Goloubinoff (eds.), Entre ciel et
terre. Climat et société, Ibis Press-IRD, París, pp. 89-109.

—— y J. Ruvalcaba (eds), 2002, Adaptation, violence et ré-
volte au Mexique, L’Harmattan, París.

Liu, S. H., 1974, “The Use of Analogy and Symbolism in
Traditional Chinese Philosophy”, Journal of Chinese Phi-
losophy, núm. 1, pp. 313-338.

4 

                                                                                    



   Desacatos - 

Lloyd, G. E. R., 1991,“The Invention of Nature”, en G. E. R.
Lloyd (ed.), Methods and Problems in Greek Science,
Cambridge University Press, Cambridge, pp. 417-434.

MacDonald, J., 1998, The Arctic Sky. Inuit Astronomy, Star
Lore, and Legend, Royal Ontario Museum, Nanavut Re-
search Institute.

Maola, M. W., 2003, “Emancipatory Indigenous Knowled-
ge Systems: Implications for Environmental Education
in South Africa”, South African Journal of Education, núm.
23, pp. 276-284.

Maffi, L. (Ed.), 2001, On Biocultural Diversity: Linking Lan-
guage, Knowledge and Environment, Smithsonian Insti-
tution Press, Washington.

Markus, H. y S. Kityama, 1991, “Culture and Self: Implica-
tions for Cognition, Emotion, and Motivation”, Psycho-
logical Review, núm. 98, pp. 224-253.

Mousalimas, S. A. (ed.), 1997, Arctic Ecology and Identity,
Akadémiai Kiado, Budapest.

Moch, A., 1989, Les stress de l’environnement, Presses Uni-
versitaires de Vincennes, Saint-Denis.

Morris, M. y K. Peng, 1994, “Culture and Cause: American
and Chinese Attributions for Social and Physical Events”,
Journal of Personality & Social Psychology, núm. 67, pp.
949-971.

Morrone, M. y K. Manci, 2001, “Development of a Metric
to Test Group Differences in Ecological Knowledge as
One Component of Environmental Literacy”, Journal of
Environmental Education, vol. 32, núm. 4, pp. 33-42.

Munro, D. J., 1969, The Concept of Men in Early China, Stan-
ford University Press, Standford.

Mukherjee, B. N., 1993, “Public Response to Air Pollution
in Calcutta Proper”, Journal of Environmental Psycholo-
gy, vol. 13, núm. 3, pp. 207-230.

Nakumara, H., 1985, Ways of Thinking of Eastern Peoples,
University of Hawaii Press, Honolulu.

Nazarea, V. D., 1999, Ethnoecology: Situated Knowledge -
Located Lives, University of Arizona, Tucson.

Nisbett, R. E., 1998, “Essence and Accident”, en J. Cooper y
J. Darley (eds.), Attribution Processes, Person Perception,
and Social Interaction: The Legacy of Ned Jones, Ameri-
can Psychological Association, Washington, pp. 169-200.

——, K. Peng, I. Choi y A. Norenzayan, 2001, “Culture and
Systems of Thought: Holistic Versus Analytic Cognition”,
Psychological Review, vol. 108, núm. 2, pp. 291-230.

Nuttall, M. et al., 2001, The Arctic: Environment, People, Po-
licy, Harwood Academic Publications, Amsterdam.

Ohnuma, S., 2001, “Effects of Environmental Change and
Others’ Behavior on Cooperative Behavior and Solution
Preference in Social Dilemma”, Japanese Journal of Psy-
chology, vol. 72, núm. 5, pp. 369-377.

Olson, D. R. y N. Torrance (ed.), 1996, Modes of Thought:
Explorations in Culture and Cognition, Cambridge Uni-
versity Press, Nueva York.

Peng, K. y R. E. Nisbett, 1999,“Culture, Dialectics, and Rea-
soning About Contradiction”, American Psychologist,
núm. 54, pp. 741-754.

——, 2000, Cross-Cultural Similarities and Differences in
the Understanding of Physical Causality, University of
California, Berkeley, manuscrito no publicado.

Pina Chan, R. y P. Castillo Peña, 1999, Tajín. La ciudad del
dios Huracán, Fondo de Cultura Económica, México.

Rasmussen, K., 1929, Intellectual Culture of the Iglulik Eski-
mos, vol. 7, primero de los “Report of Fifth Thule Expe-
dition, 1921-1924”, Gyldensalske Boghandel, Copenha-
gen.

Ratner, C., 1991,“Cultural Variation in Cognitive Processes
From a Sociohistorical Psychological Perspective”, Jour-
nal of Mind & Behavior, núm. 12, pp. 281-295.

Sefa, J. G. et al., 2000, Indigenous Knowledge in Global Con-
texts: Multiple Readings of Our World, University of To-
ronto Press, Toronto.

Stern, P., 1999,“Learning to Be Smart”, American Anthropo-
logist, núm. 3, pp. 502-514.

Strauss, C., 2000,“The Culture Concept and the Individua-
lisme-Collectivism Debate: Dominant and Alternative
Attributions for Class in the United States”, en L. P. Nuc-
ci y B. Saxe (eds.), Culture, Thought, and Development,
Lawrence Erlbaum Associates, Mahwah, pp. 85-114.

Strohschneider, S. y D. Guss, 1999, “The Fate of Moros: A
Cross-Cultural Exploration of Strategies in Complex and
Dynamic Decision Making”, International Journal of
Psychology, vol. 34, núm. 4, pp. 235-252.

Strong, C., 1998,“The Impact of Environmental Education
on Children’s Knowledge and Awareness of Environ-
mental Concerns”, Marketing Intelligence & Planning,
núm. 16, pp. 349-355.

Takashi, I. y T. Yamada (eds.), 1994, Circumpolar Religion
and Ecology: An Anthropology of the North, University of
Tokyo Press, Tokío.

Toledo, M. V., 2001, “Biocultural Diversity ad Local Power
in Mexico”, en L. Maffi (ed.), On Biocultural Diversity:
Linking Language, Knowledge and Environment, Smith-
sonian Institution Press, Washington, pp. 472-488.

Triandis, H. C., 1995, Individulism and Collectivism, West-
view Press, Boulder.

Van Wyk, J., 2002, “Indigenous Knowledge Systems: Impli-
cation for Natural Science and Technology Teaching and
Learning”, South African Journal of Education, núm. 22,
pp. 305-313.

Zhou, G. X., 1990, Chinese Traditional Philosophy, Beijing
Normal University Press, Beijing.

3

                                                                            


