
� 77

“Han ignorado la amorosa voz del Padre”.
Reconsiderando los orígenes del levantamiento 

de los chumash en 1824 en la California mexicana*

Robert H. Jackson

robert h. jackson: Texas Faculty Association.

*Traducción de Isabelle Marmasse.

Desacatos, núm. 10, otoño-invierno 2002, pp. 77-93.

En 1824 tuvo lugar un importante levantamiento en tres misiones establecidas entre los grupos in-
dígenas conocidos hoy en día como los chumash. La revuelta inició en la misión Santa Inés y se
extendió a La Purísima y Santa Bárbara. Este ensayo examina los orígenes y las implicaciones. Una
interpretación sostiene que el uso planificado de auxiliares de confesión, que sondeaban profun-
damente los secretos de las prácticas religiosas tradicionales, desencadenó la revuelta. No obstan-
te, los auxiliares de confesión no se habían utilizado en las misiones desde finales de los años 1790,
sino antes, y de hecho la revuelta se centró en las misiones con el mayor porcentaje de conversos
en confesión. Las causas de la revuelta pueden encontrarse en el creciente malestar entre los con-
versos indígenas, quienes vivían en un sistema que continuamente asaltaba su cultura y creencias
tradicionales, y en comunidades caracterizadas por altas tasas de mortalidad, que el conocimiento
médico de los misioneros no podía controlar. Un brutal azotamiento fue el catalizador inmediato de
la revuelta. La revuelta marcó un importante giro en el desarrollo de las misiones y después de 1824
los franciscanos sólo congregaron pequeños números de conversos nuevos. Las poblaciones indí-
genas en las misiones declinaron paulatinamente.

In 1824,a major uprising occurred at three missions established among the indigenous groups known
today as the Chumash.The revolt began at Santa Ines mission, and spread to La Purisima and San-
ta Barbara.This essay examines the origins and implications of the 1824 revolt. One interpretation
maintains that the planned use of confessional aids that would have deeply probed the secrets
of traditional religious practices sparked the revolt. However, confessional aids had been use in the
missions as early as the late 1790s if not earlier, and the uprising actually centered on those mis-
sions with the largest percentage of neophytes confessing.The causes of the uprising can be found
in the growing malaise among the indigenous neophytes, who were living in a system that system-
atically assaulted their traditional culture and beliefs, and communities characterized by high mor-
tality rates that the medical knowledge of the missionaries could not control.A brutal flogging was
the immediate catalyst for the revolt.The revolt signaled an important turning point in the develop-
ment of the missions, and after the mid-1820s the Franciscans congregated only small numbers of
new neophytes and the indigenous populations in the missions steadily declined.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 77



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

Lejos de volver, a pesar de estar plenamente se-
guros del perdón por parte de sus propios parien-
tes, han ignorado la amorosa voz del Padre así
como sus amenazas de lo que les sucederá si no
vuelven a la misión. Aún peor, uno de los men-
sajeros en quien había puesto mi más alta confian-
za, se quedó entre los cristianos porque con algu-
nos de ellos encontró protección y seguridad, al
igual que los que huyeron antes.1

Pareciera entonces, Padre, que California no está
en las mismas condiciones hoy en día que cuan-
do su Reverencia partió. Cualquier acólito se apro-
pia de los caballos; mata el ganado; se pasea por
la misión aterrorizando en cadena; se roba ma-
nadas mansas y capadas, llevándoselas y vendién-
dolas en el Tular (Valle de San Joaquín), dispara,
mata y perturba a toda la provincia.2

EL LEVANTAMIENTO Y LAS MISIONES

E l 21 de febrero de 1824, en la misión de Santa
Inés, un soldado azotó públicamente a un con-
verso chumash. Este incidente provocó un le-

vantamiento en dicha misión y el mismo día en que la
noticia llegó a La Purísima, los indios se rebelaron tam-
bién allí matando a cuatro colonos que se dirigían a Los
Ángeles. Los rebeldes de Santa Inés ocuparon la misión
durante todo un día y levantaron barricadas alrededor
del pueblo indio. Al día siguiente llegaron a Santa Inés
soldados procedentes de Santa Bárbara y se libró una
batalla por el control de la misión. Durante esta batalla
los soldados prendieron fuego a los edificios y obligaron
a los rebeldes a huir hacia La Purísima.3 Los rebeldes
chumash mantuvieron el control de La Purísima durante
casi un mes. En marzo los oficiales militares montaron
una expedición de 109 soldados para sofocar el levanta-
miento, y el 16 de marzo de 1824 derrotaron al contingen-
te de cerca de 400 rebeldes chumash que controlaban La
Purísima.4 Cuando llegó la noticia del levantamiento a
la misión de Santa Bárbara, el 22 de febrero, el alcalde
Andrés organizó otro levantamiento. La batalla duró tres
horas contra los soldados del presidio cercano, y des-
pués Andrés guió a más de 400 conversos a refugiarse en
el valle de San Joaquín. Se enviaron varias expediciones
tras los rebeldes para traer a los fugitivos de Santa Bár-
bara de vuelta a la misión y, de hecho, algunos de ellos
regresaron en junio de 1824.5 Sin embargo, muchos de
los fugitivos permanecieron en el valle de San Joaquín.
Tras el levantamiento los oficiales civiles ordenaron la
ejecución de siete conversos así como el exilio y encar-
celamiento de otros doce.6

Los españoles inicialmente colonizaron California en
1769 y tres años después, en 1772, fundaron la misión de
San Luis Obispo en la parte norte del territorio pertene-

78 �

3 Zephyrin Engelhardt, O.F.M., Mission Santa Ines Virgen y Martir and
its Ecclesiastical Seminary, reimpresión, Mc Nally & Lofton, Santa
Bárbara, 1986, p. 33.
4 Engelhardt, La Concepción Purísima de María Santísima, reimpre-
sión, MacNally & Lofton, Santa Bárbara, 1986, pp. 50-52.
5 Zephyrin Engelhardt, O.F.M., Santa Barbara Mission, James H.
Barry Company, San Francisco, 1923, pp. 121-136.
6 Engelhardt, La Concepción Purísima, op. cit., p. 53.

1 Mariano Payeras, O.F.M., “La Purísima, 4 de mayo de 1818”, en Wri-
tings de Mariano Payeras, traducido y editado por Donald Cutter,
Bellero Phon Books, Santa Bárbara, 1995, p. 149 (en lo sucesivo cita-
do como WMP).
2 Mariano Payeras, O.F.M., a Baldomero López, O.F.M., “Soledad, 4
de julio de 1810”, en WMP, p. 197.

Mortero; Museo de Desierto, Saltillo / Foto de Jan Kuijt

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 78



otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

ciente al grupo conocido hoy como los chumash. Éste era
el grupo indígena más avanzado de California en térmi-
nos de organización social y política, y el programa mi-
sionero franciscano entre los chumash se convirtió en la
pieza central de la evangelización en California. Los fran-
ciscanos fundaron otras cuatro misiones en territorio
chumash: San Buenaventura (1782); Santa Bárbara (1786);
La Purísima Concepción (1787) y Santa Inés (1804) (véa-
se mapa). Esto representaba la mayor concentración de
comunidades misioneras en la provincia. Asimismo, los
españoles fundaron un presidio o guarnición militar en
Santa Bárbara, pero optaron por no establecer asenta-
mientos no indígenas en la región. La jerarquía francis-
cana envió a sus misioneros más hábiles a los estableci-
mientos chumash.

El anteproyecto del programa de misiones se originó
en el centro de México en las décadas posteriores a la
Conquista española del estado tributario mexica-azteca
en 1521, a la vez que los españoles se movieron hacia el nor-
te y se toparan con pueblos indígenas que no eran agri-
cultores sedentarios viviendo en un Estado jerárquico.
Los españoles crearon un sistema de gobierno indirecto
que permitía a las comunidades indígenas autónomas
el autogobierno siempre y cuando los líderes de la co-
munidad cumplieran con las obligaciones del Estado
colonial. Estas obligaciones consistían en pagar tributo
(un impuesto de capitación) además de proporcionar
mano de obra al estado e individuos particulares ocupa-
dos en actividades económicas consideradas capitales pa-
ra el desarrollo de la colonia. A finales del siglo XVI, y en
respuesta al dramático declive de la población indígena,
los funcionarios coloniales y eclesiásticos instrumenta-
ron la política de congregación: el reasentamiento de
poblaciones dispersas en localidades centrales más gran-
des. La congregación de los indígenas facilitó el traba-
jo del Estado y de la Iglesia, sobre todo la recolección de
tributo, la organización del reclutamiento laboral, y el
cumplimiento con las metas religiosas de la conversión.

En la frontera norte del México colonial los españoles se
encontraron pueblos indígenas que, a diferencia de aque-
llos del centro del país, no eran campesinos sedentarios
y no vivían en sistemas estatales jerárquicos que los es-
pañoles pudieran dominar fácilmente. Al tratar con los

pueblos indígenas de la frontera, los españoles decidie-
ron iniciar un programa de cambio social y cultural para
convertirlos en agricultores sedentarios que luego pu-
dieran tener cabida en el régimen colonial existente. El
gobierno colonial desarrolló un sistema para transfor-
mar a los pueblos indígenas de la frontera a un costo mí-
nimo. Se otorgó autoridad extensa a los misioneros de
varias órdenes religiosas sobre las poblaciones indígenas
congregadas en las nuevas comunidades llamadas doc-
trinas o misiones. Los misioneros fungían como guar-
dianes legales de los conversos reunidos en las nuevas
comunidades, y eran responsables de desarrollar un
programa de cambio sociocultural dirigido y de la con-
versión al catolicismo. Para cuando los franciscanos ini-
ciaron el programa de misiones en California después de
1769, el sistema había funcionado en distintas áreas de la
frontera por cerca de 150 años.

¿QUIÉNES ERAN LOS CHUMASH? 

En sí el término “chumash” es una construcción artificial
de los etnógrafos de fines del siglo XIX. Se deriva de la
palabra empleada por los originarios del área de Santa
Bárbara para identificar a los habitantes de las Islas del
Canal.7 No existía una tribu chumash, sino más bien un
conjunto de pueblos independientes y pueblos confedera-
dos. Un ejemplo de un pueblo confederado era la jurisdic-
ción de Yanonali, habitante del pueblo llamado Syuxtun
cerca del actual Santa Bárbara, quien regía sobre trece
pueblos.8 No había una identidad política común, y los
chumash guerreaban entre sí.9 Los pobladores de la re-
gión entre el Cañón Malibu al sur y la Bahía Morro al
norte hablaban seis idiomas principales que estaban
relacionados (a la manera en que lo están el alemán, el
holandés y el inglés).

� 79

7 Haley, Brian y Larry Wilcoxon, “Anthropology and the Making of
Chumash Tradition”, en Current Anthropology, 38:5, 1997, pp. 767-768.
8 Johnson, John, “Chumash Social Organization: An Ethnohistorical
Perspective”, tesis doctoral inédita, University of California, Santa Bár-
bara, 1988, p. 117.
9 Ibid., p. 116.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 79



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

Los pueblos estaban constituidos de linajes que des-
cendían por línea paterna. Las primeras relaciones espa-
ñolas contienen comentarios sobre las diferencias de
riqueza. El misionero franciscano Font indica que la con-
dición de los pueblos costeros dependía de la tenencia
de canoas:

Entre los hombres vi a algunos con una pequeña capa co-
mo un jubón que llegaba hasta la cintura y hecha de piel
de oso, y con esta marca de distinción aprendí que ellos
eran los dueños y amos de las chalupas… Cuando llegó
[la canoa] a la orilla se acercaron a la chalupa diez o doce
hombres, lo cargaron en sus hombros aún lleno de los 

pescados y se lo llevaron a la casa del amo o capitán de la
chalupa[…]10

ESTRUCTURAS DE PODER

Las fuentes etnohistóricas y etnográficas difieren en la
estructura del poder político en los pueblos chumash.

80 �

10 Citado en Campbell Grant,“Eastern Coastal Chumash”, en Heizer,
Robert (ed.), The Handbook of North American Indians: California,
The Smithsonian Institution Press, Washington, D.C., 1978.

San Luis
Obispo

océano
pacífico

La Purísima

Santa
Inés

Punta
Concepción

Shisholop
’Upop Shishachi’l

Mikiw

Goleta
Slough Cieneguitas

Syuxtun

Santa Bárbara

Chwashtlwll,
’lwaylkl,
Ko’onwash,
Naxpa’aw

San Buenaventura

S’omis

Muwu

Santa Cruz
Santa Rosa

San Miguel

canal de santa bárbara

Tsikikon
Monte Pinos

Fuerte Tejon

Lago Buena Vista
Lago Kern

valle de
san joaquín

Obispeños
Cuyama

Purismeño

Ineseño

Barbareño

Ventureño

Isleño

Misiones
Localidades
shrine

N

0 10 20 30 km

0 10 20 millas

Pueblos chumash

Johnson, 1988; Johnson y McLendon, 1999.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 80



otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

Juan Crespi, O.F.M., observó que “todos los pueblos tie-
nen tres o cuatro capitanes, uno de los cuales es el jefe en
cabeza”.11 Los informantes de John Harrington comu-
nicaron que cada pueblo tenía al menos un jefe here-
ditario que descendía por línea paterna, pero también
sujeto a una forma de aprobación del pueblo. No obs-
tante, los parientes femeninos de un jefe finado también
podían gobernar. Además Harrington señala que el po-
der del jefe era limitado. La función más importante del
jefe era encabezar la guerra, presidir las ceremonias de la
aldea y otorgar permiso a los residentes del pueblo pa-
ra cazar y pescar en el territorio del mismo.12 Los jefes
recibían regalos o tributo de sus súbditos.13

El misionero franciscano Juan Crespi, O.F.M., descri-
bió un encuentro con un poderoso jefe llamado El Bu-
chón, cerca de Playa Pismo en 1770.

[Él] es el indio tan respetado y temido por muchos paga-
nos en toda la comarca por cerca de veinte leguas en am-
bas direcciones; ya que hablan de este Pagano tan lejos
como el Canal y los Montes Santa Lucía. Emplea gran dig-
nidad, y siempre lleva consigo un considerable séquito;
nadie toma asiento en su presencia, ni en la presencia de
su esposa e hijo, a menos que se le ordene. De lo que he-
mos entendido todo mundo le paga tributo; pues ya sean
semillas cuando las cosechan, o si matan carne o atra-
pan peces, le llevan algo de todo a su casa… En cuanto lle-
gó el Jefe, uno de su séquito tomó de él su arco y flechas,
y extendió una piel en el suelo para que él se sentara. Su
familia trajo una buena cantidad de tamales hechos de una
semilla especial, y cuatro pescados, y presentaron todo al
Gobernador [Portola], y todos nos sentamos con él cerca
de la hoguera… En todos nuestros viajes nunca hemos
visto nada que iguale la manera en que es temido, respeta-
do y obedecido Buchón […]14

Población en cinco misiones chumash, 1781-1824

6 000

5 000

4 000

3 000

2 000

1 000

0

 1
78

1

17
83

17
85

17
87

17
89

17
9

1

17
93

17
9

5

17
97

17
9

9

18
0

1

18
0

3

18
0

5

18
0

7

18
0

9

18
11

18
13

18
15

18
17

18
19

18
21

18
23

 Años

 P
ob

la
ci

ón

11 Ibid., p. 510.
12 Ibid., p. 511.
13 Ibid., p. 511; Roberta Greenwood, “Obispeno and Purisimeno Chu-
mash”, en Heizer, California, op. cit., p. 523.

14 Citado en Sally McLendon y John Johnson, Cultural Affiliation and
Lineal Descent of Chumash Peoples in the Channel Islands and the
Santa Monica Mountains, 2 vols., informe entregado al National Parks
Service, septiembre de 1999, vol. 1, p. 34.

� 81

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 81



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

Otro importante jefe chumash era Yanonali de Syuxtun,
que está cerca de la actual Santa Bárbara, quien tenía au-
toridad sobre trece pueblos.15

Los jefes y otros miembros de la elite chumash tenían
múltiples esposas, y en algunos casos existían relaciones
incestuosas en las familias gobernantes. En la región de
San Luis Obispo, en el límite norte del territorio chu-
mash, según se dice los jefes tenían muchas esposas, y
también tenían el derecho de divorciarse de ellas.16 Los
plebeyos, no obstante, tenían una sola esposa, y el hom-
bre pagaba una suerte de dote a la familia de la novia. La
novia podía casarse dentro de su pueblo natal o en otro
pueblo.17 También había hombres travestidos que ves-
tían y desempeñaban el papel de las mujeres. Pedro Fa-
ges dice que los travestidos “son llamados ‘joyas’, y se
tienen en gran estima”.18 Muchas prácticas sexuales chu-
mash, consideradas perversas por los franciscanos, eran
objeto de investigación especial mediante el uso de confe-
sionarios (preguntas auxiliares para confesiones) diseña-
dos para sacar información detallada sobre las prácticas
sexuales que persistían fuera de la nueva norma mo-
nogámica impuesta por los misioneros. Por desgracia no
queda mucho respecto al sondeo por parte de los fran-
ciscanos sobre la sexualidad excepto las preguntas rea-
lizadas en sí, y los confesionarios simplemente dejan
constancia de las prácticas sexuales que interesaban a los
misioneros. Salvo fabricar evidencia, poco más se puede
decir en el tema basado en las pruebas que sobreviven.

RITUALES INDÍGENAS Y CONVERSIÓN 
RELIGIOSA

La conversión religiosa era uno de los elementos clave del
programa franciscano en las misiones, y una llave para
el éxito era el grado en el cual los franciscanos podían
aprender sobre las creencias religiosas de los chumash.
En 1813, las Cortes Españolas (parlamento) enviaron un

cuestionario, que los misioneros debían responder,
solicitando información sobre la condición de la misión,
así como detalles de la cultura y sociedad indígena. Las
respuestas al cuestionario proporcionan elementos sobre
lo que los misioneros sabían realmente de la religión
indígena, así como importantes detalles etnohistóricos
sobre algunas prácticas religiosas que observaban. En va-
rias de las misiones entre los chumash, los franciscanos
señalaron la existencia de santuarios bien mantenidos.
Los misioneros de San Luis Obispo repararon en la im-
portancia de los sueños y luego describieron el santuario
religioso.

Cada sueño pavoroso es terrible para los indios, tanto que
mata a muchos de ellos… En lugares remotos ellos rea-
lizan sus adoraciones en un pequeño pedazo de tierra que
es ordenado y limpio. Allí se reúnen todos los curanderos
[chamanes] ofreciendo semillas, plumas y cuentas…19

Más al sur, en Santa Inés, los franciscanos dieron una des-
cripción más detallada del santuario.

En vista de que muchos de estos conversos fueron criados
entre las supersticiones del paganismo, hay algunos, sobre
todo entre los ancianos y ancianas, que aún no han sido
desengañados sobre éstas. Cuando los paganos habitaban
las rancherías, en varias partes se veía ramos de plumas
amarrados a un palo, lo que podría llamarse sus lugares de
adoración. Allí ellos esparcían semillas y cuentas con el fin
de asegurar las cosechas de bellotas y otras semillas que la
tierra produce naturalmente, y que conforman su alimen-
to cotidiano. Se dirigían éstos y otros ritos similares a un
ser invisible, que ellos representaban con ridículas nocio-
nes como el autor de las lluvias, de las semillas y frutos, y
de la salud, y de la buena fortuna en la pesca, en la cacería,
etc. Desde que todas estas personas fueron bautizadas los
ramos de plumas han desaparecido; se encuentran algu-
nos en el campo o en las montañas. Sus devotos tienen el
cuidado de hacer en secreto lo que anteriormente hacían
en público.20

82 �

15 Ibid., p. 35.
16 Greenwood, “Obispeno and Purisimeno”, op. cit., p. 523.
17 Grant, “Eastern Coastal Chumash”, op. cit., p. 511.
18 Citado en ibid., p. 512.

19 Citado en Zephyrin Engelhardt, O.F.M., Mission San Luis Obispo
in the Valley of the Bears, Mission Santa Bárbara, 1933, p. 48.
20 Citado en Zephyrin Engelhardt, O.F.M., Mission Santa Ines Virgen
y Martir and Its Ecclesiastical Seminary, op. cit., 1986, pp. 14-15.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 82



Las respuestas de Santa Bárbara al cuestionario propor-
cionan una variación sobre las ofrendas rituales.

Durante el paganismo rendían homenaje a un tal Sup; pe-
ro no tienen ninguna figura del ser, ni pueden decir quién
es. En honor a este Sup ellos arrojan en las calles y en va-
rios lugares unas semillas cuando las están recolectando, y
también pequeñas plumas de aves, como si fuera agradeci-
miento y reconocimiento por las semillas, el venado, las
aves, etc., que obtuvieron en el curso del año.21

Los franciscanos de San Buenaventura comentaron sobre
dos aspectos de las creencias chumash. La primera era el
significado de los tabúes, seguido de una descripción de
los santuarios encontrados en la jurisdicción de dicha
misión.

Los paganos, sobre todo los ancianos, se aferran a muchas
de sus supersticiones. Por ejemplo, un pescador no come-
rá del pescado, venado, conejo, liebres, etc., que atrapó,
creyendo que en ese caso ya no atrapará más. Para ganar
en un juego de azar, debe ayunar unos días; y si pierde se
imagina que el ganador ayunó durante más días. El esposo
no debe tocar a su mujer hasta que el hijo pueda erguirse
solo en sus pies, de lo contrario ya no tendrá más hijos.
Cuando la mujer da a luz, el esposo debe abstenerse de
la carne durante algún tiempo, de modo que no muera el
hijo.22

En las inmediaciones de sus rancherías y en la montaña,
solían tener lugares que mantenían muy limpios, barri-
dos, y adornados con bellas plumas colocadas en palos.
Iban a estos lugares como se va a los lugares sagrados.
Aquí se congregaban en tiempos de necesidad y condu-
cían una suerte de peregrinación. Uno de ellos, a nom-
bre de los demás, quienes guardaban profundo silencio,
oraba por la lluvia, ofreciendo una abundancia de bello-
tas, semillas, y frutas silvestres que constituían su alimen-
to cotidiano. Pescaban o cazaban venados con el fin de
que ningún oso los atrapara a ellos o que los afligiera la
mordida de una víbora de cascabel. También oraban por

la salud y otras cosas buenas. Al final de la súplica, en su
sencillez y cruda veneración, ofrecían cuentas, bellotas y
varias semillas, para que pudieran ser vistos favorable-
mente por el invisible, a quien representan según sus
nociones primitivas, como el autor y dador de lluvias, se-
millas, frutos y otras cosas buenas.23

Usos del toloache

Las respuestas al cuestionario por parte de los misione-
ros de San Fernando aludía al santuario mencionado
arriba, pero también hacía referencia a las prácticas reli-
giosas en torno al toloache (datura-estramonio), que
causa alucinaciones cuando se toma en pequeñas dosis.

Los indios tienden a la idolatría… forman un gran círcu-
lo, en el centro del cual elevan un palo cubierto de atados
de plumas de cuervo y adornado con cuentas.24

Los españoles llaman la flor Tol[o]ache, pero en len-
gua india se conoce como Manit. Con ésta se intoxican; y
lo toman con el fin de volverse fuertes, con el fin de no ex-
ponerse a ninguno, que las víboras no los muerdan, y que
las lanzas y flechas no perforen sus cuerpos.25

La referencia al uso del toloache indica que los francisca-
nos en San Fernando tenían cierta familiaridad con los
usos religiosos y medicinales de la datura. Ésta inducía
alucinaciones que se creía establecían un vínculo con el
mundo espiritual, y generalmente era el chamán quien
lo empleaba como parte de las ceremonias religiosas. Más
aún, se cree que las alucinaciones inducidas por datura
formaban la base de gran parte del arte en piedra de los
chumash, producida por chamanes llamados ’atiswinuc
o soñadores. Las alucinaciones inducidas por droga lan-
zaban a los chamanes en busca de visiones o sueños que
les daban poder mediante sus experiencias sobrenatu-
rales.26 La droga también desempeñaba un papel central

� 83

saberes y razones

21 Citado en Zephyrin Engelhardt, O.F.M., Santa Barbara Mission,
op. cit., 1923, p. 96.
22 Citado en Zephyrin Engelhardt, O.F.M., San Buenaventura: The
Mission By the Sea, Mission Santa Bárbara, 1930, p. 34.

23 Citado en ibid., pp. 34-35.
24 Citado en Zephyrin Engelhardt, O.F.M., San Fernando Rey: The Mi-
ssion of the Valley, reimpresión, Ballena Press, Ramona, 1973, pp. 28-29.
25 Citado en ibid., p. 28.
26 William Hyder y Georgia Lee,“The Shamanic Tradition in Chumash
Rock Art”; Internet: http://zzyx.ucsc.edu/Comp/Bill/Shamtrad.html.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 83



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

en la iniciación de los niños a la hombría. Asimismo, se
creía que las alucinaciones al despertar tras el uso de la
datura proporcionaban claves sobre la naturaleza de
la enfermedad.27

Se desarrollaron otros dos ritos a partir del culto del
toloache. Uno era el ritual ?antap entre los chumash. El
?antap era una comunidad secreta que tomó su nombre
de los miembros de la sociedad, los líderes chumash tam-
bién conocidos como ?antap, quienes gozaban del mono-
polio de la riqueza y del poder en la sociedad tradicional
chumash. Los miembros de dicha comunidad usaban el
toloache en la adoración del Sol como una deidad mascu-
lina amenazadora, y de la tierra como una deidad feme-
nina cuyos tres atributos eran el viento, la lluvia y el fuego.
Una importante deidad femenina tenía el mismo nom-
bre que la palabra chumash para el toloache: momoy.28

Un reciente estudio proporciona una descripción sucin-
ta de los orígenes sociales del ?antap y de su papel ritual:

El ?antap era un culto ritual cuyos miembros estaban espar-
cidos por los pueblos y rancherías dentro de una provin-
cia política… La membresía al ?antap era principalmente
hereditaria y se basaba en el poder económico y político
de la familia… los ?antap eran responsables de conducir
ceremonias públicas y privadas para mantener el equilibrio
cósmico o el contrapeso de poder en el universo… es po-
sible que los ?antap, los chamanes, y casi todos los demás
en busca de poder usaron los sitios de arte en roca para
sus búsquedas.29

Prácticas funerarias

El segundo ritual era Chingichngish, cuyo origen se cree
fue en Pubunga cerca de Long Beach y luego se extendió
de la Cuenca de Los Ángeles hacia el sur hasta San Diego.
Algunos académicos sostienen que este culto se originó
como resultado del contacto europeo con los indíge-
nas, y particularmente en respuesta a los efectos de las

84 �

Campesinos procedentes de las haciendas de la región lagunera / Archivo Histórico Juan Agustín de Espinoza, Fondo Azocena

27 Lowell Bean y Sylvia Bakke Vane, “Cults and their Transforma-
tions”, en Heizer, California, pp. 667-668.
28 Ibid., p. 669.

29 Hyder y Lee, “The Shamanic Tradition in Chumash Rock Art”, op.
cit.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 84



otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

primeras epidemias entre la población indígena. Ade-
más, al parecer, el ritual Chingichngish tuvo influencias
cristianas, lo que tal vez sugiere posibles contactos con
los conversos fugitivos.30 La influencia del ritual se exten-
dió al área de la misión de San Francisco, y la referencia
al uso del toloache en el cuestionario de 1814 quizá refle-
jaba el efecto de dicho ritual.

Lo más probable es que el santuario descrito por los
franciscanos a lo largo del territorio chumash se utili-
zó para hacer ofrendas a los muertos, y también era el
punto en el cual los muertos empezaban su viaje a Shi-
milaqshan (la tierra de los muertos). Varias antiguas re-
laciones españolas describen las prácticas funerarias de
los chumash. Pedro Fages hizo las siguientes observacio-
nes en 1775:

Cuando muere cualquier indio, cargan su cuerpo al ado-
ratorio, o lugar cerca del pueblo dedicado a sus ídolos. Allí
celebran la ceremonia mortuoria, y velan toda la noche,
algunos de ellos reunidos en derredor de una gran hogue-
ra hasta el amanecer: luego vienen todos los demás (hom-
bres y mujeres) y cuatro de ellos empiezan la ceremonia
de esta manera. Un indio fumando tabaco en una gran
pipa de piedra va primero; le siguen los otros tres, todos
pasando tres veces alrededor del cuerpo; pero cada vez
que el primero pasa la cabeza, sus compañeros levantan la
piel con la que ésta se encuentra cubierta para que el sa-
cerdote pueda soplar tres bocanadas de humo sobre ella.
Al llegar a los pies, los cuatro se detienen todos juntos a
cantar no sé qué tipo de alabanza. Luego vienen los pa-
rientes cercanos y lejanos del difunto, cada uno da al ce-
lebrante jefe un sarta de cuentas, con algo más de un
palmo de largo. Luego inmediatamente se levanta un ala-
rido desconsolado y los lamentos de todos los plañideros.
Cuando termina esta suerte de respuesta solemne, los cua-
tro ministros levantan el cuerpo, y todos los indios los si-
guen cantando hasta el cementerio[…]31

Los informantes de John Harrington identificaron varios
de estos sitios. Uno era Anapamu, ubicado al sur del río
Santa Inés y al oeste del cruce del río hacia la misión.32

Fernando Librado Kitsepawit, informante chumash de
Ventura, dio a Harrington una descripción de dicho san-
tuario:

Existe un punto en la costa al oeste de Ventura donde hay
altos bancos y la gente solía llevar las cosas de las personas
muertas en redes de carga y los apilaban allí; todo tipo de
cosas, cuentas, zapatos, incluso muletas. El sitio se encuen-
tra a unos dos kilómetros de Ventura. Esa práctica no era
ampliamente conocida. Una vez el Padre José María Rosa-
les salió a caballo y llegó a un lugar donde vio un palo, que
estaba adornado con plumas en lo alto. Fue a ese lugar y
vio una pila de cosas que se habían colocado allí. De vuelta
a la misión Ventura le preguntó a Carlos Teodoro, un in-
dio anciano de Ventura, lo que significaba. El indio dijo:
“Son los bienes de los muertos, colocados allí por los hijos
o parientes.” El cura mandó que castigaran al viejo indio
por desobediencia —pero eso era todo lo que el indio de-
cía… El lugar se llamaba Chwashtiwil. Para los indios era
un lugar sagrado.33

Proceso de conversión

En otra parte de los apuntes de Harrington, Fernando
relata el uso del toloache en las ceremonias de muerte y
luto.34 Cada pueblo o grupo de pueblos tenían tal san-
tuario, y aquéllos observados por los informantes de
Harrington hablan de un movimiento de revitalización
religiosa en los pueblos indios postsecularización, que
duró hasta aproximadamente 1870.35

Queda claro que los franciscanos sí conocían algunos
detalles de las prácticas religiosas de los chumash, pe-
ro no todos los detalles. Además, el proceso de conver-
sión no siempre se llevó a cabo apaciblemente, y las
prácticas y creencias tradicionales persistieron en se-
creto. Dos incidentes destacan claramente el punto de
conflicto en torno a la religión. Estevan Tapis, O.F.M.,
documentó el primer incidente, que tuvo lugar en 1801,
en una carta fechada el primero de marzo de 1805:

� 85

30 Ibid., p. 669.
31 Citado en Grant, “Eastern Coastal Chumash”, op. cit., p. 512.
32 Brian Haley y Larry Wilcoxon,“Point Conception and the Chumash
Land of the Dead: Revisions from Harrington’s Notes”, en Journal of
California and Great Basin Anthropology, 21:1, 2000, pp. 213-235.

33 Citado en ibid.
34 Ibid.
35 Ibid.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 85



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

Sólo una conversa fue capaz de engañar a los cristianos
de Santa Bárbara. El caso fue que tras un paroxismo fin-
gido dijo que se le había aparecido el dios Chupu asegu-
rándole que los paganos se morirían de la epidemia si se
bautizaban, y que lo mismo sucedería a los cristianos que
no ofrecieran tributo a Chupu y no se bañaran la cabeza
en cierta agua. El reporte de esta revolución, en el trans-
curso de una hora, que era la medianoche, se extendió por
todas las casas de la misión, y casi todos los conversos,
incluyendo a los alcaldes (funcionarios civiles indígenas),
fueron a casa de la visionaria y le ofrecieron sus cuentas y
semillas y asistieron a la ceremonia para renunciar al cris-
tianismo. Lo extraordinario y serio de este hecho es que,
mientras el rumor se extendía por todas las rancherías del
Canal y las montañas, los misioneros no tenían conoci-
miento alguno de ello, pues Chupu reveló al mismo tiempo
que cualquiera que le dijera a los Padres moriría inme-
diatamente. De hecho, fuimos ajenos al suceso durante
tres días.36

Chupu o Achup era probablemente el mismo Sup, una
importante deidad mencionada en Santa Bárbara en el
cuestionario de 1814.37 El movimiento descrito por Tapis
parece haber sido un movimiento milenarista tal vez
provocado por una reciente epidemia que se espar-
ció por las misiones chumash. La habilidad de los indios
para mantener todo el movimiento bajo el agua durante
tres días muestra claramente que sin los alcaldes (fun-
cionarios civiles indígenas elegidos para gobernar a la
población de los conversos), los misioneros podían man-
tenerse en la ignorancia de los sucesos en las rancherías
de las misiones.

El segundo incidente ocurrió en 1829 en Santa Inés,
sólo cinco años después de la revuelta de los chumash:

Se les encontró bailando en una de las casas de la ranche-
ría, y trayendo a dicha casa de baile aquéllos más peligro-
samente enfermos. A cada uno de estos últimos dijeron
que era necesario que todos los enfermos que habían bai-
lado debían contribuir cuentas de vidrio u otra cosa, de
modo que con este baile que hacían al Diablo se curaran

de sus enfermedades. Que estando en su casa entró José el
Ventureno, y le dijo que, estando enfermo en su casa
se le apareció el Diablo y le aconsejó que bailara para que él
y los demás inválidos [conversos enfermos] se curaran. De
lo contrario todos morirían. El Diablo le dio unas semillas
y desapareció.38

El segundo incidente muestra algunas semejanzas con el
movimiento milenarista de 1805. El episodio manifesta-
ba confianza en las prácticas tradicionales de los chama-
nes, quizá incluyendo el uso de toloache para curar a los
conversos enfermos. Para finales de la década de 1820,
cientos de conversos ya habían muerto en Santa Inés, y
los cuidados médicos proporcionados por los francisca-
nos poco hicieron para salvar a los enfermos. Los con-
versos, probablemente en desesperación, volvieron a sus
creencias tradicionales, ya que la nueva religión de los
misioneros ofrecía poco consuelo a las altas tasas de
morbilidad y mortalidad. La referencia al Diablo en el
documento refleja la creencia común entre los sacerdo-
tes de que la religión tradicional indígena estaba inspi-
rada por el demonio.

Asimismo, el hecho de que el segundo incidente su-
cediera sólo cinco años tras el principal levantamiento
chumash contra el nuevo sistema colonial español, su-
giere varias otras líneas de interpretación. La creciente
frustración a causa de la alta morbilidad y mortalidad en
las misiones también puede haber sido un factor impor-
tante que contribuyó a la revuelta de 1824. La aparición
de dos movimientos tipo milenaristas entre los chumash
también sugiere un cierto grado de alboroto espiritual
entre los conversos que vivían en las misiones. Por una se-
rie de razones los chumash adoptaron la nueva religión
y cosmovisión de los franciscanos, pero evidentemente
no estaban satisfechos. Las creencias tradicionales so-
brevivieron en forma encubierta bajo la superficie de la
sociedad de la misión, y los franciscanos sólo descubrie-
ron estas supervivencias con dificultad. Esto también
destaca la importancia de los confesionarios al tratar de
sondear los verdaderos secretos de la sociedad chumash.

86 �

36 Citado en Sherburne Cook, The Conflict. Between the California
Indian and White Civilization, University of California Press, Berke-
ley y Los Ángeles, p. 150.
37 Grant, “Eastern Coastal Chumash”, en Heizer, California, op. cit.,
p. 513. 38 Citado en ibid., p. 149.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 86



otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

DENSIDAD DE POBLACIÓN

La densidad de población y los patrones de asentamien-
to variaban en las distintas regiones ocupadas por los
chumash. Quizá, la mayor densidad de población se en-
contraba en la zona costera, desde el Cañón de Malibu
al sur hasta Punta Concepción. Algunos de los pueblos
más importantes variaban en tamaño entre 300 y 600

habitantes, y tal vez los más grandes eran Mikiw y Ku-
yamu, que los españoles conocían como “dos pueblos”,
alcanzando 1 100 habitantes. Cuatro poblados en el área
del Estero Goleta contaban con 2 000 personas.39 En el
norte, en el territorio de La Purísima y de San Luis Obis-
po, si bien los pueblos eran más pequeños es probable
que fueran más numerosos que en la región del Canal de
Santa Bárbara.40 Las poblaciones de las islas y de tierra
adentro eran más chicas comparadas con las área del con-
tinente y costeras. Los chumash isleños dependían casi
exclusivamente de la comida marina, en tanto que las po-
blaciones de tierra firme se mantenían con la cacería, la
recolección de plantas silvestres comestibles incluyendo

las bellotas y el comercio entre la costa y el interior. Juan
Rodríguez Cabrillo describió a los chumash de las islas
en los siguientes términos:

Los indios de estas islas son muy pobres. Son pescadores;
sólo comen pescado; duermen en el piso; su único asunto
y ocupación es con los peces. Dicen que en cada casa hay
cincuenta almas. Viven muy cochinamente y se pasean
desnudos.41

Tres de las Islas del Canal —San Miguel, Santa Rosa y
Santa Cruz— mantenían poblaciones permanentes. De
acuerdo con un estimado, San Miguel tenía dos pueblos
con una población de 140 naturales; en Santa Rosa había
seis o quizá siete pueblos con unas 800 personas, así como
doce pueblos en Santa Cruz con cerca de 1 450 habitan-
tes.42 El interior, sobre todo el Valle Cuyama y regiones
aledañas, mantenía quizá unas 1 000 personas y varios
centenares en el área de Emigdiano en la esquina sudoes-
te del Valle San Joaquín.43 Sin embargo, era también en el
interior, en el Valle Cuyama y Llano Carrizo, donde existe
el arte en piedra chumash más extendido y sofisticado.

Varios académicos han intentado estimar el tamaño
de la población chumash. Sherburne Cook y Robert Hei-
zer calcularon una cifra entre 18 000 y 22 000, basados
en el tamaño promedio de los pueblos y la existencia de
46 pueblos, incluyendo 22 sitios arqueológicos conoci-
dos no mencionados por los antiguos exploradores es-
pañoles. En el otro extremo se encuentra el estimado de
Chester King, de entre 4 300 y 6 700 barbarenos viviendo
en 26 pueblos en 1770, y una población chumash total de
entre 10 700 y 17 250.44 Independientemente del número
exacto, los chumash eran una población numerosa e im-
portante, y los franciscanos establecieron cinco misiones
en la región principal e hicieron de la conversión de los
chumash la pieza central de su programa en California.

� 87

Mortero; Museo de Desierto, Saltillo / Foto de Jan Kuijt

39 Ibid., p. 510.
40 Greenwood, “Obispeno and Purisimeno”, en Heizer, California, op.
cit., p. 521.

41 Citado en Campbell Grant, “Island Chumash”, en Heizer, Califor-
nia, op. cit., p. 524.
42 Ibid., pp. 525-526, 528.
43 Campbell Grant, “Interior Chumash”, en Heizer, California, p. 534.
44 Campbell Grant, op. cit., pp. 506-507.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 87



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

CAUSAS DEL LEVANTAMIENTO

Los académicos han debatido la(s) causa(s) del levanta-
miento y han llegado a distintas conclusiones. Una de las
opiniones, la respuesta franciscana tradicional, culpa a
la naturaleza voluble de los mismos indios, así como a su
explotación sistemática por parte de los militares.45 El
brutal azotamiento de un converso en Santa Inés fue
el catalizador inmediato para el levantamiento. Más re-
cientemente, el historiador James Sandos propuso una
explicación alternativa del levantamiento. Según su inter-
pretación, las fechas de la revuelta fueron determinantes,
ya que se acercaba la cuaresma, cuando los conversos ten-
drían que confesarse. La llegada de la cuaresma en 1824

coincidió con la aparición de un cometa de cola gemela

que quizás fuera un aviso de cambios inminentes. Ade-
más, Sandos le da gran importancia al uso de los confe-
sionarios para indagar a fondo en busca de señales de la
persistencia de la cultura chumash tradicional, y sobre
todo del ritual ?antap.46 El esfuerzo por parte de los fran-
ciscanos para erradicar los elementos religiosos tradicio-
nales que perduraban orilló a los chumash a rebelarse.

Dos confesionarios de las misiones chumash sobre-
vivieron y un análisis de su contenido demuestra que los
franciscanos hacían una serie de preguntas normales
sobre aquello que la Iglesia católica consideraba como
una conducta desviada. Al mismo tiempo había pre-
guntas específicas que sondeaban elementos de la cultu-
ra chumash que los franciscanos querían erradicar. Dos
áreas principales en las que se interesaban comprendían
la religión tradicional incluyendo el chamanismo y las
prácticas sexuales, ya que la elite chumash practicaba la
poligamia y los miembros del linaje de jefes a menudo se

88 �

Kikapoo / Archivo INAH, facilitado por el Instituto Estatal de Documentación de Coahuila

45 Los escritos de Zephyrin Engelhardt contienen la discusión más com-
pleta sobre la naturaleza de la resistencia indígena, así como de las
causas inmediatas al levantamiento de 1824. Además de las historias
individuales de cada misión citadas aquí, véase también su serie prin-
cipal Missions and Missionaries of California, 4 volúmenes, The Ja-
mes H. Barry Company, San Francisco, 1908-1915.

46 James Sandos, “Levantamiento! The 1824 Chumash Uprising Re-
considered”, en Southern California Quarterly, 67, 1985, pp. 109-133.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 88



otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

casaban entre sí. Los franciscanos consideraban esta úl-
tima práctica como incesto y, por ende, una violación a
la ley canónica. Más allá de llegar a conocer las preocu-
paciones de los misioneros, existen pocos datos sobre las
prácticas sexuales de los chumash mientras vivieron en
las misiones. Los franciscanos daban cuenta cuidadosa
de los matrimonios en los registros matrimoniales de las
misiones según las costumbres sexuales españolas cató-
licas, pero lo que sucedía en el pueblo converso a menudo
escapaba a la detección. El primer conjunto de preguntas
que se analizó proviene del auxiliar de confesión prepa-
rado por José Senán de San Buenaventura, y se refiere a
la religión:

¿Alguna vez dijiste que Dios no existe?
¿Alguna vez dijiste que Dios no provoca la lluvia?
¿Alguna vez has dicho que cuando mueren los cristianos
buenos, no van al Cielo, y que los cristianos malos no van al
Infierno?
¿Alguna vez dijiste que no es verdad lo que enseña el Padre?
Desde que te volviste cristiano, ¿siempre has creído que Dios
existe? 
¿Cuántas veces no lo creíste?
¿Dudas de lo que enseña Dios?
¿Crees en las danzas y esparces semillas y cuentas (prácticas
inútiles de los paganos)?
Dime, cuando danzabas, ¿creías que era verdad que no te
enfermarías? 
Dime, ¿creías que al esparcir las semillas, etc., podrías matar
a los peces? ¿Que habrían muchas semillas y venados y cone-
jos y liebres?
¿Crees en aquel(los) que tu pueblo dice que puede(n) hacer
llover, que hace(n) crecer las bellotas, y que (malamente) cu-
ra(n) a los enfermos? 
Y cuando estabas enfermo, ¿alguna vez fuiste a que te cura-
ran (malamente)? 
¿Eres curandero? ¿Cuántas veces has curado a los enfermos
así? No cures así, porque es perverso, engañas a la gente, y no
hay motivo por dar tus cuentas como pago.
¿Te has emborrachado con pespihuat (tabaco)?
¿Cuántas veces te emborrachaste? 
¿Crees en los sueños?
¿Qué tan seguido has creído en los sueños?47

Estas preguntas pretendían esclarecer la práctica consis-
tente en colocar ofrendas rituales para asegurar el éxito
en la caza o la pesca, las danzas rituales, la adoración de
deidades tradicionales, la participación de chamanes en
curaciones, el uso de tabaco (o datura) para inducir bús-
quedas visionarias y la creencia en los sueños. Como se
discutió al inicio de este estudio, éstos eran elementos
importantes de precontacto en las prácticas religiosas de
los chumash que los franciscanos estaban decididos a
erradicar. Al mismo tiempo, no queda tan claro si las pre-
guntas buscaban información sobre las prácticas reli-
giosas en general o específicamente sobre el ritual ?antap,
tal como sugiere Sandos.

El segundo conjunto de preguntas proviene del auxi-
liar de confesión de Juan Cortés de Santa Bárbara y Se-
nán de San Buenaventura. Las preguntas sondean sobre
la práctica del aborto por parte de las indias, así como la
utilización de la contracepción. Otras preguntas trata-
ban sobre patrones generales de sexualidad prohibidos
por la Iglesia, las relaciones sexuales entre parientes igual-
mente prohibidas por la Iglesia, la masturbación, el to-
queteo y los desvíos sexuales con animales así como las
prácticas homosexuales (los berdaches o joyas travesti-
dos encontrados en la sociedad chumash). Los chumash
tenían distintas normas que regían las relaciones sexua-
les, el matrimonio y la reproducción, normas que los
franciscanos se propusieron modificar radicalmente. Asi-
mismo había preguntas sobre la práctica del aborto, un
tema que preocupaba cada vez más a los franciscanos, ya
que atribuían la decreciente taza de natalidad en las mi-
siones a esta costumbre. La exigencia de confesiones
durante la cuaresma era una manera en la que los misio-
neros podían tratar de averiguar si los conversos habían
abandonado sus antiguas prácticas, siempre y cuando los
indios contestaran con la verdad.

¿Le has recomendado a alguien que tome hierbas?
¿Alguna vez abortaste por tu propia cuenta, o le has reco-
mendado a mujeres que aborten? 
¿Piensas a veces hacer cosas malas por placer con una mujer,
con un hombre, con hombres?
¿Cuántas veces pecaste con hombres, con mujeres?
¿Era tu pariente? 
¿Le has recomendado a otro que peque con una mujer?

� 89

47 Madison Beeler (ed.), “The Ventureno Confesionario of Jose Senan,
O.F.M.”, University of California Publications en Linguistics, 47, 1967,
pp. 21-28.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 89



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

¿Has conseguido mujeres para que otros pequen?
¿Has deseado ver a alguna mujer desnuda o ver a otros ha-
cer cosas malas? 
¿Cuántas veces has hecho cosas malas con tu cuerpo? Cuan-
do vertiste tu semen ¿querías pecar con alguna mujer?
¿Has pecado con algún animal, con otro hombre, con otra
mujer, con otras mujeres?
¿Has hablado con entusiasmo sobre fechorías cuando otras
personas podían oírte? 
¿Copulaste con tu esposa, con tu esposo, cuando él o ella lo
deseaba y cuando él o ella no estaba enfermo(a)?
¿Copulas en la manera correcta? 
¿Abandonaste a tu esposa? ¿La cuidaste cuando ella estaba
enferma? 
¿Has dado a tu esposa a otro para que él pecara con ella?
¿Has escondido a alguien en tu casa para que él pudiera
pecar? 
¿Has deseado a la mujer de tu prójimo?
¿Cuando copulaste con tu esposo u otro hombre, derramaste
el semen para no quedar embarazada?
¿Es ella pariente de tu esposa?
¿Eres pariente de su esposo? 
¿Es tu madrina? 
¿Pecaste con un homosexual? 
¿Manoseaste a una mujer?
¿Tus partes privadas?
Dime si alguien con quien has pecado es pariente sanguíneo
tuyo o de tu esposo, o si eres pariente sanguíneo de su esposa,
o si está casado o es el padrino de tu hijo.48

¿Alguna vez indujiste a una mujer a que matara a un niño
en su vientre?
¿Alguna vez mataste a tu hijo mientras éste estaba aún en tu
vientre?
¿Alguna vez bebiste algo o hiciste alguna otra cosa para evi-
tar dar a luz a un niño?
Ahora, asiste siempre a la Sagrada Misa, y no robes más, ya
no peques con mujeres, nunca dejes a tu esposa, nunca mates
al hijo en el vientre, no bebas nada ni hagas nada más para
evitar un alumbramiento normal, porque es un pecado muy
grande; y nunca hagas todo aquello que es perverso.49

¿Acaso el uso de los confesionarios y la amenaza de in-
dagaciones profundas sobre la supervivencia de elemen-
tos de la cultura chumash pudo generar una reacción tan
violenta? Al inicio del levantamiento los rebeldes ma-

taron a algunos mexicanos, incluyendo colonos que se
dirigían a Los Ángeles y que quedaron atrapados en el
camino. Sin embargo, el objetivo de los chumash no eran
los misioneros, a quienes podrían haber matado fácilmen-
te. A diferencia del levantamiento de los indios pueblo en
1680 en Nuevo México, en el cual los misioneros francis-
canos fueron el blanco de violentas venganzas, los chu-
mash no amenazaron la seguridad de los misioneros. El
levantamiento de los pueblos fue en parte una respuesta
al esfuerzo sistemático de los franciscanos por erradicar
las prácticas religiosas autóctonas y a una brutal campa-
ña antiidolatría en Nuevo México en la década de los
años 1670, que incluía el castigo corporal público a los lí-
deres religiosos tradicionales. La tesis de Sandos colocaría
a los franciscanos radicados entre los chumash en una si-
tuación similar a la de los franciscanos en Nuevo Méxi-
co en la década de los años 1670, sin embargo, cuando se
presentó la oportunidad, los chumash optaron por no
matar a los sacerdotes. Este hecho quizás indique que los
franciscanos no eran el objeto directo de su ira extrema.

Otro punto a tomar en cuenta es el registro previo de
confesiones y el uso de confesionarios en las misiones
chumash. De los dos confesionarios existentes sólo se
conoce la fecha de uno del ellos: el documento Cortés,
escrito en 1798. La confesión es un rito importante para
la Iglesia católica y parece improbable que los francisca-
nos hubiesen esperado dos décadas antes de desarrollar
confesionarios para usarlos en Santa Inés o casi cuatro
en La Purísima. El auxiliar de confesión de Cortés se ha-
bía usado durante más de dos décadas para cuando co-
menzó la revuelta. También existen pruebas documen-
tales que demuestran que los franciscanos ya habían
instituido la confesión, incluyendo las confesiones duran-
te la cuaresma, mucho antes del levantamiento de 1824.
Las figuras 1 y 2 resumen los datos sobre las confesiones
en reportes preparados por el misionero de La Purísima
Mariano Payeras, O.F.M., entre los años 1815-1818. La con-
fesión ya era una práctica regular entre los chumash y el
porcentaje de la población total que se confesaba era, de
hecho, mayor en La Purísima y Santa Inés, donde tuvie-
ron lugar los enfrentamientos más violentos. El menor
porcentaje de población que se confesaba en San Bue-
naventura y Santa Bárbara puede atribuirse al reciente

90 �

48 Harry Kelsey (trad. y ed.), The Doctrina and Confesionario of Juan
Cortes, Howling Coyote Press, Altadena, 1979, pp. 114-121.
49 Beeler, “Ventureno Confesionario”, op. cit., pp. 37-38, 73.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 90



� 91

asentamiento de no cristianos de las Islas del Canal. Pare-
ce improbable que las confesiones y el uso de auxiliares
confesionales, que eran prácticas bien establecidas para
1824, pudiesen ser la causa principal del levantamiento.

¿Cuál fue entonces la causa del levantamiento de 1824?
Un factor que tal vez contribuyó podría ser el reciente
cambio de personal tanto en La Purísima como en Santa
Inés. En abril de 1823 Mariano Payeras, O.F.M., falleció en
la misión de La Purísima.50 Payeras había estado en Cali-
fornia desde 1796 y estuvo adscrito a La Purísima durante
19 años, desde 1804 hasta su muerte.51 Durante su larga

estancia en La Purísima tal vez los chumash se acostum-
braron a su particular estilo de administración, y quizás
su sucesor, Antonio Rodríguez, introdujo un estilo dife-
rente que disgustó a los conversos. Es significativo que
Rodríguez dejó La Purísima a finales de septiembre o
principios de octubre de 1824, sólo pocos meses después
del levantamiento. Su sucesor, Marcos Antonio de Vito-
ria, permaneció en La Purísima durante más de diez años
y tuvo quizá más éxito al relacionarse con los chumash.52

Francisco Uría, O.F.M., quien había estado en Santa Inés
desde 1808, regresó a Santa Bárbara después de que las tro-
pas del presidio llegaran para rescatar a los franciscanos

otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

900

800

700

600

500

400

300

200

100

0

San Buenaventura Santa Bárbara La Purísima Santa Inés

Pe
rs

on
as

 c
on

fe
sa

da
s

1818181718161815

100

90

80

70

60

50

40

30

20

10

0

San Buenaventura Santa Bárbara La Purísima Santa Inés
Po

rc
en

ta
je

1818181718161815

Figura 1. Confesiones reportadas 
en cuatro misiones chumash, 1815-1818

Figura 2. Porcentaje de población confesada 
en cuatro misiones chumash, 1815-1818

50 Engelhardt, Concepcion Purisima, op. cit., p. 94.
51 Ibid., pp. 91-92. 52 Ibid., pp. 97-98.

Tabla 1: Confesiones en las cuatro misiones fundadas entre los chumash, 1815-1818

San Buenaventura Santa Bárbara La Purísima Santa Inés

Año Confesiones % de Confesiones % de Confesiones % de Confesiones % de 
población población población población

1815 392 33 260 21 600 59 332 52

1816 413 35 514 41 597 59 467 61

1817 439 34 401 33 840 88 503 70

1818 302 25 480 40 570 60 541 79

FUENTE: Payeras, Mariano, O.F.M.,Writings, traducido y editado por Donald Cutter, Santa Bárbara, 1995.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 91



saberes y razones Desacatos otoño-invierno 2002

y los miembros de la guardia de la misión que se habían
refugiado en un edificio a espaldas de la iglesia. Más ade-
lante Uría sería enviado a otra misión y reemplazado en
Santa Inés por Blas Ordaz, O.F.M., quien permaneció allí
hasta 1833.53 Tras casi 16 años en Santa Inés, los conver-
sos chumash no eran ningún misterio para el misionero,
y parece improbable que estuviese a punto de introducir
innovaciones como el uso de confesionarios que le per-
mitieran indagar los secretos de la cultura chumash más
a fondo.

Los documentos proporcionan más pistas sobre las
causas fundamentales del levantamiento chumash de
1824. Mariano Payeras escribió, quizás de manera profé-
tica, que las condiciones en California habían cambiado
dramáticamente y que el potencial de violencia por par-
te de los conversos era mucho mayor que en las etapas
iniciales del programa de evangelización y aculturación
de la misión. Para la década de los años 1820 la sociedad
chumash en las misiones estaba bajo gran tensión ya que
los franciscanos procuraban moldear a los conversos usan-
do modos nuevos y radicales. Además, las altas tazas de
morbilidad y mortalidad en las comunidades misioneras
ciertamente contribuyeron a la creciente sensación de
malestar y los esfuerzos por parte de los misioneros para
disminuir la alta taza de mortalidad no dieron un buen
resultado. Su magia ya no funcionaba (en general los in-
dígenas de California pensaban que los franciscanos eran
brujos poderosos e intermediarios con el mundo espi-
ritual). Los chumash buscaron modos alternativos para
librarse de los nuevos, extraños y horrendos elementos
mortales que los españoles trajeron consigo, pero los
franciscanos también pretendían acabar con cualquier
resurgimiento de creencias religiosas tradicionales y las
prácticas médicas de los chamanes que ofrecieran la po-
sibilidad de alivio a la alta mortalidad. Los incidentes en
las misiones en las primeras décadas del siglo XIX indi-
can claramente que los chumash intentaban invocar una
nueva magia ante las muertes.

Un movimiento milenarista en 1801 contenía como
elemento la suspensión de bautismos, el ritual de incor-

poración al nuevo mundo mágico de los franciscanos. Un
incidente en 1827 en Santa Inés se debió a conversos que
recibieron tratamiento médico de parte de un chamán,
lo cual tenía sentido si había una creciente percepción
entre los chumash de que los franciscanos ya no eran
efectivos en la curación. La idea anterior de que los fran-
ciscanos eran brujos poderosos cedió, en la mente de
algunos, al sentimiento de que su magia superior había
dejado de funcionar.

El hecho de huir muestra un creciente descontento
entre los chumash congregados en las misiones, sobre
todo en el corazón del territorio chumash a lo largo del
Canal de Santa Bárbara y tierra adentro. Los chumash
no sólo huyeron de las misiones sino que se unieron a
los no cristianos del interior. Los paganos se resistieron
a los esfuerzos militares por capturar a los fugitivos; ya
habían ocurrido otros incidentes de resistencia al nuevo
orden. Durante varios días los conversos lograron man-
tener en secreto de los misioneros el movimiento reli-
gioso milenarista de 1801 en la misión de Santa Bárbara.
También se descubrió una conspiración en esa misión
en 1810.

Varios factores contribuyeron al malestar en las mi-
siones. Uno fue el reciente aumento en la congregación,
en la década anterior al levantamiento de los chumash,
de gente proveniente de las Islas del Canal quienes ape-
nas emprendían las primeras etapas de evangelización.
La llegada de numerosos paganos (véase figura 3) intro-
dujo en la comunidad indígena de las misiones nume-
rosas personas dedicadas aún a las tradiciones religiosas
antiguas y a las prácticas del chamanismo, que a su vez
fortalecieron las creencias tradicionales que sobrevi-
vían de manera oculta en las poblaciones asentadas en
las misiones.

Es probable que un segundo factor fuera la creciente
taza de morbilidad y mortalidad en las poblaciones indí-
genas de las misiones, y la conciencia de que todos los
poderes mágicos de los franciscanos poco podían hacer
para salvar vidas chumash. Las medicinas traídas desde
México resultaron ineficaces ante la variedad de patóge-
nos que diezmaba a los conversos. Esto proporcionó
tierra fértil para que perdurara el chamanismo. Otros
elementos de política social, como la abolición de la

92 �

53 Engelhardt, Mission Santa Ines, op. cit., p. 34.

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 92



otoño-invierno 2002 Desacatos saberes y razones

poligamia y los matrimonios entre familiares de sangre
ciertamente provocó descontento, al igual que el nue-
vo régimen laboral reforzado por el uso del castigo cor-
poral. La presión de abastecer a los militares durante
los tiempos de inestabilidad que siguieron la indepen-
dencia de México quizás ocasionó que los franciscanos
fueran aún más exigentes con los trabajadores indíge-
nas en las misiones.

CONCLUSIONES

Los franciscanos tenían como meta transformar radical-
mente las creencias chumash, sus prácticas sociales, los
elementos principales de su cultura y su organización la-
boral y económica. Los misioneros intentaron hacer valer
un fuerte paternalismo en su imagen utópica de comu-
nidades cristianas ideales, pero no se tocaban el corazón
para usar el castigo corporal para asegurar la disciplina
y sus nociones de moralidad. El control era un elemento
importante en el programa de la misión y los francisca-
nos contaban con el apoyo de los guardias de la misión
acuartelados en cada una de éstas, así como de los ofi-
ciales indígenas llamados alcaldes y regidores.

¿Cuán exitoso fue el programa de cambio iniciado en
las misiones? En términos de cultura material y la reor-
ganización laboral, los franciscanos lograron una cierta
medida de éxito. Sin embargo, el núcleo del programa,
la conversión religiosa, quizá fue problemático. El idioma
y los significados culturalmente arraigados de conceptos
católicos clave presentaban un problema para la conver-
sión efectiva. Además, hasta la década de los años 1820,
aún había algunos chumash recientemente congregados
con, a lo mucho, sólo un ligero barniz de aculturación.
Al aumentar el descontento de los chumash debido a los
crecientes problemas en las misiones, sobre todo la alta
taza de mortalidad, existían tradicionalistas hacia quie-
nes los conversos se podían volcar como alternativa a lo
que debe haberles parecido el debilitamiento de la ma-
gia de los franciscanos.

El castigo como método de control es un tema impor-
tante entre las narraciones sobrevivientes de los indíge-
nas que formaron parte de las misiones. Sin embargo, a

pesar del clima de intimidación mantenido mediante
castigos brutales, muchos chumash se resistieron de ma-
nera más abierta o pasiva. Los conversos descontentos
podrían ser clasificados como incorregibles debido a su
falta de voluntad de cooperar. Otros huyeron de las mi-
siones y se refugiaron y aliaron con los paganos que vivían
tierra adentro. Éstos se negaron a entregar a sus huéspe-
des a las expediciones españolas-mexicanas enviadas en
su busca, y luego comenzaron a atacar a las misiones y,
en las décadas de los años 1830 y 1840, a los ranchos recién
creados que les fueron otorgados a colonos importantes.

En 1824 hubo un levantamiento masivo en tres misio-
nes chumash y un alcalde, un subordinado de confianza
de los franciscanos, guió a cientos de conversos a refu-
giarse en el sur del Valle de San Joaquín. Algunos volvie-
ron a la misión de Santa Bárbara pero otros se quedaron
en el exilio y crearon una sociedad híbrida que sobrevi-
vió durante más de una década hasta ser eliminada por
una epidemia particularmente virulenta. Si bien los chu-
mash tenían pocas opciones fuera de integrarse a las mi-
siones puesto que su sociedad tradicional se desintegraba
a su alrededor, al mismo tiempo no siempre aceptaban
la nueva orden pasivamente.

El levantamiento de 1824 demostró claramente la de-
cadencia del sistema misionero en California, y no fue
casualidad que el gobierno mexicano decretara el cierre
de las misiones apenas nueve años después del levan-
tamiento. La queja de Payeras de 1818, citada al inicio de
este ensayo, indica la incapacidad de los franciscanos para
reclutar a nuevos conversos y volver a poblar las misio-
nes. Su segunda queja sobre el creciente nivel de violencia
en California es una prueba adicional de cómo los fran-
ciscanos perdían control sobre los conversos, quienes
ya no aceptaban pasivamente la creciente mortalidad y
brutalidad del régimen misionero.

Después de 1820, el ritmo de asentamiento de nuevos
conversos en las misiones cayó dramáticamente, y la
población de conversos indígenas se redujo. Para 1834

sólo quedaban unos 15 000 en las 21 misiones, compara-
do con cerca de 20 000 unos cuantos años antes, al mo-
mento del levantamiento. La revuelta de 1824 demostró
tajantemente la transición de un sistema colonial expan-
sivo hacia uno en decadencia.

� 93

1 Saberes b  8/7/04  7:47 PM  Page 93


