La fiesta de san Miguel en
La Montana nahua de Guerrero

Gregorio Serafino
Instituto de Investigaciones Antropoldgicas
Universidad Nacional Autébnoma de México

ResUMEN: En varias localidades nahuas de la region de La Montafia, en el estado de Guerrero,
se celebran muchas fiestas dedicadas a san Miguel Arcingel y otros santos que indican el fin de
la temporada de lluvia y la aproximacion de la cosecha del maiz. Las fiestas de septiembre por el
“agradecimiento a la lluvia por las buenas cosechas” representan, sin embargo, la iiltima etapa
del ciclo agricola anual y se caracterizan por ritos muy peculiares alrededor de la planta del maiz
que todavia estd madurando y de la milpa ya madura. EIl maiz es protegido y cuidado en todas sus
formas desde los primeros jilotes tiernos (fiesta de san Nicolds) hasta las grandes mazorcas duras
0 macizas que se dejan secar en el campo y se recolectan después de san Miguel.

Esta investigacién se enfoca en las ofrendas, rituales y rezos en los que destacan
representaciones como “el baile del jilote” —donde nifios y mujeres bailan con los pequefios jilotes
tiernos recién cosechados— y “el baile de la milpa”, donde exclusivamente las mujeres bailan con
las grandes milpas sacadas del campo. Las ofrendas y los bailes que se realizan en honor de san
Miguel son de suma importancia para la vida y la cosmovision de los pueblos nahuas de Guerrero.

PALABRAS CLAVE: san Miguel, nahuas, Guerrero, rituales de maiz, milpa.

ABSTRACT: In several nahuas communities of the Mexican region known as La Montafia, in the
state of Guerrero, indigenous people celebrate a whole host of feasts dedicated to St. Michael
the Archangel, along with other saints, to indicate the end of the rainy season and the approximation
of the corn harvest. The ceremony named “Thanks to the rain for the good harvest,” held in
September, represents the last period of the annual agricultural cycle and is characterized by very
peculiar rites around the still maturing corn plant. The corn is protected in all its forms, from the
green corn —jilotes— to the large and massive hard cobs, which are left to dry in the field and
then gathered after St. Michael’s day.

The research is focused on the offerings, rituals and prayers, among them is the event
known as “the dance of the baby corn,” in which children and women dance with the freshly
harvested baby corn, as well as “the dance of the corn field,” in which only women take part,
dancing with the largest of the recently harvested crop. The offerings and dances performed in
honor of St. Michael are among the most important for the life and cosmovision of the nahuas

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



Olicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015

208 GREGORIO SERAFINO

peoples of Guerrero.

Keyworbs: St. Michael, nahuas, Guerrero, corn rituals, corn field.

INTRODUCCION

Mujeres nahuas cargando la milpa en la comunidad de San Miguel Chiepetepec,
Guerrero. Foto: Gregorio Serafino, septiembre de 2013.

La fiesta de san Miguel en la zona nahua de La Montafia de Guerrero,
en el suroeste de México, se celebra el dia 29 de septiembre, de acuerdo
con la fecha del calendario dedicada a este santo. Segtin la perspectiva de
los antiguos pueblos originarios de La Montaia, san Miguel no representa
solo un santo y tampoco su festividad es una de las muchas que tienen
lugar en las comunidades. San Miguel, después de san Marcos, es el santo
que en la cosmovisién nahua cuida y defiende la nueva milpa y la cosecha
en contra de los “malos aires”. En un contexto rural determinado por las
caracteristicas del clima y por la morfologia abrupta del territorio, el agua es
el gje central de la vida campesina [Good 1998].



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 209

Como se sabe, la agricultura en la regién de La Montana es de temporal,
por lo que la temporada de lluvia, que empieza a finales de junio y termi-
na a mediados de octubre, determina el buen éxito de las cosechas. Desde
hace siglos en La Montafia se siembra la milpa, o sea el maiz, la calabaza, el
ejote y el frijol, en los meses de abril y mayo para cosechar entre octubre y
noviembre. La fiesta de san Miguel concluye el ciclo de septiembre dedicado
a la milpa y ademas indica que se aproxima el fin del ciclo agricola anual.
Después de la celebracion de san Miguel los campesinos saben que se acerca
la cosecha y pueden pronosticar si habrd o no maiz y en que cantidades, es
decir, saber si la cosecha sera abundante o escasa.

Siempre en el mes de septiembre, antes de la fiesta de san Miguel, en
las comunidades nahuas ubicadas en La Montafia, se festeja a san Nicolas
y san Mateo, y se realiza la fiesta de Xilocruz. Todas estas celebradas tienen
el mismo objetivo: cuidar las nuevas plantas de maiz, con sus jilotes en for-
macién, a través de ofrendas a las “potencias” —como también llaman a los
santos—' para que ayuden a san Miguel en su dificil y final tarea. Los jilotes
son las mazorcas de maiz joven, todavia no maduro, que se identifican por
ser tiernos, por sus barbillas y por no tener los granos bien formados. Los ji-
lotes y otros vegetales de temporada recién cosechados del campo, como las
calabazas, son llamados por los nahuas “primicias”, palabra muy coloquial
con la que subrayan la importancia simbdélica de los alimentos relaciona-
dos con la cosecha en la fiesta de San Miguel.

Estas costumbres todavia tienen fuerte presencia en las comunidades
nahuas de los alrededores de Tlapa de Comonfort. Enfoco mi investigacién
de caracter etnografico en los pueblos de San Pedro Petlacala y San Miguel
Chiepetepec por ser localidades que conozco desde hace mucho tiempo y
donde sus habitantes todavia viven segtin los antiguos “usos y costum-
bres” del pueblo, o sea en los que existe todo un conjunto de cargos y co-
misiones que cada ciudadano —hombre o mujer— debe cumplir de forma
gratuita y obligatoria a pesar de sus compromisos laborales. El trabajo de

! Entre los habitantes de San Pedro Petlacala la palabra “potencia” en espafiol es de

uso coloquial, y se intercambia de repente con términos como “santos” o “seres po-
derosos”. Mas en general, los santos catdlicos son considerados en toda la montafia
indigena potencias de la naturaleza, por sus capacidades tinicas de dividir cronologi-
camente el tiempo, es decir, el ciclo anual; y de ser los responsables atmosféricos de
las temporadas en las que se les festeja [Dehouve 2007]. El tlamdquetl, principal espe-
cialista religioso, cuando reza las antiguas férmulas en la lengua de origen, el nahuatl,
se refiere simultaneamente a las divinidades, seres sobrenaturales o “potencias” que
pertenecen tanto al &mbito de las religiones prehispdnicas mexicanas como a aquéllas
de las culturas europeas catélico-cristianas.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

210 GREGORIO SERAFINO

campo se ha enfocado en las précticas rituales, las ofrendas y los bailes mas
pertinentes al rito agricola para la cosecha dedicada a san Miguel y sus
ayudantes. Sin duda, los principales protagonistas de estas peculiares fies-
tas nahuas son, por un lado, el agua, el rayo, las nubes y el trueno; y por el
otro, la milpa, el maiz y la madre tierra, con sus cerros y cuevas, lo que en
el estudio de la cosmovision indigena se determina como “paisaje ritual”
[Broda, Iwaniszewski y Montero 2001].

LA MONTARA NAHUA DE GUERRERO

La region de La Montafia de Guerrero se encuentra en el corazén de la sierra
Madre Occidental, en el suroeste de México, hacia el limite con el estado de
Oaxaca: es una region rural y montafiosa con escasez de agua. Desde la época
prehispénica es el hogar de una poblacién numerosa que habla lenguas an-
tiguas, como son el me’phaa o tlapaneco, el nii savi o mixteco, el ndhuatl y el
amuzgo [Garcia 2003; Smith 1983]. Es una region interétnica, con el mayor
ntcleo de habitantes indigenas en el estado de Guerrero. La poblacién de La
Montana se distingue en que la mayoria se dedica a trabajos rurales, ya que
por lo menos durante dos milenios la agricultura de subsistencia ha sido la
fuente principal del alimento y sigue siendo un recurso fundamental para
muchos pueblos. El cultivo mas comdn es el maiz, y éste es, sobre todo, de
temporal, por lo que se siembra de acuerdo con la temporada de lluvias,
que en esta region se intensifica de junio a octubre [Neurath 2008]. La
vida de las comunidades campesinas se desarrolla alrededor del ciclo del
maiz, el cual con el tiempo adquirié profundos significados simbdlicos y
se convirtié en un elemento central de la religién. Este conjunto de elemen-
tos sociales en la vida cotidiana de las comunidades indigenas, asociado al
clima, calido y himedo, del que dependen sus trabajos tradicionales, ha
sido definido como “ciclo agricola” por varios especialistas, como Johanna
Broda y Catherine Good Eshelman [2004].

Los nahuas de La Montafia, como también aquéllos de otras partes
de Guerrero (zona Montana Centro-Chilapa, Acatlan-Costa Chica, etc.)
son en extremo dependientes de los azares climaticos, pues las precipita-
ciones suelen ser muy escasas, cuando no completamente ausentes, en la
temporada de secas. Por otro lado, las lluvias pueden ser muy abundantes
en la temporada himeda [Hémond y Goloubinoff 2008]. Los fenémenos
meteoroldgicos y la abrupta geografia del territorio influyen realmente en
la vida de los asentamientos humanos, para bien o para mal. Desafortuna-
damente, en septiembre de 2013 toda la regién fue afectada por Manuel,



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 211

una extraordinaria tormenta tropical que destrozé la regién de forma
tragica provocando la pérdida de muchas vidas humanas. Por si esto no
fuera suficiente, muchas comunidades se dafiaron o fueron destruidas, y
muchos cultivos se perdieron irremediablemente. El fenémeno fue muy in-
tenso y demasiado impredecible, pero la fuerte explotacién de la superficie
y del subsuelo han empeorado la situacién, como el abuso de construccio-
nes con materiales de baja calidad en sitios equivocados, por ejemplo, en
las orillas de los rios.

La regién de La Montafia estd compuesta por 19 municipios que al-
bergan muchas comunidades divididas entre pueblos “cabeceras” y sus
dependencias, y las “comisarias” [Dehouve 2001]. Cada cabecera tiene un
palacio municipal donde gobierna el ayuntamiento, mientras que cada co-
munidad tiene su propio gobierno subalterno encabezado por un comisa-
rio, un suplente o “vicecomisario”, el regidor y sus ayudantes, los “topiles”.

LAS FIESTAS PARA SAN MIGUEL

Septiembre en el drea nahua de La Montafia, cerca del municipio de Tlapa
de Comonfort, es una época de muchas fiestas. Esta parte del afio represen-
ta el dltimo mes de la temporada hiimeda, que ademds coincide con el pe-
riodo de las primeras cosechas de los cultivos agricolas. Por fin, después de
mucho trabajo en los campos, las milpas y los otros cultivos estdan maduros
y falta poco para que puedan ser cosechados y transformados por los habi-
tantes en comidas. Por estas razones es un momento peculiar, delicado, un
mes del cual dependen los abastecimientos de comida de la comunidad, ya
que en estas montafias la agricultura es de temporal y s6lo hay una cosecha
cada afio. Los rios son escasos y pequenos, ademds, la abrupta morfologia
del territorio y la temporada de secas noviembre y junio no permiten otras
siembras [Hémond y Goloubinoff 2008]. La temporada de secas, o de calor,
como se le llama en la regién, suele ser severa, si no es que extrema, con
temperaturas que alcanzan los 40 grados y vientos calientes que transfor-
man el paisaje: la tierra se vuelve dura, hay polvo por todas partes y muy
pocas plantas sobreviven todo el afio, ninguna que ofrezca alimento a las
personas.

En septiembre caen también las fiestas de tres santos catdlicos, segin
el calendario cristiano que fue adoptado, quiza seria mejor decir impuesto
desde la época colonial. En lo especifico, los santos que se festejan son san
Nicolés, san Mateo y san Miguel, que acompanan las labores previas a la
cosecha en las comunidades. Las celebraciones catdlicas son muy impor-

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

212 GREGORIO SERAFINO

tantes porque caen en los dias previos a la cosecha, que puede ser afectada
por los fenémenos atmosféricos. Si, por ejemplo, llueve demasiado, la mil-
pa puede perjudicarse, incluso se puede pudrir por la humedad.

Por el contrario, si llueve muy poco y el agua escasea, el maiz no
tendra suficiente irrigacién para que los elotes se formen bien y crezcan
mazorcas grandes y macizas. Los fuertes vientos pueden “tumbar” las
milpas, es decir, doblar sus tallos y provocar que los elotes toquen el sue-
lo, dafiando sus granos de forma irreversible. Mi propésito al escribir este
articulo es describir los multiples rituales agricolas que caracterizan a las
fiestas dedicadas a los santos “de la cosecha”, asi como formular un breve
analisis sobre las diversas implicaciones simbélicas de estos episodios re-
levantes dentro del ciclo ritual. Es necesario anticipar que el ritual por la
fiesta de san Miguel que se realiza en la comunidad de San Pedro Petlaca-
la es muy parecido a los otros dos de san Nicolds y san Mateo. La fiesta de
san Miguel, o mejor dicho, las celebraciones del conjunto de san Miguel
para “el agradecimiento a la lluvia” representan un rito de fertilidad que
es al mismo tiempo “un rito de propiciacién y aseguramiento de la cose-
cha de maiz” [Barrera y Villela 1996: 115].

EL sanTO DE SAN MIGUEL

La ceremonia, que se practica en las visperas los dias 9, 21 y 29 de septiem-
bre (las tres fechas del calendario dedicadas a san Nicolas, san Mateo y san
Miguel), tiene una larga y compleja preparacion que se puede contemplar
en diferentes etapas. El culto a san Miguel, celebrado en La Montafia de
Guerrero el 29 de septiembre, guarda semejanzas con el que se realiza en
otras zonas indigenas de México, por ejemplo, en el estado de Morelos,
la Sierra Norte de Puebla o la Mixteca de Oaxaca [Sierra 2008]. Esta fiesta
se caracteriza por su fuerte vinculo con el ciclo agricola, del cual es parte
imprescindible, y por tener un marcado caracter dual: por un lado se agra-
dece por la fertilidad, los frutos, y por otro se llevan a cabo las acciones
de peticién para que la milpa no se malogre y pueda llegar a buen térmi-
no, asegurando una abundante cosecha. Quizas el mes de septiembre sea
realmente el punto central del ciclo agricola, del cual depende el futuro y
la supervivencia de la comunidad, que se retine y agradece a sus santos
protectores mas relevantes para el ciclo agricola: san Marcos, santo de las
semillas, y san Miguel, santo de la cosecha.

Queda por subrayar que existe una fuerte referencia simbdlica entre
los tres santos —de claro origen europeo, establecidos en México durante



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 213

Imagen de san Miguel mientras lucha en contra de Lucifer, San Miguel Amoltepec
Viejo, Guerrero. Foto: Gregorio Serafino, septiembre de 2013.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

214 GREGORIO SERAFINO

la Colonia— y el maiz, verdadero protagonista de las fiestas de septiembre
en sus distintos aspectos (el otro actor principal de la ontologia ritual es el
agua, a través de las lluvias). Los santos catolicos, impuestos por la Colonia
alrededor del siglo xv1 en La Montafia de Guerrero, han sido percibidos
como fundadores miticos, héroes civilizadores y, antes de todo, seres sagra-
dos que son también padres de la agricultura [Barrera y Villela 1996]. En
este sentido, quiza, la figura de san Miguel es la que maés ha sido semantiza-
da respecto a los ritos agricolas y a la “lucha” en contra del hambre. El ham-
bre —simbolizacién de un afio de mala cosecha que puede ser sinénimo de
carestia—, en las comunidades nahuas que viven en la zona centro de la
Montana ha sido personificada en entidades demoniacas, malas, que son
vencidas por el bastén o “el rayo” de san Miguel. Dora Sierra Carrillo, en su
obra El demonio anda suelto. El poder de la cruz de pericon [2008] ha analizado
las miiltiples analogias entre san Miguel en sus connotaciones europeas
y Tléloc, la divinidad prehispanica, ademas del uso ritual que se hace de
la flor de yauhtli, nombre en ndhuatl de la flor del pericén, en el estado
de Morelos. Dora Sierra afirma que:

La presencia y el culto a san Miguel en la cosmovisién campesina actual adquie-
re una importancia fundamental. Después de la conquista, y con la implantacién
del nuevo credo religioso, pareceria que Tlaloc, el dios de la lluvia de los pueblos
prehispanicos, heredd, transmitié al arcangel sus poderes; se podria decir que in-
cluso le cedié su lugar [Sierra 2008: 101].

Es muy probable que hubiera una readaptacion del santo catélico
por parte del mundo indigena que asoci6 a san Miguel Arcangel con
caracteristicas y facultades propias del numen prehispanico y ademaés le
asigno un papel especifico en el ciclo agricola anual, porque su onomastico
cae en los ultimos dias de septiembre. A partir de este encuentro en el siglo
xvI se establece un fuerte vinculo entre san Miguel y el ciclo agricola, que
hasta la fecha permanece en las comunidades indigenas de habla nahuatl
tanto en Guerrero como en Morelos. El santo se convirtié en uno de los
principales aliados de los campesinos y en el principal trabajador del tem-
poral. Gracias a sus poderes como guerrero y del rayo que se desprende
de su espada, puede proteger los cultivos y destruir a los seres malignos
que los afectan: el granizo, los malos aires, las tormentas y otras cosas que
el cristianismo ha asociado con la imagen de Lucifer, el diablo. Para lo-
grar esta épica empresa, san Miguel es apoyado por otros santos y por el
yauhtli (pericén). El pericén es una hierba medicinal muy antigua que esta
vinculada a la lluvia por darse en el mes de septiembre. Desde los tiempos



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 215

prehispanicos ha sido asociada al dios Tlaloc [Linares y Bye 1996] y utiliza-
da por los pueblos indigenas nahuas de San Pedro Petlacala y Chiepetepec
en la fiesta de san Miguel. Su funcién es la de cuidar los sembradios de mil-
pa de las entidades malignas (“el demonio, los malos aires”) en los campos
que pertenecen a las comunidades. Al mismo tiempo esta flor también es
muy utilizada en la fiesta de Xilocruz, el 14 de septiembre, otra ceremonia
asociada al ciclo agricola. Dora Sierra, en su obra, considera que el yauhtli
es el principal aliado de la espada de san Miguel en la lucha contra el mal
[Sierra 2008].

EL BAILE DEL JILOTE Y EL BAILE DE LA MILPA, CARACTERISTICAS Y DESCRIPCIONES
ETNOGRAFICAS EN PETLACALA Y CHIEPETEPEC

La fiesta de san Miguel se puede definir como una practica religiosa, un
acto-ritual donde un grupo o un individuo procura alejar el mal y conse-
guir la prosperidad. De acuerdo con el andlisis de Daniéle Dehouve, “cada
ritual conforma una construccién en la cual todo estd cargado de sentido
y de eficacia magica: las palabras, los gestos, los objetos, los ingredientes y
los colores...” [Dehouve 2013b]. El estudio de los rituales y de las ofrendas
para agradecer las lluvias, a través de una metodologia etnografica minu-
ciosa aplicada en el trabajo de campo, siempre ha dado mucha importan-
cia a este eje analitico, que reflexiona sobre la relevancia fundamental de
los detalles de un ritual mesoamericano para entender el punto de vista
indigena en la practica de sus ceremonias.

SaN NicoLAs

La fiesta en honor de san Nicolas, también llamada “fiesta de las primicias”
en la comunidad nahua de San Pedro Petlacala, municipio de Tlapa de Co-
monfort, se festeja el 8 y 9 de septiembre. En esta antigua aldea se festeja a
san Nicolds en la noche del 8 de septiembre, o sea, en la vispera de la fiesta
dedicada al santo. Sin embargo, las tradiciones populares, o mejor dicho
“el costumbre”, como se conoce en la comunidad, contintian persistiendo a
pesar de los dificiles problemas que en la actualidad enfrenta la zona (po-
breza, migracién masiva al norte, violencia estructurada, etc.), los cuales
amenazan la conservacién de estas practicas culturales. San Pedro Petla-
cala, a pesar de todo, se opone a las adversidades y se aferra a sus raices,
tanto que es por estas razones por las que ha sido estudiada por muchos

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

216 GREGORIO SERAFINO

antropélogos [Villela 1994 y 2008; Neff 1994; Serafino 2012] en diferentes
afos, al grado de que hoy se considera una referencia para la antropologia
en el estado de Guerrero. Como es usual, todas las fiestas que se celebran en
la comunidad, las cuales son muchas, empiezan antes de la fecha estable-
cida. En la mayoria de los casos se organiza “el novenario”, es decir, desde
nueve dias antes un grupo de ancianos sefiores del pueblo, en presencia
del comisario o autoridad y de los “ritualistas”, se retine cada noche para
realizar un rezo delante de una pequefia ofrenda.

La fiesta de san Nicolas se celebra en los espacios domésticos de la casa
del comisario, donde desde la tarde del 8 de septiembre se retine la gente del

pueblo. Unos dias antes, de acuerdo con el rito del novenario, se instala en

el interior de la casa una primera ofrenda dedicada a san Nicolas. La ofren-
da en las comunidades nahuas del municipio de Tlapa consiste basicamente
en depositar comida, acompafiada por varios objetos, en el suelo de algiin
lugar sagrado cercano, y representa un “don” o un “pago” que es materia-
lizado en un acto figurativo. Esto se organiza a partir de una plataforma
geométrica, un asiento construido con ramas verdes, de ahuehuete, como se
le llama en ndhuatl a un arbol que siempre esta verde, tipico de la zona,
donde se acomodan los platillos de comida y objetos (velas, cigarros, piezas
sagradas) definidos en niimeros y colocaciones.

La ofrenda se deja en su lugar cuando termina la ceremonia, aunque la
comida es consumida por los participantes en forma ritual [Serafino 2014,
en prensa]. En este “depdsito ritual”? [Dehouve 2007] destacan alimen-
tos preparados ex profeso para el ritual, como tamales nejos, café de olla
y chocolate en 12 tazas, 12 piezas de pan dulce y pozole rojo de chivo en
12 platos. Ademas, destacan otros objetos también en grupos de 12 o 24,
como velas, cigarros, flores de pericon y cempastichil, otras flores blancas,
rojas y rosas, y ramos de ahuehuete, en ocasiones en grupos de 12 o 24. En
Petlacala es comun que, arriba y atras del “asiento”, también llamado por
el especialista ritual mesa-altar,® se coloquen algunas piedras antiguas que

2 Utilizo el término “depésito ritual” definido por Daniéle Dehouve [2007 y 2013a] a
causa de las mdiltiples similitudes entre la ofrenda nahua con el depésito ritual tlapa-
neco. Creo que se puede ocupar este término también en el contexto nahua, sin embar-
go, hay diferencias importantes, como la ausencia de los manojos y otros elementos.

Reporto una pequena parte de una plegaria grabada en San Pedro Petlacala (2012),
“onejkok pa in xochimesa, onejkok pa in xochibanca, llegué en esta mesa de flores, llegué en
esta banca de flores” [Serafino: 2014], la cual es muy probable que se refiera al depédsito
ritual u ofrenda tipica de esta zona nahua para el ritual de peticién de lluvia. Es muy
interesante subrayar el hecho de que las locuciones como xochimesa y xochibanca estan
compuestas por el término nahuatl xochi (flores) y el término espafol (mesa, banca).



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 217

“"e

pertenecen a la historia del pueblo, llamadas “idolos”,* y el Lienzo de Petla-
cala, lienzo pictografico que ilustra la fundacién y el origen del pueblo.’
Cada participante lleva, en su nombre y el de la familia a la cual perte-
nece, dones en comida que seran ofrendados. En esta celebracién la comida
desempefia un papel especial, ya que los primeros frutos del campo, como
los jilotes tiernos, las calabazas y los otros frutos que ya hemos menciona-
do, significan que falta poco para la cosecha. Estos alimentos desempefian
un importante papel simbdlico en el desarrollo del rito, como veremos mas
adelante, por lo que los habitantes de la comunidad los llaman “primicias”.
La organizacién del rito prevé que las ofrendas adornadas con flores obse-
quiadas por los habitantes se dispongan en una mesa en el centro del patio
de la casa del comisario. Cuando empieza a oscurecer llega méas gente al
domicilio del tlahmdquetl, 1a principal autoridad del pueblo, y toma asiento.
El tlahmdgquetl® —principal especialista religioso de la comunidad con el car-
go de organizar el rito— prepara y cuida la ofrenda desde la mafiana queman-
do copal con su sahumerio: poco a poco coloca las ofrendas “particulares”
delante de la mesa-altar con mucho cuidado. En la ofrenda hay recipientes
llenos de jilotes calientes recién hervidos, una calabaza muy grande ador-
nada con un collar de flores y dos milpas verdes bien altas con sus mazor-
cas, donadas por el comisario. Jilotes, milpas y calabazas son caracteristicas
peculiares de las fiestas del mes de septiembre y, como es 16gico, no se
encuentran en las otras celebraciones que se realizan en diferentes épocas
del afio. Las dos grandes milpas se disponen en las orillas de la mesa-altar,
adornada con flores de cempasiichil de color amarillo y naranja, mientras
que delante del altar se coloca una cruz hecha con tres mazorcas verdes’ y

Sobre el tema, Daniéle Dehouve afirma que “los depésitos rituales de la regién na-
hua de Guerrero reciben hoy el nombre de xochibanca, xochimesa, ‘banca florida, mesa
florida’. En muchos lugares la palabra ‘mesa’ tiende a reemplazar a las que se refieren
al ‘asiento’, y los depdsitos rituales reciben sencillamente el nombre de ‘mesas’” [De-
houve 2012: 57].

Los “idolos” son pequenias estatuas votivas antropomorfas en piedra o madera. Perte-
necen a la comunidad donde se encontraron y son custodiados por sus duefios o por
el comisario; cabe la posibilidad de que sean de origen prehispanico.

Para mas informacién sobre el Lienzo de Petlacala véase a Oettinger y Horcasitas
[1982], Dehouve [1995], Jiménez y Villela [1998].

El tlahmdquetl, nombre del especialista ritual en la zona nahua de La Montana, es una
persona que posee la extraordinaria habilidad para hablar con entidades, divinidades
y potencias de la naturaleza (aires, vientos, nubes) que pertenecen al mundo sobre-
natural e inmaterial [Serafino en prensa].

Para mds detalles véanse los estudios de Maria Aramoni [1990] y Lépez Austin [2009]
sobre “el arbol de la cruz florida” o Xochinkuauit, en nahuatl.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

218 GREGORIO SERAFINO

botellas de aguardiente. La cruz es formada por tres espigas con sus hojas y
respectivas mazorcas, que se sostienen de pie una con la otra y estan ador-
nadas con flores. Una vez que la ofrenda estd completa, el tlahmdquetl, ayu-
dado por las sefioras mayores del pueblo, las sabias popochtlamatzin, como
se les llama en ndhuatl, rezan plegarias dedicadas a san Nicolds. Ademas
de la ofrenda, otra peculiaridad de la fiesta de san Nicolas, y de todas las
celebraciones de septiembre, es el “baile del jilote”, que debe su nombre
a la presencia de los frutos no maduros del maiz. El baile dura aproxima-
damente unos 20 minutos y sélo pueden participar las mujeres, jévenes y
ancianas, con la tnica excepcion del tlahmdquetl. Las mujeres danzan en cir-
culo alrededor de la mesa, primero en sentido contrario al de las manecillas
del reloj y después en el sentido normal, llevando en sus manos las canas-
tas con los jilotes hervidos o “tiernos”, las milpas y una gran calabaza. La
banda de San Pedro Petlacala da el ritmo a la danza de las mujeres. Vistos
desde una perspectiva simbdlica, los jilotes, las milpas adornadas con flores
y la gran calabaza, bailan, o mds bien “son bailados” por las mujeres del
pueblo. La misica y el baile terminan cuando las sefioras se detienen frente
a la mesa y dejan ahi sus ofrendas. Entre bailes, musica y humo de copal,
los vecinos de Petlacala hablan de asuntos cotidianos y toman aguardiente
y mezcal. Ademads intercambian la comida y consumen los nuevos jilotes
tiernos acompafiados por pozole rojo con chivo o cerdo, que es servido por
la familia del anfitrién de la casa, en este caso es el comisario. La ceremonia
en honor de san Nicoldas se acaba cuando las sefioras mayores, seguidas por
los nifios y los hombres de la comunidad, comienzan a retirarse.

SAN MATEO

Después de la fiesta de san Nicolas, 10 dias aproximadamente, se empie-
za a preparar la siguiente celebracién, la de san Mateo. En la vispera del
21 de septiembre, siempre durante la noche, se celebra la llegada de san
Mateo, otro santo catélico que desempefia un papel importante en el cui-
dado del maiz y del ciclo agricola. Este nuevo evento simbdlico-religioso
tiene un fuerte valor para la comunidad de Petlacala, incluso las principales
caracteristicas de la ceremonia son parecidas a la de san Nicolas. Los ele-
mentos de la ofrenda son similares, tanto en los actores protagonistas como
en el performance ritual. El tlahmdquet! organiza el rito, prepara las ofrendas,
reza sus plegarias y da inicio al baile del jilote.

En el marco de un estudio sobre el conjunto de las fiestas de septiembre
o de san Miguel es mas interesante enfocarnos en algunas diferencias en-



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 219

tre los dos ritos, muy reveladores de las costumbres sociales de San Pedro
Petlacala. En primer lugar, el sitio donde se festeja a san Mateo no es la
casa del comisario, sino una casa particular de un regidor del pueblo, en
la actualidad don Abundio, sefior respetado en la comunidad que en otros
tiempos fue comisario. La razén por la que se eligi6 la casa de don Abundio
es que él y su familia conservan en el interior de su morada un cuadro de
san Mateo que cuidan con esmero. La familia de don Abundio guarda esta
imagen religiosa y se encarga de la organizacién de los festejos desde hace
mucho tiempo. Segtin lo que se cuenta en Petlacala, el abuelo de don Abun-
dio rescat6 esta imagen después de una disputa religiosa con otra familia
del pueblo que, influida por el culto evangélico, queria destruirla.

Es una imagen particular (la de san Mateo). ;Por qué esta imagen? “Su
suegro entrd en la religion de la Biblia, y como dicen que no hay que
creer en las imagenes... porque no hablan, entonces la tiraron (la ima-
gen de san Mateo) el sefior entr6 en esta religion y tenia esta imagen y
la tir6. Su hija fue y la levanto, y ahora si le hacen fiesta... porque antes
le hacian fiesta donde tenian el santo, el suegro de don Abundio [...]".#

Es probable que este detalle no tenga mucho que ver con el ciclo agricola,
pero revela las dindmicas religiosas y las relaciones sociales en esta comu-
nidad nahua guerrerense. Don Abundio es el mayordomo que se encarga
del cuidado de la imagen y de la preparacién de esta fiesta en su casa. El y
su familia son los anfitriones, y cuando se aproxima la fiesta de san Mateo
atienden a todas las personas del pueblo que quieran participar y ademads
invitan la comida tradicional, pozole rojo y verde de pollo. Hay otras dife-
rencias significativas entre el rito que se realiza en la casa de don Abundio
y el que se efecttia en la comisaria: la ofrenda se dispone arriba de la mesa-
altar que se encuentra frente a la imagen de san Mateo, adornada con luces
coloradas y una gran corona de flores.

En esta ocasion no se utiliza el Lienzo de Petlacala, que por reglamento
de la comunidad sélo puede guardarse en la casa del comisario. Después de
haber asistido a muchos eventos puedo afirmar que en Petlacala son raras
las ceremonias en las que el Lienzo no esté presente [Serafino 2012]. Este
hecho puede ser resultado del paso de los tiempos, o representar, como opi-
nan algunos habitantes, una fractura politica interna que se heredé y atin

8 Entrevista a don Agustin Herrera, oriundo de la comunidad de San Pedro Petlacala,
realizada el 20 de septiembre de 2013.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

220 GREGORIO SERAFINO

no se resuelve.Cual sea la razoén, he visto que participa mas gente que en
la fiesta de san Nicolas y las ofrendas de jilotes hervidos, calabazas, flores
comunes o de pericén son abundantes.

Otra caracteristica de este evento, tal vez la mas importante, es la pre-
sencia de “Maria-Moénica”, un hombre disfrazado de mujer. En San Pedro
Petlacala Maria-Monica es el nombre de un personaje masculino disfraza-
do con ropa femenina. Este hombre, que viste una falda muy larga y un
huipil tipico de la tradicién indigena nahua, desempena un papel central
en dos momentos distintos de la fiesta de san Mateo, aunque esta presente
durante todo el ritual.

En primer lugar encontramos la figura de Maria-Ménica en el acto
central del rito dedicado al maiz: el hombre disfrazado de mujer baila la
ofrenda de jilotes junto con las demds mujeres y nifias. Es el tinico hombre
que participa en la danza y puede bailar los jilotes, ya que la fertilidad
femenina, que se asocia a los nuevos frutos del maiz y las diferentes fases
de la vida humana (nifiez, madurez y vejez) son reinterpretadas en el ci-
clo de siembra cosecha del maiz, mientras que la figura masculina no es
reconocida. La literatura etnogréfica de la regién nos reporta un ejemplo
similar. Samuel Villela y Abel Barrera nos hablan de un personaje disfra-
zado en las comunidades de Chilapa y Acatldn, tipico de la zona centro
de La Montafia, que se llama “Tio Mariano”, el cual, segin los autores,
representaria “la despedida del hambre” o “el que barre el hambre”, el ma-
yantli, como se le llama en ndhuatl [Barrera y Villela 1996]. Para Samuel
Villela este personaje representa el fin de la temporada de hambre, es decir,
coincide con el crecimiento del maiz y en la cual escasean las reservas de
comida del afio anterior. La similitud entre Maria-Ménica y el Tio Mariano
es s6lo una hipotesis que necesita mas investigacién, sin embargo, no hay
duda de que existen caracteristicas analogas. Por ejemplo, el Tio Mariano
también es un personaje disfrazado, e igual que Maria-Monica, aparece en
el pueblo solamente en el mes de septiembre. Hay més semejanzas, como el
temperamento irénico, el hecho de que estas figuras actiien en las calles, a
las orillas de las casas y otras similitudes que vamos a averiguar.

En segundo lugar, vemos a Marfa-Monica interferir en una larga platica
en ndhuatl’ que se lleva a cabo después del baile, exclusiva de hombres,
principalmente musicos de la banda de Petlacala, la cual se realiza en la
calle, en las proximidades de la casa de don Abundio. Esta platica es acom-

? No pude grabar bien la platica debido al ruido de los cohetes y a los gritos de los nifios.
Todavia estoy trabajando en un pequefio fragmento que trato de traducir e interpretar.



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 221

pafiada por la musica e interrumpida de manera intermitente por otro bai-
le, la danza del toro o “macho-mula”, en el cual Maria-Monica es otra vez
protagonista. En la danza un hombre simula golpear a Maria-Ménica con
un “torito” hecho con palos y cohetes, al tiempo que los nifios, que partici-
pan con mucho entusiasmo, le jalan la falda. El contexto es cémico, irénico,
y es observado con mucha atencién por toda la comunidad. Cuando ter-
mina la platica en ndhuatl y la danza del “macho-mula”, concluye la fiesta
de san Mateo. Es necesario mencionar que la relacién entre Maria-Ménica,
el ciclo agricola y las fiestas de septiembre no es tan clara y habria que
averiguar cudl es la naturaleza y el posible significado simbélico de este
acontecimiento. Durante el trabajo de campo he recolectado opiniones dis-
cordantes sobre el origen de Maria-Monica, su presencia en la comunidad
de Petlacala y el porqué de su performance; sin embargo, puedo afirmar que
trabajo en la comunidad desde el afio 2009 y nunca antes habia visto a este
personaje. Sin duda es interesante y necesario ampliar pronto las investiga-
ciones sobre éste y sus origenes en la cultura nahua actual.

SAN MIGUEL

La milpa es la protagonista de la fiesta de san Miguel en la comunidad de
San Miguel Chiepetepec. Este pueblo nahua mantiene en su nombre com-
pleto la referencia a san Miguel Arcangel, su patrén, y se encuentra a unos
kilémetros de San Pedro Petlacala. Es sin duda uno de los lugares donde
mas se realiza este culto. Desde la manana del dia 28 de septiembre toda la
comunidad se dedica s6lo a brindar homenaje a san Miguel y a las milpas.
Decidi enfocarme en el estudio de Chiepetepec por ser un sitio donde las
ceremonias de origen prehispénico se han conservado en forma excepcio-
nal y también por ser un lugar muy relacionado con el pueblo de Petlacala,
con el cual comparte hermandades, amistades y analogias.

La ceremonia dedicada a la fiesta de san Miguel empieza en la mafiana
del dia 28 de septiembre, la vispera del festejo al santo, en la iglesia princi-
pal del pueblo, desde la cual sale una larga y numerosa procesién hacia un
cerro situado en un barrio de la localidad.

En este sitio, llamado Cerro de la Cruz o Tlatlatzohuaya en nahuatl, se
encuentra una pequefia capilla donde mucha gente se retine desde tem-
prano a conversar mientras espera la llegada de la procesion, al frente de
la cual llega la estatua de san Miguel, adornada con collares de flores y
transportada por cuatro hombres, respaldados por los especialistas religio-
sos, entre los cuales estan el tlahmdquetl, el comisario y otras autoridades.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



Olicuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

222 GREGORIO SERAFINO

]

Mujer nahua cargando la milpa adornada con flores y roscas de pan dulce en San
Miguel Chiepetepec. Foto: Gregorio Serafino, septiembre de 2013.

Todo el pueblo, alrededor de unas mil personas, entre hombres, mujeres y
nifos, participa en el evento. Cada mujer lleva en sus manos una o varias
milpas que sacé de sus cultivos con el fin de presentarlas en la fiesta: la mil-
pa representa la principal ofrenda de esta ceremonia y estd estrictamente
asociada a la feminidad.

Las milpas son adornadas con flores de pericén o yauhtli y collares
de flores de cempastichil, del tipico color amarillo-naranja. En las mazor-
cas de maiz, envueltas en sus hojas, se colocan varias roscas coloradas de
pan dulce, costumbre que al parecer también esta presente en Petlacala.
El propésito al poner las flores y las roscas de pan dulce en las mazorcas es
representar a los frutos o las partes mas queridas e importantes de la plan-
ta, asi como que ésta necesita comer, nutrirse, para crecer y generar comida.
Las mujeres, tanto niflas como ancianas, ingresan lentamente al patio de la
pequena capilla en el Cerro de la Cruz, cargando sus milpas en las manos.
Sélo ellas tienen acceso a este patio, mientras que las deméas personas se
paran frente a un mirador y esperan. Las tinicas personas de sexo mas-
culino que se admiten en la ceremonia son nifios pequefios y el principal
tlahmdquetl, que reza las plegarias dedicadas a san Miguel y tiene acceso a
la iglesia y al patio con su sahumerio lleno de copal.



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 223

La relacién entre la mujer y el nuevo maiz apenas cosechado es atin
mas clara en el “baile de la milpa” que se realiza en Chiepetepec. Después
de unos minutos, ya que el patio se llené y terminé la procesién, inicia
el “baile de la milpa”, en el cual las mujeres danzan mientras cargan las
milpas en las manos y las mueven hacia el cielo. El ritual del “baile de
la milpa” en Chiepetepec es tinico y esperado por la gente con mucha afi-
cién: el movimiento de muchisimas milpas, altas y muy verdes, con sus
grandes mazorcas envueltas en sus hojas, bailando y moviéndose en circu-
lo alrededor de la capilla, siguiendo la musica de la banda, da la impresion
de que éstas adquieren vida. El efecto visual es de una rara belleza porque
hay muchas mujeres en un espacio muy estrecho, lo cual provoca, tam-
bién, que las hojas de maiz emitan un peculiar sonido al moverse. A este
evento llega mucha gente de comunidades cercanas a Chiepetepec, que
junto con los locales quiere ver y apreciar el ritual del baile de la milpa. El
sonido que produce la friccién de muchisimas milpas amontonadas mo-
viéndose al mismo tiempo es asombroso.

El baile es, quiz4, una de las caracteristicas mas interesantes de la fiesta
de san Miguel en Chiepetepec, un rito agricola en especifico por el que la
comunidad es muy reconocida en la zona nahua de La Montana. Después
de unos 20 minutos, y de dar varias vueltas en circulo en torno a la pequefia
capilla en el Cerro de la Cruz, las mujeres se detienen y descansan un rato.
El baile de la milpa nos sugiere que de facto existe una fuerte personificacién
ritual del maiz con el ser humano, y mas propiamente con la mujer. La ferti-
lidad, tanto la humana como la del maiz, es expresada y festejada mediante
una danza donde las mujeres y las milpas bailan juntas. Las mujeres cargan
de repente a sus nifios recién nacidos como las milpas cargan a sus mazor-
cas aun verdes. Una vez més observamos que la estrecha relacién entre la
fertilidad humana y la del maiz tienen multiples significados simbdlicos.

El baile de la milpa y del jilote ponen en evidencia la relacién entre el
ser humano y la planta del maiz. Después se contintia con la procesién,
que regresa a la iglesia principal, pasando por varios callejones y barrios
de Chiepetepec, donde se repone la estatua de san Miguel. La estatua se
caracteriza por tener la espada levantada hacia el aire y adornada con co-
llares de cempastichil y yauhtli, entre otras flores. En la iglesia, después de
un rezo del tlahmdquetl y de la misa, cada mujer regresa a su casa llevandose
su milpa.

En Chiepetepec cada ofrenda de milpa y de jilotes para san Miguel es fa-
miliar, es decir, cada nicleo familiar o cada casa tiene una ofrenda particular
en la intimidad de su habitacién. Las milpas, pues, salen a dar la vuelta por el
pueblo en la procesién, parten de la iglesia principal hasta llegar al pequeiio

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

224 GREGORIO SERAFINO

Cerro de la Cruz, donde se juntan y se ponen a bailar. Cada 28 de septiembre
en Chiepetepec se puede asistir a una verdadera personificacion de la planta
del maiz a través del baile de la milpa y de las peregrinaciones que realiza la
comunidad.

En el baile de Chiepetepec llama la atencién la presencia de cuatro
nifnos, cada uno de los cuales carga una grande y redonda calabaza recién
cosechada. El niimero de infantes nos sugiere una analogia explicita con
los cuatros rumbos presentes en la cosmovision nahua en varias fases del
ritual de la lluvia, tanto la de peticién como la de agradecimiento [Lépez
Austin 1994]. Antes de cada plegaria el tlahmdquetl se dirige a los ntimenes,
a “los aires” y a las cuatro esquinas del mundo [Serafino en prensa]. Tam-
bién es importante la presencia de la musica de la banda de Chiepete-
pec durante la procesion, acompafiada por los cantos que la gente entona
mientras recorre las calles del pueblo. Estos cantos o rezos son muy sig-
nificativos porque se refieren a san Miguel y a su lucha césmica para de-
fender la milpa y la comunidad. Uno de los sones que se escucha con més
frecuencia durante la procesion es el que dice: “Todos alegres cantemos
a pesar de Lucifer: muera el dragén infernal, viva el arcangel Miguel”,"
que se interpone a las plegarias en ndhuatl del tlahmdquet] que siempre
acompanan a los rituales agricolas mds importantes." Este cantico, de cla-
ra inspiracion catélica, y probablemente procedente de una época colonial
temprana, se refiere a la poderosa lucha césmica entre san Miguel y el demo-
nio Lucifer. San Miguel, como nos reporta Dora Sierra, en la Europa del
siglo xv1, ya era un guerrero que defendia con su espada a la cristiandad
ante muchas amenazas [Sierra 2008].

CONCLUSIONES

Entre los nahuas de Guerrero la lucha de san Miguel contra Lucifer se ha
convertido en una batalla de los santos contra el mal, representado por las
sequias y las carestias, y para proteger las milpas y el maiz. San Nicolds
y san Mateo son dos de sus fieles aliados en la batalla contra el demonio.
Podemos afirmar que el ritual agricola entre los nahuas de La Montafia
de Guerrero aparece como un sistema de précticas y creencias, con ciertas

10 Rezo en espafiol grabado en la procesién de san Miguel, comunidad de San Miguel
Chiepetepec, el 28 de septiembre de 2013.

1 Mi tesis de doctorado [2012] trata de la descripcién etnogréfica de los rituales agrarios
de esta zona y del trabajo del especialista religioso o tiahmdquetl.



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 225

connotaciones religiosas muy relacionadas con los ritmos de la naturaleza
y con la divisién del tiempo en las dos temporadas del afio, la himeda y la
seca. Los ritos que pertenecen al ciclo agricola, que por simplicidad en este
momento identificamos como dos, el de peticién de lluvia en abril y el de
agradecimiento en septiembre, demuestran que para los nahuas el princi-
pal eje simbdlico relativo a su cosmovision es el grano de maiz, que deter-
mina también el tiempo de las labores y de la vida. El acto de la ofrenda
para la fiesta de san Miguel representa un “agradecimiento” a las nuevas
mazorcas, donde éstas son protegidas, alimentadas (“se les da de comer
para que crezcan bien”)'? y felicitadas a través del baile y de la musica para
que “queden contentas”. Los ritos y los datos etnograficos que se presentan
a lo largo del articulo, las ofrendas o depésitos rituales y los bailes contri-
buyen a delimitar aspectos y caracteristicas de una forma de entender el
mundo, o sea, una cosmovisién indigena y todavia muy actual. La ofrenda
o depésito ritual para san Miguel representa un ritual figurativo, es decir,
un acto ritual figurativo acompafiado por danzas y rezos que materializan
la parte escénica y verbal. Por medio de la ofrenda y del rito para san Mi-
guel los nahuas de las cercanias de Tlapa de Comonfort renuevan su fuerte
vinculo con el ciclo agricola. El ritual para san Miguel, como demostramos,
es al mismo tiempo de propiciacion y agradecimiento, y de fundamental
importancia para el seguimiento de la vida en la perspectiva nahua.

REFERENCIAS

Aramoni, Maria

1990 Talokan Tata, Talokan Nana: nuestras raices. Hierofanias y testimonios de un
mundo indigena. Conaculta. México.

Barrera Herndndez, Abel y Samuel Villela Flores

1996 La batalla de los santos: reelecturas del discurso catélico entre los nahuas
de La Montafia de Guerrero (Saints’ Battle: Rethinking of the Catholic
Discourse in the Nahuas among the Nahuas of La Montafia de Guerrero).
The Journal of Intercultural Studies, 3: 115- 121.

Broda, Johanna, Stanislaw Iwaniszewski y Arturo Montero

2001 La montafia en el paisaje ritual. Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico/Escuela Nacional de Antropologia-Historia-Instituto Nacional de

12 Entrevista a don Agustin Herrera, oriundo de la comunidad de San Pedro Petlacala,
realizada el 20 de septiembre de 2013.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

226 GREGORIO SERAFINO

Antropologia e Historia/Benemérita Universidad Auténoma de Puebla.

Meéxico.
Broda, Johanna y Catharine Good Eshelman
2004 Historia y vida ceremonial en las comunidades mesoamericanas: los ritos agrico-

las. Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Universidad Nacional
Auténoma de México. México.

Dehouve, Daniele

1995 Hacia una historia del espacio en La Montafia de Guerrero. Centro de Investi-
gaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social/Centro de Estu-
dios Mexicanos y Centroamericanos. México.

2001 Ensayo de geopolitica indigena, los municipios tlapanecos. Centro de Investi-
gaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social. México.
2007 La ofrenda sacrifical entre los tlapanecos de Guerrero. Universidad Auténoma

de Guerrero/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Plazay
Valdés. Chilpancingo.

2012 Asiento para los dioses en el México de ayer y de hoy. Estudios de Cultura
Nihuatl, 44: 41-64.

2013a El depdsito ritual tlapaneco, en Convocar a los dioses: ofrendas mesoamerica-
nas. Estudios antropolégicos, histéricos y comparativos, Johanna Broda (ed.).
Conaculta/Instituto Veracruzano de la Cultura (Voces de la Tierra). Xalapa.

2013b  Las metaforas comestibles en los rituales mexicanos. Les Cahiers. Amérique
Latine, Histoire et Mémoire. <http:/ /alhim.revues.org/4540>. Consultado

el 20 noviembre de 2013.

Garcia Leyva, Jaime

2003 Por los caminos del sur indigena. Ojarasca: 79, <http://www.jornada.
unam.mx/2003/11/24/oja-caminos.html>. Consultado el 17 de septiem-
bre de 2012.

Good Eshelman, Catharine

1998 Haciendo la lucha. Arte y comercio nahuas de Guerrero. Fondo de Cultura

Econémica. México.

Hémond, Aline y Maria Goloubinoff

2008 El via crucis del agua. Clima, calendario agricola y religioso entre los
nahuas de Guerrero, en Aires y lluvias. Antropologia del clima en México,
A. Lammel, M. Goloubinoff y E. Katz (eds.). Centro de Investigacio-
nes y Estudios Superiores en Antropologia Social/Centro de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos/Publicaciones de la Casa Chata. Méxi-

co: 133-169.
Jiménez Padilla, Blanca y Samuel Villela Flores
1998 Historia y cultura tras el glifo: los cédices de Guerrero. Instituto Nacional de

Antropologia e Historia. México.
Linares, Edelmira y Robert Bye
1996 Pericon. The Herb of the Clouds. Voices of México, 37: 55-56.
Lépez Austin, Alfredo
1994 Tlalocan y Tamoanchan. Fondo de Cultura Econémica. México.



LA FIESTA DE SAN MIGUEL EN LA MONTARNA NAHUA DE GUERRERO 227

Lépez Austin, Alfredo y Leonardo Lépez Lujan

2009 Monte sagrado-Templo Mayor: el cerro y la pirdmide en la tradicion religiosa
mesoamericana. Instituto de Investigaciones Antropolégicas/Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia. México.

Neff, Francoise

1994 El rayo y el arcoiris. La fiesta indigena en La Montafia de Guerrero y el oeste de
Oaxaca. Instituto Nacional Indigenista/Sedesol. México.

Neurath, Johannes

2008 Por los caminos del maiz. Mito y ritual en la periferia septentrional de Mesoamé-
rica. Fondo de Cultura Econémica/Conaculta. México.

Oettinger, Marion y Fernando Horcasitas

1982 The Lienzo of Petlacala. A Pictorial Document from Guerrero, México. Transac-
tion of The American Philosophical Society. Filadelfia.

Serafino, Gregorio

2012 Rituales indigenas en Mesoamérica. La fiesta de Peticion de Lluvia en La Mon-
tafia de Guerrero (México), tesis de doctorado. Universidad de Bologna/
Ecole Pratique des Hautes Etudes (EPHE). Paris.

2014 La comida ritual de los nahuas de San Pedro Petlacaca por la peticiéon
de lluvia, Nuevo mundo. Mundos nuevos. <http://nuevomundo.revues.
org/67391>. Consultado el 22 de diciembre de 2014. DOI:10.4000/nuevo
mundo. 67391.

En Las plegarias en ndhuatl de La Montafia de Guerro: testimonios y recopilaciones. Es-

prensa  iydios de Cultura Néhuatl.

Sierra Carrillo, Dora

2008 El demonio anda suelto. El poder de la cruz de Pericon. Instituto Nacional de
Antropologia e Historia. México.
Smith, Mary Elizabeth

1983 The Mixtec Writing System, en The Cloud People. Divergent Evolution of
the Zapotec and Mixtec Civilizations, K. V., Flannery y James Marcus (eds.).
Academic Press. Nueva York.

Villela, Samuel Flores

1994 Pidiendo vida: peticion de lluvia en Petlacala. Revista de Antropologia, 41:
38-48.

2008 Vientos, nubes, lluvias, arco iris: simbolizacién de los elementos naturales
en el ritual agricola de La Montafa de Guerrero, en Aires y [luvias. Antro-
pologia del clima en México, A. Lammel, M. Goloubinoff y E. Katz (eds.).
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social /
Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Publicaciones de la
Casa Chata. México: 121-131.

Recepcion: 19 de febrero de 2014.
Aprobacién: 6 de mayo de 2014.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015





