Memorias de silencios en el marco de
reclamos étnico-territoriales. Experiencias
de despojo y violencia en la primera mitad
del siglo xx en el Parque Nacional Lago
Puelo (Patagonia, Argentina)

Carolina Crespo
Universidad de Buenos Aires

RESUMEN: En el marco de reclamos étnico-territoriales la comunidad mapuche Cayiin de Lago
Puelo —provincia de Chubut, Patagonia, Argentina— fue activando piiblicamente no sélo
ciertas memorias que habian sido silenciadas desde la esfera oficial y en los archivos del Estado,
sino también otras que, como producto de las experiencias de subordinacion vividas, habian sido
incluso apenas transmitidas al interior del hogar. Este trabajo examina, mediante una perspectiva
que combina la etnografia con el abordaje de fuentes historicas escritas oficiales, estas memorias que
permanecieron en el orden del silencio y lo indecible, guardadas en el dmbito privado-familiar,
y que en la actualidad son limitadamente plasmadas en las agencias administrativas del Estado
en los procesos de reclamos territoriales indigenas. Mi propésito es reflexionar acerca de como
las “memorias de silencios” estdn inscritas en las experiencias, relaciones y dominios de la
subjetividad indigena; la forma en que se administran silencios y recuerdos entre sectores que
han sido subalternizados y alterizados, los campos de fuerza y condiciones sociales vinculados con
su produccion y el rol de recuerdos y silencios en los actuales contextos de lucha por el territorio.

PALABRAS CLAVE: Memorias de despojos, silencios, territorio, mapuches, Patagonia, Argentina.

ABSTRACT: Under the context of ethno-territorial claims, the Cayiin Mapuche community of Lake
Puelo —Chubut province, Patagonia, Argentina— has been publicly spreading certain memories
that had been silenced not only from an official viewpoint and also in the state archives, but also,
as a result of subordination experiences, and had thus barely been transmitted even within their
homes. This paper examines —through a perspective that combines ethnography with official
written historical sources— these memories that had remained silenced and untold, though
maintained in the private-family sphere and are currently only limitedly registered in the state’s
administrative agencies, within the processes of the indigenous land claims. My purpose is to
reflect on how “memories of silences” are inscribed on experiences, relationships and the domains
of indigenous subjectivity; the way that memories and silences are managed between sectors that
have been “sub-othered” and “othered”, the force fields and social conditions associated with their
production, and the role of memories and silences in the current context of territorial claims.

Keyworps: Memories of dispossession, silences, territory, mapuches, Patagonia, Argentina.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

166 CaAroLINA CRESPO

...un pasado que permanece mudo es muichas veces menos el producto del olvido que
de un trabajo de gestion de la memoria segiin las posibilidades de comunicacion.
MicHAEL POLLAK

En diciembre del ano 2005 Placido Inalef —hermano de Delicia Bachman
y de Valeriano y Florencio Caytin— me contaba una historia que no habia
escuchado con anterioridad en el seno de los integrantes de la comunidad
mapuche Caytn. Se trataba de una experiencia de violencia y despojo terri-
torial vivida por Rosario Pichtin, su abuela materna, Delicia, su hermana, y
él, a fines de 1930, cuando se cre¢ el actualmente conocido “Parque Nacional
Lago Puelo” —en adelante nos referiremos a €l sélo como Parque—, en la
provincia de Chubut, Patagonia, Argentina. La mayor parte de las memo-
rias que relatan los miembros de la comunidad Caytn, por lo general estan
vinculadas con la linea paterna y, especialmente, con la larga y continua
ocupacion de su espacio territorial ubicado en el margen oeste del rio Azul,
en Lago Puelo, sobre la cordillera de los Andes, del que reclaman desde hace
anos el titulo de propiedad.' La historia de aquel desalojo pocas veces ha
irrumpido en las narrativas de la historia familiar y sélo ha ingresado re-
cientemente —en el afio 2009— en los canales administrativos del Estado.
En estos dltimos anos, en los que comencé a profundizar sobre me-
morias de experiencias que apenas habian sido transmitidas al interior del
hogar y hacia poco tiempo circulaban en la esfera ptblica y de una ma-
nera particular, pero que tenian sentido para la familia, indagué mas en
detalle sobre aquella historia intentando dar respuesta a algunas preguntas
que consideraba claves para entender —retomando una nocién de Spivak
[1998]— las condiciones y procesos que conforman “los mérgenes del dis-
curso o el centro de lo silenciado” en las practicas de memorias de sectores
indigenas. Me refiero a preguntas tales como por qué habia sido relativa-
mente silenciada esta historia en el seno del hogar e, incluso, por qué du-
rante mucho tiempo no formé parte de la historia de atropellos esgrimidos
en el contexto de sus reclamos territoriales. Pero, ademads, y especialmen-
te, como se administran silencios y recuerdos entre sectores que han sido
subalternizados y alterizados, qué incidencia han tenido los discursos y
précticas hegemonicas en ello y qué lugar adquieren los silencios en la con-
formacién de la propia subjetividad y de sus recuerdos. Asimismo, de qué

! La demanda por la regularizacién del titulo de propiedad de ese espacio territorial
tiene larga data pero, desde aproximadamente el afio 2000, inician el reclamo apelando
a derechos indigenistas legislados en Argentina [Crespo, 2011b].



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 167

manera, cudndo y por qué se traspasan estos silencios a los documentos
escritos oficiales.

En este articulo reviso, entonces, las memorias sobre estos desalojos
territoriales encarados en los primeros afios de la creaciéon del Parque Lago
Puelo con varios objetivos en la mira. Por un lado, para poner de mani-
fiesto los silencios y discursos existentes tanto en los archivos de la Admi-
nistracién de Parques Nacionales (APN) como al interior de la comunidad.
Por otro, para examinar las condiciones sociales y géneros discursivos que
hacen o no posible que ciertas historias de sectores alterizados y subalter-
nizados se vuelvan publicamente enunciables. Y, finalmente, y en relacién
con esto ultimo, para analizar como la comunidad fue reconstruyendo dife-
rencialmente esos sucesos en cada contexto: ptiblico y privado. El propodsito
ultimo que me orienta es discutir como las “memorias de silencios” —mads
alla del caso en particular— estdn inscritas en las experiencias, relaciones
y dominios de la subjetividad indigena, cudles son los campos de fuerza
vinculados con su produccién, y qué rol tienen recuerdos y silencios en
los actuales contextos de lucha por el territorio. Para ello recurro a una
perspectiva que combina la etnografia con el abordaje de fuentes histéricas
escritas oficiales de la Administracién de Parques Nacionales y otras mas
actuales de otros organismos publicos. Esto es, entrecruzo estos documen-
tos de archivos estatales con entrevistas e intercambios entablados con la
comunidad mapuche Caytn y con relatos de sujetos que vivieron en aquel
entonces en el Parque?, y de dos personas de la localidad que recientemente
investigaron acerca del proceso de creacién y desalojo del Parque Nacional
Lago Puelo; en aquel entonces, anexo del Parque Nacional Los Alerces.

Los besaLoJoOS EN EL PARQUE NacioNAL DE LaGo PuUELO

En el afio 1937 se crea, junto con otros parques en la Patagonia, el Parque
Nacional Los Alerces anexo Lago Puelo en el territorio nacional de Chubut
(Decreto nim. 105433/37). La creacién de los parques nacionales en Ar-
gentina estaba vinculada —como lo sefialan muchos autores y tal como se

2 Son pocos los sujetos que vivian en el Parque en aquella época y todavia residen en
Lago Puelo. De manera que para este analisis incluf entrevistas a los miembros de la
comunidad Caytn, entrevistas a tres familias que vivieron en aquella etapa en el Par-
que y entrevistas que otros investigadores, en afios previos, realizaron a otras familias
desalojadas. También fueron relevantes intercambios mantenidos con guardaparques y
otros empleados que trabajaron en la institucion en periodos posteriores a aquel evento.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

168 CaAroLINA CRESPO

desprende de documentos escritos y relatos orales— con una politica de
Estado cuyo propoésito no era simplemente la conservacion de la flora y
fauna, sino ejercer la soberania estatal en espacios fronterizos y fomentar
el turismo, en especial en lo que respecta a la region Patagoénica [Giusiano
y Sanchez, 2002; Diaz, 2002; Navarro, 2008; Papazian, 2011; Trentini, 2011,
entre otros]. El proyecto se correspondia con los proyectos politicos de los
gobiernos conservadores de la época, basados en una ideologia de corte
nacionalista europeizante [Navarro, 2008]. Para dar un ejemplo, su presi-
dente, Bustillo, y su director secretario, Lynch, sefialaban en 1940 que:

[...]1a labor de la reparticiéon ha continuado con el mismo entusiasmo patri6-
tico de un principio, ejerciendo con su influencia una accién orientadora de
nacionalismo en las comarcas sujetas a su régimen, todas limitrofes y que hace
poco ofrecian el serio problema de una poblacién desvinculada de todo senti-
miento de argentinidad [Direccién de Parques Nacionales, 1941: 2].

Las acciones previas y posteriores a la creacion del Parque fueron con-
gruentes con esta politica. Con anterioridad se habia relevado quiénes es-
taban asentados en estas zonas y las implicaciones que esto podia tener en
los procesos de construccion y afianzamiento del Estado-nacién, mientras
que, a partir de la creacién del Parque, se procur6 eliminar cualquier tipo
de amenaza a la soberania estatal en estas dreas de frontera. Para ello se
ejercié un fuerte control sobre la poblacién y los recursos naturales exis-
tentes en su interior, se exigi6 el pago del pastaje a quienes residian alli,
se construyeron formas de comunicaciéon de esas zonas con otras regiones
y cierta infraestructura para el turismo, se realizaron censos, se desaloj6
a muchos pobladores percibidos como “indeseables”, se fijaron limites de
uso de los recursos naturales (bosque, pesca, etc.) y se estableci6 la venta
de ciertos lotes habilitados para ordenar el poblamiento anhelado.

La clasificacion utilizada en los censos resulta por demads significativa,
pues demuestra el interés del Estado nacional en ejercer la soberania sobre
estos territorios frente al pais chileno y las visibilizaciones y silenciamien-
tos producidos. El censo de 1937 en el Parque Los Alerces y anexo Lago
Puelo?® diferenciaba exclusivamente a la poblacién segtin su origen nacional
en dos nomencladores especificos y uno general, excluyentes de cualquier

® Este censo no se encuentra en la institucién, pero sf hay registro de su realizacién en la
Memoria del Parque correspondiente al afio 1937. Es posible que no haya sido un censo
tradicional, sino un registro més acotado de los pobladores de la regién, realizado
rapidamente para uso interno.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 169

otra forma de autoidentificacion: “argentinos”, “chilenos” y “otros”.* El
censo habia arrojado en aquel entonces la presencia de 32 argentinos, 105
chilenos y 17 “otros”, y de 7, 051 cabezas de ganado mayor y 20,421 de me-
nor [Direcciéon de Parques Nacionales, 1938]. De los resultados obtenidos
se esperaba “proceder a la eliminacién de aquellos pobladores con malos
antecedentes y de los que estén ubicados en zonas boscosas, trasladando a
estos tltimos a otros lugares” (Direccién de Parques Nacionales, 1938: 71).
Ademas, la institucion registré en una ficha a cada poblador masculino jefe
de hogar o mujeres viudas,’ sefialando su nacionalidad, afio de nacimiento
y lugar de residencia en la reserva, su composicion familiar, el estado en
que se encontraba el pago del pastaje, las solicitudes de los pobladores y las
respuestas de la institucién. Las fichas contenian, ademaés, un apartado ti-
tulado “antecedentes y observaciones” en el que se puntualizaban aspectos
vinculados con su “comportamiento moral”, penal y laboral: se describia
si el poblador tenia adelantos y como eran, si tenia buenos o malos antece-
dentes, si sus vecinos tenian buen o mal concepto de él, si era un “elemento
indeseable”, “inmoral y reacio a todo lo que sea trabajo y orden” o si, por el
contrario, tenia una “conducta intachable” y era “emprendedor y trabaja-
dor”. Muy probablemente estas anotaciones eran producto del intercambio
con la institucién policial. En varias fichas aparece una alusién directa a
la ausencia de antecedentes policiales o a haber sido procesado por algin
delito. Pero también estan cargadas de apreciaciones personales de quien
las redacté. Sea como fuere, los archivos muestran la “violencia epistémica”
[Spivak, 1998] que acompaii6 a las acciones de la instituciéon. Me refiero
a las constelaciones de discriminaciones, silenciamientos [De Sousa San-
tos, 2009] y estereotipos edificados en funcién de parametros hegemoni-
cos imperantes bajo los cuales se caracteriz6 a ciertos sectores que eran asi
construidos como “otros” reducidos a lo indeseable y lo impronunciable.®

* Esta forma de clasificacién formé parte de una politica de la AP de la época. Garcfa y
Valverde [2007] sefialan lo mismo en los censos del Parque Nacional Nahuel Huapi de
1934 y 1965.

® Sibien escapa a este trabajo, resulta sugerente para futuros analisis el recorte de géne-
ro que esta presente en el archivo de la institucién.

® Como lo sugiere De Sousa Santos, “la actuacién del Estado es un flujo continuo de ac-
ciones y omisiones, decisiones y ausencias de decisiones, discursos y silencios” [2003:
201]. En esa tension de discursos y silencios, el autor discierne cinco formas de carac-
terizacion discriminatoria del “mds débil” que pueden estar presentes en la actuacion
del Estado y cualquier relacion de poder, tales como: inferior, ignorante, retrasado,
local/particular, improductivo, perezoso o estéril. Sugiere, ademads, que las formas de
poder se distinguen por la manera en que se organizan estas caracterizaciones [2009].

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

170 CaAroLINA CRESPO

En tal sentido, resulta significativa la diferenciacion que se establecia entre
quienes venian de Europa, que generalmente se describian como cultos,
trabajadores, etc., y quienes procedian del otro lado de la cordillera, mu-
chos de ellos mapuches no reconocidos como tales sino como “chilenos
extranjeros”, que eran estigmatizados como haraganes, conflictivos, delin-
cuentes, etcétera.”

Al revisar los archivos del Parque es posible observar dos importantes
periodos de desalojo de pobladores: el primero y mas masivo comenzé
en 1938 y terminé en 1939, y el segundo ocurrié en la década de 1940. En
el primer desalojo se expulsé a Rosario Pichtn junto a su hija Elcira Ina-
lef y sus nietos Delicia Bachman y Placido Inalef (hermano de Delicia), y
otros familiares que hoy no componen la comunidad Caytn. Algunos de
quienes vivieron en ese entonces recuerdan —como lo sefialan Giusiano
y Sanchez Reiche [2002] — que quien implementé estas politicas fue el
guardaparque Ratl Sosa. Aunque en mi trabajo de campo sélo he encon-
trado visiones negativas sobre este guardaparque —“ése no ayudaba ni
al diablo” o “el revélver no lo dejaba ni para comer”® (Entrevista a C. P,
diciembre de 2011)—, los autores mencionados también relevaron algunas
evocaciones puntuales positivas —y no sélo negativas— sobre su persona
entre quienes vivieron en ese entonces en la reserva.

De aquellos desalojos quedan hoy algunos papeles en los archivos del
Parque y las memorias de quienes vivian alli en ese entonces o de aque-
llas a quienes sus antecesores les transmitieron estas experiencias. De una
primera lectura de las fichas de los pobladores pareceria que la justifica-
cién para el desalojo era la deuda del pago de pastaje combinada con los
malos antecedentes y observaciones atribuidas a esos pobladores.’ Sin em-
bargo, y como lo sugieren Giusiano y Sanchez Reiche [2002], por la visién

Estas distinciones tuvieron su correlato en las politicas territoriales implementadas
por la APN. Trentini y Pérez [2009] y Pérez [2009] sefialan —retomando a Laura Mén-
dez y a partir del estudio de documentos del Parque Nacional Nahuel Huapi escritos
desde 1934 a 1965— que la politica territorial de la APN fue particularmente rigida
con las poblaciones con escasos recursos, como la de chilenos e indigenas; y mas laxa
cuando se traté de pobladores con mds recursos o considerados “deseables” dentro
del proyecto politico nacionalista europeizante de la época.

Los guardaparques tenian una funcién policial y solian estar armados en sus visitas a
las casas.

Giusiano y Sanchez Reiche sefialan que algunos entrevistados sostienen que sélo
podian quedarse quienes pagaban el derecho de pastaje, mientras otros afirman que
“Sosa les hacia firmar papeles que no sabfan de qué se trataban y que aun pagando el
pastaje la intencion era que se fueran” [2002: 47].



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 171

nacionalista de la Direcciéon de Parques de aquel entonces, e incluso, por
algunos comentarios de quienes vivieron estas experiencias de desalojo,
la chilenidad atribuida a los pobladores —que ademads en muchas ocasio-
nes solapaba identidades étnicas mapuches— fue un factor de peso en la
decisién. Salvo una excepcion, los pobladores desalojados en 1938 y 1939
habian sido de hecho clasificados como “chilenos”; y en muchas entrevistas,
algunos de los desalojados que decian no saber porqué se los expulsé del
Parque, enunciaban rumores que circulaban en la época que demuestran la
persecucion a las personas clasificadas como “chilenas”.!

Los relatos de quienes transitaron la experiencia de estos desalojos sue-
len ser muy desgarradores. Especialmente las mujeres relatan la intensidad
emocional y dolorosa que supuso la impotencia que sintieron y lo cruel que
fue este evento en el que, en ocasiones con hijos recién nacidos, debieron
dejarlo todo: sus arboles frutales, sus casas, sus animales, su historia y sus
afectos.

Nos desalojaron con cuatro hijos y uno recién nacido (...) Teniamos chanchos, ga-
llinas, vacas, ovejas. Sembraba de todo. Cosechaba papa... aca es pura piedra (se
refiere al lugar donde fue a vivir) (...) A ellos no les importaba eso. No teniamos
donde meternos (...) jSufrimos con el pobre viejo! Muy feo, muy feo eso! jNo le
deseo a nadie yo esas cosas! (...), no quise saber mas después [no volvié]. Dejé mis
flores. (Entrevista a M. U., diciembre de 2011.)

Y ellas [las mujeres] comentaban que los desalojaron nomads, y que tenian que
salir [y] lloraban de dejar todas sus cositas tiradas. Pero dejo todo [se refiere a su
madre], hasta las cosas de la cocina que no pudo sacar. Todo. Vacas... (Entrevista a
C. P, diciembre de 2011.)

Usualmente el guardaparque los “notificaba” con una orden, intimi-
déandolos para que desalojaran el lugar en un determinado lapso de tiem-
po so pena de que interviniera la fuerza ptblica. Si bien en los documentos
no aparece, algunos entrevistados sostienen que quien comunicaba el des-
alojo era el guardaparque acompafnado por la gendarmeria.

Muchos recuerdan el miedo que inspiraba aquel guardaparque, la po-
licia fronteriza y la gendarmeria, y refieren que, en contraste con la época
actual, en ese entonces se “debia” acatar las érdenes para no ser violenta-
mente reprimido. Algunos entrevistados, de hecho, comentan que cono-

19 En las fichas del archivo de la aPN, por ejemplo, se destaca que en 1950 aquellos po-
bladores que pudieron quedarse en el Parque y no eran argentinos debian gestionar la
ciudadania nacional.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

172 CaAroLINA CRESPO

cieron a escasas familias que se opusieron al desalojo y fueron entonces
expulsados a través del uso de la violencia fisica." El maltrato fisico vivido
en situaciones cotidianas en el Parque servia como un mecanismo de discipli-
namiento que mitigaba posibles modalidades de resistencia frente al avasa-
llamiento. En particular, los pobladores a quienes entrevisté y los miembros
de la familia Caytn recuerdan no haber interpuesto ni ellos ni sus antece-
sores —segln el caso—, ningdn tipo de resistencia frente a la medida de
expulsion.

Nos amenazaron de que si no saliamos iba la policia y nos sacaban a todos, y con
otro amigo pensaba mi marido comprar armas, porque, ;por qué iban a dejar todo?
El otro dijo que iba a buscar su pistola y mi marido su rifle, y cuando vengan los
iban a matar a todos. Pero yo me puse a llorar, porque decia yo, “;qué iba a ser con
mis chicos?” Entonces buscaron los bueyes y se fueron a “otras tierras fiscales”, al
terreno de los Bahamonde, que les “prest6 lugar” (...), pero alld los amenazaron de
nuevo y se tuvieron que ir (...), Bahamonde le decia a Juan [su marido] que iban a
agarrar la pistola y los iban a matar. (Entrevista a M. U., diciembre de 2011.)

Algunos miembros de la familia Caytin explican la ausencia de luchas
en aquel entonces como producto de cierta “cobardia, falta de coraje o ti-
midez”, pero no en términos condenatorios, sino en el sentido de un fuerte
miedo muy internalizado en los sujetos de aquel entonces. Otros lo expli-
can como producto de un contexto diferente en el que determinadas accio-
nes podrian resultar impensables, o al menos poco comunes para ciertos
sectores, y también de un desconocimiento de los propios derechos:

V: Ella [Delicia, su hermana] nos contaba cuando los desalojaron, los saca-
ron los milicos en ese tiempo. Me decia que la policia, como ser la fronteriza,
llegaba, te miraba, a algunos les pegaba, a otros les disparaba... y bueno, eran...
En realidad ellos todos, la gente que estaba... estaba como timida y humillada,
(viste? (...) Y entonces la gente disparaba cuando llegaban. Disparaban, si. Muy
triste... [silencio] Ella contaba...

C: Le tenian miedo.

V: Claro, si, le tenian miedo. Pero de que si que ellos a naide (sic) enfren-
taron, jviste? Porque yo digo, si se hubieran enfrentado, no hubieran podido

! Para dar un ejemplo, Valeriano Caytin recordé casi como la tinica excepcién a un “tur-
co” que, durante la segunda fase de desalojos en el Parque, en 1947, apunt6 con un
arma al guardaparque para no ser expulsado. Se trata de casos muy puntuales segiin
los relatos.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 173

hacer tanto. Como ser... pa’ mi, ahi falté coraje y unién (...) (Entrevistaa V. C,,
diciembre de 2012.)

El destino territorial de quienes fueron desalojados fue variado. Algu-
nos, por ejemplo, se trasladaron a Chile. Pero me interesa sefialar aqui que
varios de quienes fueron desalojados del Parque anexo Lago Puelo termi-
naron asentandose en las tierras que se encuentran en la margen oeste del
rio Azul; tierras de poco interés para el capital en aquel entonces y menos
pobladas y ocupadas [Tozzini, 2004]. La familia Caytn recuerda que Do-
mingo Segundo Caytn, su padre, solia ocupar un terreno que abarcaba al
sur, desde aproximadamente aquello que se demarc6 como limite del Par-
que Lago Puelo, y al norte, hasta la cascada que dividia su territorio con el
de los vecinos Cardenas —actualmente autoreconocidos como mapuches y
conformados como “Comunidad Mapuche Motoco Cérdenas”. Domingo
cedio espacio para que lo ocuparan varias familias que habian sido desalo-
jadas e invit6 a vivir en su propia casa a la familia de Rosario, con la que
finalmente quedé familiarizado al entablar relaciones con Elcira Inalef, la
hija de ésta, con quien tuvo como descendencia a Valeriano y Florencio Ca-
yun, y posteriormente con Delicia Bachman, nieta de la misma Rosario, con
quien tuvo a sus hijos José, Maria, Marta, Juana y Rafael Caytn.

Todos los miembros de la comunidad destacan antiguos mecanismos
de solidaridad existentes entre sujetos que habian sido subalternizados, dis-
criminados y/o despojados de sus territorios por los sectores con poder, y
resaltan especialmente la generosidad de Domingo S. Caytn, contraponién-
dola a las précticas de avasallamiento y despojo vividas a posteriori por algu-
nos de estos vecinos a quienes Domingo habia cedido un espacio para vivir.

LOS QUIEBRES EN LA TRANSMISION DEL PASADO

Placido tenia entre uno y dos afos, y Delicia alrededor de cinco cuando
fueron desalojados. De toda la familia, son ellos, pero especialmente Deli-
cia —segln Placido—, quienes mas conocen esta historia. Los relatos sobre
esta experiencia no sélo no habian sido difundidos en el espacio ptiblico por
la familia antes del afio 2009, sino que tuvieron escaso espacio de discusién
al interior de la misma y fueron apenas transmitidos a algunos de sus miem-
bros. Como lo sostiene Levi, frente a vivencias traumaticas, mientras algu-
nos sienten la necesidad imperiosa de contarlas, otros prefieren no hablar
de ellas o sélo lo hacen con mucha posterioridad a los eventos ocurridos
[véase Levi (1989), apud Jelin, 2002]. Delicia y su madre, Elcira, y su abuela

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

174 CaAroLINA CRESPO

Rosario, y otros miembros de la familia, guardaron muchas de las vivencias
sobre esas experiencias. En innumerables ocasiones los miembros de la co-
munidad suelen mencionar —tal como sucede en otras comunidades ma-
puches— gran cantidad de practicas, saberes culturales y experiencias no
difundidas ni siquiera al interior del hogar. Sostienen que sus padres y abue-
los “eran cerrados”, “paisanos y agrestes”, “no conversaban casi nada”, y
cuando los pequefios participaban en alguna conversacion, solian enviarlos
afuera, bajo el argumento: “Usted no tiene que estar/escuchar”. Resaltan
paralelamente que se trataba menos de una falta de conocimiento, ya que,
segun ellos, muchos de sus antepasados “sabian muchas cosas”, que de
una decisién de reservar, discontinuar o silenciar ciertas experiencias y de
“omitir zonas de dolor” [Kaufman, 2006] como mecanismo de proteccién,
cuidado y supervivencia:

[...] y bueno, ellos nunca dijeron cémo los trataron cuando los desalojaron.
Porque la gente mayor, todos los mayores que vi no... ni uno comento, ni a
los nietos, ni a los hijos, como sufrieron pa” aguantar todas esas cosas. Porque
entre ellos conversaban, si, mucho. Hasta ahi nomas. Pero a los hijos no. Ni
un hijo sabia. Si estas cosas uno las sabe por la gente que estaba de fuera. (...)
En realidad ellos antes eran muy cerrados con la gente. Con hijos, con todos.
A veces uno... yo me pongo... que uno no tiene que ser cerrado con los hijos,
porque si uno no esta y le pasa algo, los hijos quedan ciegos. Uno tiene que co-
mentarles de la vida, cémo es, todo: cémo se crid, cémo hay que luchar, todo.
Porque no puede decir nada si estamos bien y al rato ya estd. Después vienen
los buitres, y vamos repartiendo, y usted se va pa” alla. ; Viste? (...) Y segtin a
mi me decian que [el silencio] era para guardar el orden pa’ los hijos, pa’ uno,
para que no, no lo hagan sufrir tanto. Asi que por ahi algo ha pasado. Como
ellos no es que dijeran... Porque yo decia, jpor qué? Porque asi hablandolo es
que yo... me he juntado con muchos pefii (“hermano” en lengua mapuche) y
me decian lo mismo: “era para no verlos sufrir a ustedes. Y tampoco a ustedes
les ensefiaron la lengua”. “Si —le digo— la lengua nunca me ensefiaron. Yo ni
enterado”. Yo digo, ahora de grande, le digo yo, pa” mi que uno abre los ojos
recién y ya se estd haciendo la noche. Abrimos los ojos demasiado tarde. (En-
trevista a V. C., diciembre de 2012.)

P: Si, y ella [Delicia] sabe bastante, pero es también media... ella sabe més que
yo... (...), porque ella nos crié a nosotros y yo me crié mas chiquito. (...) Asi
que ella sabe mas o menos toda la historia de esto [del desalojo del Parque],
pero dice que no se acuerda, que no quiere... bah, no sé si serd asi o no sera asi.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 175

M: No quiere contar. (Entrevista a P. I. con intervenciéon de una mujer que
residia en la casa, diciembre de 2005.)

Pero ademas de una necesidad de proteccion, el silencio también po-
dria, quizd, obedecer a las implicaciones que pudo haber tenido para estos
sujetos atravesar eventos muy traumaticos y estigmatizaciones que suelen
generar vergiienza y pueden llevar a mantener cierta clausura en los in-
tercambios y transmisiones. En una época en la que determinadas formas
de ser, saber y conocer eran objeto de estigmatizacion, eliminacién y si-
lenciamiento por el proyecto hegemoénico vigente, ciertas practicas, expe-
riencias, epistemes, necesidades, deseos, etc., se volvieron impronunciables
[De Sousa Santos, 2003], o bien, escasamente transmisibles. Entre aquellas
ausencias se destaca la falta de transmisién por parte de sus padres de cier-
tas practicas culturales hoy consideradas marcadores “auténticos” de etni-
cidad desde el discurso oficial: la lengua, las rogativas, etc., pero también
la falta de transmisién de otros eventos y experiencias, como cuéles fueron
los motivos por los que se asientan en la localidad a fines del siglo x1x'* e
incluso el relato sobre esta historia entre los miembros adultos menores de
la comunidad y sobre ciertos detalles entre los mayores. En tal sentido, los
miembros de la familia continuamente suelen sostener —en entrevistas y
eventos puiblicos— que la modalidad del silencio sobre eventos relativos a
determinadas practicas y sucesos “del pasado” —retomando una idea de
Oberti [2006] — ha estructurado sus relaciones familiares. A la par, enmar-
can y explican situadamente estos silencios y discontinuidades con condi-
cionamientos y procesos sociales vividos como producto de su pertenencia
mapuche, en particular con procesos histéricos genocidas y etnocidas, y en
reiteradas ocasiones cuestionan estas practicas de cara al futuro.

En el afio 2011 llevé a la comunidad Caytin los pocos documentos
que encontré sobre su familia en los archivos de la institucion. La ficha

12 Bn otro trabajo sugiero que, a pesar de que los factores que motivaron el desplaza-
miento y asentamiento en esta zona a fines del siglo x1x no les fueron transmitidos por
sus antepasados, existen ciertas ideas sobre Lago Puelo que si transmitieron, como
que el lugar era un espacio “tranquilo y apacible” para esa época, las cuales, indirec-
tamente y en funcion de las campanias militares llevadas a cabo en uno y otro lado de
la cordillera de los Andes en ese entonces contra la poblacién indigena, permiten pen-
sar en desplazamientos forzados que fueron silenciados [Crespo, 2011a]. Para ahondar
sobre estas campanas de fines del siglo xix y sobre los desplazamientos mapuches a
ambos lados de la cordillera, asi como sobre algunas memorias vinculadas con viajes
realizados por mapuches situados en el oeste de la cordillera hacia el este, puede leerse
a Bengoa [2000] y Bello [2011], entre otros.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

176 CaAroLINA CRESPO

de Rosario contenia un error en su apellido, figuraba Pichin en lugar de
Pichtin y la composicién familiar en su interior no estaba completa; fal-
taban, entre otros, Delicia y Placido. Frente a estas omisiones, algunos
miembros de la comunidad sugirieron que la supresion de la inscripciéon
de los nifios pudo haber sido una estrategia de la APN para no crear una
mala imagen de la institucién; pero la existencia de otros documentos don-
de si hay ninos registrados contradice lo anterior. De manera que, a mi
entender, esta ausencia puede ser leida, o bien como una estrategia de la
propia familia, o bien como un indicio de la poca importancia que reves-
tla para Parques este tipo de datos en comparacién con la relevancia de
documentar muy rapidamente otros detalles de quienes iban o no a ser
desalojados. Me refiero a la nacionalidad, los antecedentes policiales y la
situacién del pago de pastaje que legitimaban, en todo caso, los motivos
de la expulsion; sobre todo teniendo en cuenta que el lapso de tiempo
que transcurrié entre la creaciéon de este Parque y los primeros desalojos
fue extremadamente corta. La segunda cuestion significativa a resaltar es
la pérdida del expediente de esta familia en el archivo del Parque, lo que
obstaculiza —y al mismo tiempo promueve— el estudio sobre los proce-
dimientos y modalidades de administracién que siguié este caso desde
esta agencia estatal. Finalmente, la tercera, es la agresividad y violencia
plasmada en las fichas de los pobladores. Como sostiene Hall [2010], junto
al poder ejercido mediante la coercién fisica convive el poder producido
mediante la representacién de alguien o algo dentro de un “régimen de
representacion” que, centrado en marcar, asignar y clasificar, produce un
conocimiento del “otro” que involucra una violencia simbélica profunda-
mente implicada en las operaciones de poder [Said, 2008], violencia que
se manifiesta no solo por la forma en que fue escrito el desalojo —en le-
tra manuscrita mayuscula en rojo y tachando toda la ficha— sino, sobre
todo y como ya fue sefialado, por las acusaciones y valoraciones utiliza-
das en las “observaciones” de cada uno de los pobladores. Ante las des-
cripciones anotadas en la ficha de la abuela Rosario, algunos integrantes
de la comunidad Caytin argumentaron no solo sobre el error en el que
se incurri6 al escribir su apellido, sino sobre otros detalles ahi sefialados
que legitimaban el accionar de la institucién. Las personas mayores, en
especial, confrontaban que no habia existido un “incendiario” y “elemen-
tos indeseables” en la familia, tal como rezaba la ficha,” sino que uno de

13 En los antecedentes se relataba: “No hay ninguna clase de adelantos, no goza de buen
concepto y uno de sus hijos ha sido procesado por “incendiario”, se trata de elementos
indeseables” (Ficha de la pobladora Rosario Pichin [sic] viuda de Fuentes, APN.)



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 177

los integrantes de la familia habia sido culpabilizado por ello. Paralela-
mente, Valeriano discutia la clasificacion chilena que en el documento se
atribuia a su abuela y el afio en que se registra su ocupacion del espacio:

V: ... porque ellos en realidad fueron toda su vida ahi. Y otra cosa es... (lo interrumpo)
C: ;Usted dice que ella naci6 ahi?

V: Claro. Toda su vida. Otra cosa es que ella no era chilena. Y claro, cuando parques
vino, todavia no habia limite. Era todo Chile. Era sélo un pueblo. Igual que aca.
Todo. No era como que, bueno, después vinieron los limites y dividieron Chile y
Argentina. Ya ahi es que ellos dicen chileno, chileno no. Chileno no, en realidad no

eran chilenos. (Entrevista a V. C. diciembre de 2012.)

Frente a silencios o tergiversaciones existentes en los discursos ora-
les oficiales, y documentos escritos estatales pasados y presentes, pero
también frente a los silencios transmitidos al interior del hogar, e incluso
frente a los imperativos que, desde las instituciones estatales, se les im-
pone —explicita o implicitamente— a las poblaciones indigenas de saber
determinados conocimientos y précticas culturales del pasado para de-
marcar su “autenticidad” y no despertar sospechas, muchos de sus miem-
bros estdn necesitando dar respuesta a aquello qué pas6, contar “otra”
historia, y para hacerlo estan revisando sus memorias, preguntando a las
personas mayores y dialogando con otros sujetos que los estan ayudando
en su lucha, o bien, con los que se mancomunan como colectivo de perte-
nencia al pueblo mapuche. En el afio 2002, una gedgrafa y un militante del
partido radical, interesados en estos eventos, publicaron un estudio sobre
la creacién y el desalojo del Parque, y conversaron sobre el tema con algu-
nos miembros de la familia, en particular con Delicia, que en ese entonces
todavia vivia. Para aquella época varios académicos comenzaban a inves-
tigar sobre las politicas implementadas por la institucion. Paralelamente,
la Administracién de Parques Nacionales estaba iniciando una revisiéon
de la historia de las relaciones entabladas con los pobladores como con-
secuencia de ciertos conflictos y reclamos encarados por algunos pueblos
indigenas en Argentina.

4 Sobre los conflictos y la politica de comanejo implementada por la Administracién de
Parques Nacionales en Patagonia véase Diaz [2002], Papazian [2011], Garcia y Valver-
de [2007]; Trentini [2009]; Trentini y Tytelman [2009]; etcétera.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

178 CaAroLINA CRESPO

“PORQUE SI UNO NO GRITA, NAIDE (Sic) LO VE"

No sélo memorias y silencios no se fijan de una vez y para siempre, sino
que, ademads, como lo senalan Nahuelquir et al. [2011], los sentidos asocia-
dos a éstos varian en la subjetividad de las personas a lo largo del tiempo.
En tal sentido, ciertas condiciones sociales se conjugaron para que algunos
silencios se consolidaran y s6lo mas tardiamente, cuando las condiciones se
fueran modificando, se abrieran relativamente paso a la discusién, o bien,
comenzaran a ser materia de indagacion y reflexién por parte de la propia
comunidad. Y no me refiero sélo a las condiciones sociales del presente, las
que, como lo han sefialado varios autores [Bergson 2007, Halbwachs, 2011
y otros], tienen un rol de peso en los procesos de construccion de la memo-
ria; sino, mas bien —y retomando un sefialamiento de Briones [1994]—a la
importancia que tiene la manera compleja, variable y dindmica en la que se
articulan y tensionan experiencias y condicionamientos sociales, tanto pa-
sados como actuales, para producir memorias, olvidos y silencios en estos
sectores.

Hasta el afo 2009 la historia resefiada por la familia en la via ptbli-
ca solia referir a demostrar la radicacién en el territorio reclamado desde
fines del siglo x1x, el sacrificio de vivir en esa tierra en el pasado como
consecuencia de las dificultades de acceso y comunicacién del campo con
otras areas, especialmente con aquellas donde se encuentran las institucio-
nes de la localidad: la escuela, el trabajo, el municipio, etcétera. También
subrayaban las actividades productivas y “mejoras” realizadas a lo largo
de los afios, los despojos tanto por parte de vecinos como del rio Azul,
que a raiz de determinadas politicas publicas fue arrincondndolos contra
la cordillera y dejandoles poco terreno productivo, los engafios en los que
fueron envueltos para que permitieran la plantacién de pinos en su espacio
territorial en el periodo de 1960 a 1970, y la pertenencia y uso histérico de
una laguna que se encuentra en la cima de la cordillera y que esta en litigio
con el municipio. También solian cuestionar la identificacioén chilena que se
les ha atribuido, destacando las précticas de desplazamiento desarrolladas
a uno y otro lado de la cordillera por la familia hasta principios del siglo
xx, y enlazandolas con historias de practicas indigenas de un pasado mas
remoto.

A lo largo de este tiempo ha habido ademas un componente de género
insoslayable en la reconstruccién de las memorias de la comunidad. La his-

15 Fragmento de una entrevista realizada a V. C. en diciembre de 2012.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 179

toria se ha construido en torno a la figura paterna (algo que atin subsiste),
la genealogia ha sido trazada prevalentemente sobre la descendencia mas-
culina y los relatos han referido a la mds temprana y continua ocupacion
del espacio territorial paterno y a las pérdidas y atropellos sufridos en éste.
El relato acerca de la historia de la comunidad se edificé en contraposiciéon al
relato histérico oficial local y ha estado permeado, mas que por la conside-
racién de una historia evolutiva y progresiva, por la narracién de “constela-
ciones cargadas de tensiones” [Benjamin, 1973] y momentos de crisis en los
que la “Conquista del Desierto”* es resaltada como el origen de los conflic-
tos vividos, y el marco desde el cual narrar las injusticias, silenciamientos y
atropellos impuestos por los sectores hegemonicos [Crespo y Tozzini, 2013].
Como lo sefalé en otros trabajos, la comunidad se ha contrapuesto “en for-
ma constante a visiones extranjerizantes de su origen, sosteniendo no sélo el
producto histdrico-cultural del limite cordillerano, sino también acentuan-
do los desplazamientos realizados a ambos lados de la cordillera como con-
secuencia de una soberania territorial indigena amplia en la que primaban
los contactos ‘fronterizos’. Para ello se remontan a periodos muy lejanos y
muestran como prueba la similitud de las pinturas rupestres de ambos lados
de la cordillera, o bien, describen situaciones mas recientes de traspaso cor-
dillerano en busca de pasturas. La ocupacion del territorio es asi entendida
como producto de una practica cultural diferente, que cuestiona definicio-
nes hegemonicas de espacialidad indigena y nacionalidad [Gordillo, 2010]
que operaron discriminando y denegando derechos” [Crespo, 2011b: 9].
Pero por otro lado, el relato también se ha inscrito dentro de ciertos marcos
de sentido hegemonico, resaltando continuidades en la ocupacién del espa-
cio, destacando especificamente su labor campesina, los saberes culinarios y
artesanias vinculados con lo que se considera “indigena”, etcétera.

Ahora bien, la memoria sobre el desalojo de la linea materna de la fami-
lia comienza a difundirse ptublicamente y en los documentos oficiales en el
ano 2009, un afo después de la muerte de Delicia. Resulta significativo que,
de la historia de la linea materna, éste ha sido el tinico evento narrado acer-
ca de su pasado. A la par de que posiblemente ciertas experiencias resultan
tan impactantes como para acaparar en ello la totalidad de la historia, en
este caso materna; ciertas condiciones sociales contribuyeron a hacer posi-

16 Se denominé “Conquista del Desierto” a las campafias militares llevadas a cabo a fi-
nes del siglo x1x en la Patagonia argentina, las cuales supusieron, entre otras cosas,
el exterminio de gran parte de la poblacién indigena y la subordinacién de quienes
quedaron vivos al sistema econémico capitalista y la cultura occidental, asi como la
expropiacién de su territorio por parte del Estado-nacién.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

180 CaAroLINA CRESPO

ble hablar, escuchar y pensar sobre determinadas experiencias que en otros
momentos no podian ser enunciables ni audibles [Oberti, 2006; Pollak,
2006]. Desde aproximadamente mediados de 1990 en adelante comenzaron
arevisarse y difundirse en la arena ptiblica —tal como lo destaqué— las po-
liticas implementadas sobre la poblacién por parte de Parques Nacionales
durante gran parte del siglo xx. Paralelamente, organizaciones y comunida-
des mapuches alzaron su voz frente a la institucion y a otras instituciones y
sectores privados que han avasallado sus espacios territoriales, omitido su
presencia, negado su aporte cultural, impuesto determinados silencios, et-
cétera. Pero junto con aquellas condiciones sociales, ha sido especialmente
la actualidad y vigencia de estas experiencias de atropellos que se estaban
volviendo a poner en escena, las que fueron impulsando la necesidad de
citar aquel pasado en el presente.

Y es que el afio 2009 fue un momento de inflexién en la lucha que ve-
nia encarando la comunidad, pues en esta fecha comienza a dialogar con
abogados con el propésito de iniciar la defensa de sus derechos por la via
judicial, decide registrar su personeria juridica a nivel provincial y comien-
za a discutir la necesidad de elaborar una resefia histérica y definir qué es-
pacio territorial iban a reclamar, para lo cual se revisan nuevamente atrope-
llos, avasallamientos y pérdidas territoriales vividas. La decisién obedecia
a apremios encabezados por sectores con poder que, alegando proyectos
maderables de su pertenencia en el campo, pretendian aduenarse de una
parte del terreno que ocupaban desde antafio.” También a la necesidad de
terminar con los afnos de dilacion de la regularizacién de la tierra y al im-
pulso que les despertaba el hecho de que la comunidad mapuche vecina
“Motoco Cérdenas” hacia un tiempo habia iniciado su querella por esas
vias [Crespo, 2011b].

17 Por un lado, un abogado con fuerte poder local estaba llevando adelante juicios por
desalojo y apropidndose de terrenos y parcelas de tierra con bosque foraneo que ha-
bian sido plantadas en el periodo de 1960 a 1970 en territorio cordillerano ocupado
por familias pequeno-campesinas, actualmente reconocidas en muchos casos como
comunidades mapuches, que no han podido regularizar su situacién dominial [Tozzi-
ni, 2010]. En el 2009 este abogado se present6 en el territorio de la comunidad Caytn
reclamando el aprovechamiento forestal de una parcela de bosque inserta en su inte-
rior. Adujo ser propietario de la misma gracias a una sentencia judicial del Superior
Tribunal de Justicia de la provincia (N 08SCA2000) e hizo también lo suyo en el terri-
torio vecino de la “Comunidad Motoco Cardenas”, donde incluso comenzd a talar
sin autorizacién de la comunidad. Ademas, otros eventos los mantienen alerta: hace
algunos anos agencias estatales locales pidieron un crédito al BID para construir un
refugio de montana en la tierra reclamada por la comunidad sin su permiso.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 181

Ahora bien, no era la primera vez que la comunidad realizaba una re-
sefa historica escrita. En el ano 2000, cuando comenzd a autorreconocerse
publicamente como mapuche, habia escrito sobre la historia de la familia
e incluso la habia relatado de manera oral en entrevistas mantenidas en
medios de comunicacién masiva, pero en este marco mas reciente y, por
propia voz, agregan a aquellas historias y hacen publico el desalojo de la
familia materna del Parque Lago Puelo, que habia tenido lugar con ante-
rioridad.

La experiencia del desalojo del Parque en la primera mitad del siglo
XX, y especialmente la experiencia del silencio sobre el mismo, adquirio, al
menos para algunos, un nuevo sentido en interrelacién con aquel posible
despojo de su tierra en el oeste del rio Azul. Especialmente para los mayo-
res, permitia hilvanar una linea de injusticias, discriminacién y violencia
vividas.

Generalmente la historia de este desalojo aparece cuando se relatan los
limites que tenia con anterioridad el espacio ocupado en comparacién con
el lugar que ocupan en la actualidad, o cuando se traza la genealogia fami-
liar. Ahora bien, mientras en los relatos orales sobre las experiencias vivi-
das en el contexto de las entrevistas, este pasado en su interconexién con
el presente, suele cargarse de adjetivaciones; en los documentos escritos
por ellos, insertos en los canales administrativos del Estado, por ejemplo
en la personeria juridica provincial, esta historia aparece desmarcada de
toda adjetivacién y con poca densidad de detalle. Méas alld de que haya
tenido escasa transmision al interior del hogar, la forma en que se narra
este evento en este documento se vincula menos con esas relativas ausen-
cias y rupturas en la cadena de transmisién, que con las posibilidades y
limites que los indigenas tienen en los procesos de reclamo dentro de una
hegemonia especifica y los condicionamientos que operan al interior de
un determinado género expresivo oficial, como lo puede ser la inscripciéon
de la personeria juridica. En ese marco, el testimonio sobre el pasado se
tensiona entre “seguir un libreto y un formato preestablecido” [Jelin, 2002:
109], y dar cuerpo y densidad a sucesos no necesariamente previstos desde
lo oficial. En la personeria juridica de la comunidad, por ejemplo, se reser-
van varias paginas de la resefa historica para graficar la genealogia de la
familia, y adquiere un lugar prominente la inclusién de practicas culturales
consideradas “mapuches” presentes en la familia, mientras ocupa un lugar
menor el relato sobre los avasallamientos vividos, los sufrimientos en el
campo, las pérdidas y luchas llevadas a cabo, al igual que el de las disconti-
nuidades en la transmisién intergeneracional de saberes, experiencias, me-
morias y practicas culturales. La comunidad se movi6 en los documentos

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

182 CaAroLINA CRESPO

privilegiando aquello que se esperaba decir y enuncié mas sintéticamente
aspectos menos esperables, como lo es el desalojo de la familia en 1939 por
parte de la Administracién de Parques Nacionales.

Asi, en los eventos ptiblicos y en documentos escritos, todavia suele ser
escaso aquello que los miembros de la comunidad relatan sobre el desalo-
jo del Parque. En parte porque los documentos de registro de personeria
juridica y otros que trasuntan la via judicial dejan poco margen para ex-
plorar la duda, las ambigtiedades, los silencios, las emociones. Los sectores
hegemonicos consideran a las dudas, ambivalencias y silencios como faltas,
vacios de sentido, pérdidas de identidad y fuente de sospecha. De ahi que,
frente al imperativo de saber determinados aspectos que predefinen el ser
indigena desde la esfera oficial, se torna dificil transmitir aquello que no fue
totalmente dicho o ensefiado y, en especial, aquellas memorias que no coin-
ciden con los recuerdos esperados en dicha esfera. Pero quiza también por la
dificultad para hablar de sucesos traumaticos sobre los que todavia existen
muchos huecos en los que algunos miembros, especialmente los mayores,
quieren profundizar.

La casa de Rosario Pichin, como la de otras tantas familias que fue-
ron desalojadas, no estd mas. En su lugar se encuentra una suerte de al-
bergue estudiantil. Pero todavia quedan los dlamos y algunos arboles que
permiten visibilizar que mucho mas antiguamente habia sido un espacio
ocupado. Placido y Valeriano iban alli de chicos a recolectar lo que queda-
ba: los frutos de los arboles que habian pertenecido a su familia. En una
oportunidad en que fuimos caminando hacia aquella tierra, Rafael Caytn
no dej6 de relatar y mostrarme en el terreno todas las pérdidas de territorio
que habian sufrido y las formas de avasallamiento que recordaba haber
presenciado desde nifio; mientras sostenia la necesidad de aprender a no
dejar pasar injusticias, como las que en ocasiones habian dejado pasar sus
antecesores por un contexto en el cual tenian menor posibilidad de con-
frontar con el accionar de agentes con poder; o por miedo, “timidez” o falta
de conocimiento de sus derechos.

A MODO DE CIERRE

La intencién de este articulo fue revelar la dindmica de la gestion de las
memorias y silencios de sectores que han sido subalternizados y alteriza-
dos, y se encuentran en procesos de reclamos étnico-territoriales. Dindmi-
ca que se articula con sus trayectorias, y en interconexién con los procesos
de construccién y disputa por la hegemonia. Dindmica que, ademas, es in-



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 183

teresante observar tanto en una dimensién histérico-espacial, visualizan-
do en cada contexto qué memorias y silencios se ponen o no en escena; como
en una dimensién situacional mas inmediata de circulacion y transmision
del pasado, como el &mbito ptblico y privado y en el contexto de determi-
nados géneros discursivos.

Los ultimos afios pusieron en debate y reflexion el pasado y las expe-
riencias histéricamente vividas por la comunidad Caytn, fenémeno sobre
el que transitan también otras familias auto-adscritas ptiblicamente como
indigenas y que luchan por sus derechos como tales. Pero, especialmen-
te, se puso en discusion y reflexion —tal como estd ocurriendo entre otros
miembros del pueblo mapuche— la ausencia de transmisién de muchas
historias de experiencias y de précticas culturales vividas por sus antepa-
sados, no sélo para dar cuenta de algunos vacios intergeneracionales de co-
nocimiento, sino mas bien para movilizar a la accién y sugerir como ciertos
silencios han estructurado sus relaciones y experiencias, a la vez que son
producto de éstas. Esto es, la reflexion impulsé la bisqueda de algunas res-
puestas a preguntas que no habian sido formuladas; o bien, que se habian
formulado pero no habian sido respondidas, o lo habian sido con fisuras,
producto de las experiencias de subalternizacién, expropiaciones, estigma-
tizacion y discriminacion vividas. El conocimiento de aquellas situaciones,
relaciones, practicas culturales, etc., fue cargado de un gran valor y el si-
lencio de los mayores y los que ya no estin —que, en muchos momentos
suele visualizarse como un obstaculo para la lucha por los integrantes de la
comunidad— ha tenido paradéjicamente un rol destacado en la textura de
sus recuerdos y en su reclamo, y —retomando a Nahuelquir et al. [2011]—
en la conformacion de su subjetividad y la exhibicién de condicionamien-
tos hegemonicos sufridos. Por un lado, no s6lo las memorias, sino también
los silencios, vehiculizaron la posibilidad de recomponer una trayectoria
comun con otros sujetos en su condicion de discriminados, estigmatizados,
constantemente despojados. Esto es, a través del didlogo, pero también de
los silencios transmitidos, se han ido reconstruyendo tramas sociales colec-
tivas, procesos en los que se han visto envueltos y accesos e imposibilida-
des existentes. Por otro, los silencios, y no s6lo las memorias transmitidas,
también han sido motor de la necesidad de restaurar un sentido de justicia
frente a los avasallamientos. En tal sentido, el acto de rememorar ciertos si-
lencios transmitidos y reponer algunos fragmentos de historias que habian
sido postergadas, sea con mayor o menor detalle, le otorgé otros sentidos a
la accién de lucha, indicando “caminos deseables” a seguir frente a pasados
colectivos sobre los que no se quiere volver a transitar. La cita de aque-
lla experiencia de desalojo procura restituir tiempos ensombrecidos desde

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

184 CaAroLINA CRESPO

miradas politicamente comprometidas, devolviendo al presente sujetos
histéricos, tensiones, disyuntivas, procesos, continuidades y cambios.

Ahora bien, la historia de los avasallamientos del Parque no fue visi-
bilizada por completo, sino que se fue situando en ese campo ambivalente
de reconocimiento-invisibilizacién, en el que sélo parcialmente se ha ido
restituyendo lo omitido en el ambito ptblico y de una manera particular al
interior de determinados documentos oficiales. Esto merece plantear dos re-
flexiones mds en este cierre. La primera, resaltar la importancia de analizar
tanto las continuidades como algunas discontinuidades y fisuras presen-
tes en la transmisién del pasado que, aunque se le reconozcan limitaciones,
en determinados momentos pueden ser cargados de una significatividad y
performatividad impensable en otros periodos. La segunda, ponderar los
aportes que un estudio etnogréafico sobre la dinamica cambiante y los telo-
nes de fondo de memorias y silencios de sectores subalternizados y alteriza-
dos puede ofrecer a una indagacién acerca de cémo se van configurando en
cada momento los archivos administrativos del Estado. Esto es, las tensio-
nes y reflexiones que supone el pasaje y la transcripcion selectiva de ciertas
memorias y silencios de experiencias familiares a documentos escritos ofi-
ciales: los dilemas, ausencias, reiteraciones que son o no posibles y deseables
de transmitir y sus implicancias.

Agradecimientos. Este trabajo ha sido posible gracias al financiamiento del
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas y la Universi-
dad de Buenos Aires.

BiBLIOGRAFIA

Bello, Alvaro

2011 Nampiilkafe. El viaje de los mapuches de la Araucania a las pampas argentinas.
Territorio, politica y cultura en los siglos xix y xx, Temuco, Ediciones Temuco.

Bengoa, José

2000 Historia del pueblo mapuche, siglo xix y xx, Chile, Lom Ediciones.

Benjamin, Walter

1973 [1940] Tesis de filosofia de la historia, Madrid, Taurus.

Bergson, Henri

[1912] Matter and Memory, Nueva York, Cosimo Publications.

Briones, Claudia

1994 “Con la tradicién de todas las generaciones pasadas gravitando sobre la
mente de los vivos: usos del pasado e invencién de la tradicién”, Revista
Runa, nam. XXI, pp. 99-129.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 185

Crespo, Carolina

2011a “Patrimonio arqueoldgico, memoria y territorio. Procesos de autoctoniza-
cién entre los mapuches de Lago Puelo, Chubut (Patagonia, Argentina)”,
Revista Frontera Norte, vol. 23, nim. 45, pp. 231-255.

2011b “De derechos, memorias y demandas de justicia en procesos de reclamos
territoriales mapuches”, Actas de las 11° Jornadas Rosarinas de Antropolo-
gia Sociocultural, Rosario, Departamento de Antropologia Sociocultural-
Facultad de Humanidades-Universidad Nacional de Rosario [cD-ROM].

Crespo, Carolina y Maria Alma Tozzini

2013 “Silencios, reiteraciones y tensiones en la produccion y transmisién del
pasado en Lago Puelo, Chubut, Patagonia, Argentina”, Actas del Séptimo
CEISAL, Porto, Universidade Fernando Pessoa. [Mimeo.]

Diaz, Raul

2002 “Estrategias de ocupacién y control de territorio del pueblo originario
mapuche: el caso del Parque Nacional Lanin desde una perspectiva his-
torica”, Proyecto “Self-Sustaining Community Development in Comparative
Perspective”, Austin, Center for Latin American Social Policy-Universidad
de Texas. [Mimeo.]

Direccién de Parques Nacionales

1938 Memoria del ejercicio de 1937, Buenos Aires, Ministerio de Agricultura de la
Nacion.

1941 Memoria del ejercicio de 1940, Buenos Aires, Ministerio de Agricultura de la
Nacion.

Garcia, Analia y Sebastian Valverde

2007 “Politicas estatales y procesos de etnogénesis en el caso de poblaciones

mapuche de Villa La Angostura, provincia de Neuquén, Argentina”, Cua-
dernos de Antropologia Social, nim. 25, pp. 11-132.

Giusiano, Marcelo y Graciela Sinchez Reiche

2002 “¢Conservar la naturaleza o afianzar la frontera? El caso del Parque Na-
cional Lago Puelo”, Pueblos y Fronteras, ano 3, nim. 3, pp. 42-49.

Gordillo, Gaston

2010 “Deseando otro lugar: reterritorializaciones guaranies”, en Gaston Gordi-
llo y Silvia Hirsch (comps.), Movilizaciones indigenas e identidades en disputa
en la Argentina, Buenos Aires, La Crujia, pp. 207-236.

Halbwachs, Maurice

2011 [1950] La memoria colectiva, Buenos Aires, Mino Davila.

Hall, Stuart

2010 Sin garantias. Trayectorias y problemdticas en estudios culturales, Eduardo
Restrepo, Catherine Walsh y Victor Vich (eds.), Quito, Envién Editores.

Jelin, Elizabeth

2002 Los trabajos de la memoria, Madrid, Siglo Veintiuno Editores.

Kaufman, Susana Griselda

2006 “Lo legado y lo propio. Lazos familiares y transmisiéon de memorias”,
en Elizabeth Jelin y Susana Kaufman (comps.), Subjetividad y figuras de la
memoria, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, pp. 47-72.

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014



G.licuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014

186 CaAroLINA CRESPO

Nahuelquir, Fabiana, Maria Emilia Sabatella y Valentina Stella

2011 “Sentidos politicos de los olvidos: buscando perspectivas”, IV Seminario
Internacional Politicas de la Memoria. [Mimeo.]

Navarro Floria, Pedro

2008 “El proceso de construccion social de la region del Nahuel Huapi en la
practica simbdlica y material de Exequiel Bustillo (1934-1944)”, Pilquen,
num. 10, <http://www.revistapilquen.com.ar/CienciasSociales/Socia-
les10/10_Navarro%20Floria_Construccion.pdf>, consultado el 14 de abril

de 2013.
Oberti, Alejandra
2006 “La memoria y sus sombras”, en Elizabeth Jelin y Susana Kaufman

(comps.), Subjetividad y figuras de la memoria, Buenos Aires, Siglo Veintiu-
no Editores, pp. 73-110.

Papazian, Alexis

2011 “Memorias mapuche en torno a practicas de despojo e invisibilizacién
(1947-1953) (2008-2010)", IV Seminario Internacional Politicas de la Memoria,
Buenos Aires, Centro Cultural de la Memoria Haroldo Conti. [Mimeo.]

Pérez, Maria Alejandra

2009 “Parque Nacional Nahuel Huapi, ;un instrumento de progreso o una po-
litica de exclusion”, en Analia Garcia y Lara Bersten (eds.), El territorio en
perspectiva. Politica publica y memoria social en Villa Traful, Buenos Aires,
Universidad de Buenos Aires, pp. 33-52.

Pollak, Michael

2006 Memoria, olvido, silencio. La produccion social de identidades frente a situacio-
nes limite, La Plata, Ediciones Al Margen.

Said, Edward

2008 Orientalismo, Barcelona, Debolsillo.

Sousa Santos, Boaventura de

2003 Critica de la razon indolente. Contra el desperdicio de la experiencia, vol. 1,

Para un nuevo sentido comiin: la ciencia, el derecho y la politica en la transicion
paradigmitica, Bilbao, Editorial Desclée de Brouwer.

2008 Pensar el Estado y la sociedad: Desafios actuales, Buenos Aires, Consejo Lati-
noamericano de Ciencias Sociales/Waldhuter Editores.

Spivak, Gayatri Chakravorti

1998 “iPuede hablar el sujeto subalterno?”, Orbis Tertius, vol. III, nam. 6, José
Amicola (trad.), <http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/ 10915/
10384 /Documento_completo.pdf?sequence=1>, consultado el 5 de sep-

tiembre de 2013.
Tozzini, Maria Alma
2004 Del limite natural a la frontera social. Tierras, linajes y memoria en Lago Puelo,

tesis de licenciatura, Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras-Univer-
sidad de Buenos Aires. [Mimeo.]

2010 “Pagarnos con lo propio. Trayectorias comunes en territorios desgajados”,
en Sebastidn Valverde, Graciela Maragliano, Marcelo Impemba y Gabriel
Stecher (eds.), “Mapuches” y “pobladores” en el corredor de los Lagos Norpa-
tagonia: identidad, politicas estatales y conflictos territoriales, Buenos Aires,
Facultad de Filosofia y Letras-Universidad de Buenos Aires, pp. 275-305.



IMEMORIAS DE SILENCIOS EN EL MARCO DE RECLAMOS ETNICO-TERRITORIALES 187

Trentini, Florencia

2009 Relaciones interétnicas y politicas estatales en el departamento Los Lagos, pro-
vincia de Neuquén, tesis de licenciatura, Buenos Aires, Facultad de Filoso-
fia y Letras-Universidad de Buenos Aires. [Mimeo.]

Trentini, Florencia y Alejandra Pérez

2009 “Historias familiares en Los Lagos: el lof Paichil Antriao y el lof Quintri-
queo”, en Gerardo Guioldi (comp.), en Historias de las familias mapuche: Lof
Paichil Antriao y Lof Quintriqueo. Mapuche de la margen norte del lago Nahuel
Huapi, Villa La Angostura, Archivos del Sur, pp. 105-132.

Trentini, Florencia y Carolina Tytelman

2009 “Pueblos indigenas y politicas estatales: dos experiencias de co-manejo
en Argentina y Canada”, ponencia presentada en la III Reunién de Antro-
pologia del Mercosur, Buenos Aires. [Mimeo.]

Cuicuilco numero 61, septiembre-diciembre, 2014





