
número 57, mayo-agosto, 2013

Introducción

Luis Arturo Jiménez Medina
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla-Colegio 
de Antropología Social 

El fenómeno religioso en México sigue siendo tema de discusiones y de-
bates, y sin lugar a dudas continuará siendo uno de los elementos nodales 
para la comprensión de la sociedad mexicana y uno de los aspectos cultu-
rales más sensibles que se expresan en todos los sectores sociales. Si bien, 
en tiempos no muy lejanos, se llegó a pensar que el asunto religioso se tras-
ladaría al ámbito de lo privado e incidiría sólo en el ámbito familiar hasta 
terminar por convertirse principalmente en una cuestión personal; confor-
me fue pasando el tiempo se fue evidenciando que la religión continuaba 
presente en los diferentes contextos públicos y que se expresaba con gran 
fuerza en ciertas circunstancias y momentos. Por ejemplo, según los datos 
del censo de población y vivienda de 1980, en varias entidades del sureste 
mexicano se reportaron datos según los cuales los creyentes que profesan 
el catolicismo disminuyeron 10 % o más, en tanto que con los que profesan el 
protestantismo sucedió lo contrario, ya que en algunos municipios de dicha 
región [Vallverdú, 2005] aumentaron hasta 15 %. Esta breve referencia se 
enriquece con lo que Gilberto Giménez [1988: 6] apuntaba, a manera de 
diagnóstico, antes de que finalizara la década de los ochenta:

[…] a partir de los años setenta, aproximadamente, la Iglesia católica ha dejado 
de ser en México la ocupante privilegiada y pacífica del campo religioso; éste se 
ha ido transformando progresivamente en un “campo de disputa” en virtud de 
la competencia de innumerables sectas fundamentalistas que lo han infiltrado 
por todos los costados. Parece esbozarse, en consecuencia, por lo menos en las 
zonas más críticas del país, como las fronterizas, por ejemplo, un movimiento 
de recomposición general de las relaciones de fuerza simbólicas en el campo re-
ligioso, lo que puede interpretarse como una coyuntura de mutación cultural e 



Luis Arturo Jiménez Medina184
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

incluso de cambio de civilización. Esta situación no puede menos que implicar 
gravísimas repercusiones de orden político, social y cultural.

Ya en la década de los noventa del siglo xx el tema religioso adquirió una 
presencia muy significativa en los diferentes contextos de la estructura so-
cial. Sobresalen las reformas constitucionales del año 1992 y las consecuen-
tes relaciones diplomáticas entre el Estado mexicano y el Vaticano. También 
han sido significativos los diversos episodios que han protagonizado dife-
rentes funcionarios, desde el presidente de la República hasta los líderes de 
organizaciones políticas, pasando por secretarios de Estado, gobernadores 
y presidentes municipales, entre otros. Están, además, los casos de pederas-
tia, los abusos sexuales, los encubrimientos y otros tipos de violaciones por 
parte de los especialistas religiosos, como los sacerdotes, obispos, pastores 
y distintas clases de funcionarios y operadores religiosos. Por supuesto que 
se incluyen los contubernios de tipo económico, moral y político entre per-
sonajes religiosos y empresarios, los políticos y otros sectores sociales. Pero 
también cuentan las luchas de muchas comunidades en donde el factor reli-
gioso es importante para cohesionar y abanderar una lucha política y social 
o favorecer un proyecto que beneficia a la colectividad.

Todo lo anterior muestra que tanto las ideas religiosas como los sen-
timientos que provocan siguen siendo importantes para los mexicanos e 
inciden en la mayor parte de los ámbitos sociales, y a esto se suma la diver-
sidad de ofertas religiosas que en la actualidad existen en el campo religioso 
mexicano. Al respecto, y hace casi 10 años, de la Peña [2004: 60-61] afirmaba 
con bastante certeza que:

Es posible afirmar que las iglesias —tanto la católica como las evangélicas— 
contribuyeron al reblandecimiento de la disputa, en cuanto a que, en el contex-
to de una sociedad rápidamente cambiante, abrieron espacios de participación 
y densificación de la sociedad civil. De manera similar, en las dos últimas déca-
das los movimientos New Age están subvirtiendo la noción de pureza religiosa 
e ideológica al definirse explícitamente como una mezcla de ideas cristianas, 
orientales y científicas que son patrimonio común de la humanidad […]. Aun-
que los viejos corporativismos sobreviven (en la esfera religiosa y otros ám-
bitos), la modernidad y la globalización imponen una nueva creatividad de 
los actores sociales en la forja de las creencias, ideologías e identidades […] 
La cuestión ahora es si los espacios públicos se continuarán expandiendo, de 
modo que la (elusiva) identidad nacional del México globalizado, que ya es 
oficialmente multicultural, pueda resultar de la solidaridad, la tolerancia y los 



185Introducción

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

proyectos ciudadanos compartidos, y no de la adherencia a una particular ban-
dera religiosa o ideológica.

Los comentarios esbozados y otros más, así como mis experiencias en 
el trabajo de campo en varios lugares del país y del extranjero, además de 
los cursos relativos al fenómeno religioso que he tenido suerte de impartir 
tanto en el Colegio de Antropología Social de la Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla como en la Escuela Nacional de Antropología e His-
toria, me motivaron a elaborar un dossier sobre el fenómeno religioso en 
México, un breve proyecto en el que colaboraron varios académicos, mu-
chos de ellos especialistas en los asuntos religiosos en nuestro país. La idea 
no era presentar una “muestra representativa” desde la perspectiva de la 
antropología y la sociología sobre los estudios relativos al asunto religioso, 
sino mostrar, a partir de investigaciones en proceso y de las reflexiones que 
surgen de la experiencia investigativa relativa al respecto, algunos ejem-
plos del papel que la religión está desempeñando en estos tiempos en la 
sociedad mexicana. Los especialistas invitados aceptaron de buena gana 
participar en el dossier y afortunadamente algunos de ellos entregaron sus 
materiales. Los textos que conforman el proyecto constituyen “un botón 
de muestra” de la complejidad y riqueza de las diversas facetas del fenó-
meno religioso en el México actual. Los seis trabajos incluidos muestran la 
dinámica del factor religioso en nuestra sociedad y el papel tan significati-
vo que desempeña dicho factor en la vida social actual. A continuación se 
expondrán algunos comentarios a cada uno de los textos que conforman el 
dossier sobre el fenómeno religioso en México.

En el texto de Elio Masferrer Kan, titulado “Los ritos de paso y su in-
cidencia en el campo religioso mexicano”, la noción de “ritos de paso” se 
utiliza como Víctor Turner sugiere en sus célebres textos, es decir, para ex-
plicar las imprecisiones que aparecen en los censos de población y vivienda 
con respecto a la variable religiosa. Para hacerlo, el autor dedica una buena 
parte de su escrito a mostrar cómo los ritos de paso han estado presentes 
a lo largo de la historia tanto de la Iglesia católica como de la sociedad 
mexicana. 

El texto también enfatiza la necesidad de analizar los datos de los cen-
sos para tener un acercamiento más objetivo a la conformación de los di-
ferentes elementos del campo religioso en México, pero no los datos en 
sí mismos, sino en relación con otros referentes más especializados en los 
ritos de paso, y que en el contexto de la Iglesia católica son el bautizo, la 
confirmación, la primera comunión y el matrimonio, principalmente. 



Luis Arturo Jiménez Medina186
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

Masferrer concluye este documento sugiriendo que, si el cruce de datos 
entre diferentes fuentes de información en torno a la cuestión religiosa se 
realizara adecuadamente, las implicaciones políticas, ideológicas, educati-
vas y de otro tipo mostrarían que la incidencia moral y doctrinal, por decir 
lo menos, tanto de la Iglesia católica como de otras confesiones religiosas, 
no son seguidas al pie de la letra por “su clientela”, y que el creyente es 
“católico” o de otra religión de acuerdo con sus intereses, necesidades y 
coyunturas.

Como parte de un estudio más amplio que analiza los aspectos socioló-
gicos de los grupos religiosos de la colonia El Ajusco, un asentamiento ur-
bano ubicado en el sur de la Ciudad de México, en el texto titulado “Cuatro 
rostros de la religiosidad popular urbana”, Hugo José Suárez nos presenta, 
utilizando fragmentos de entrevistas realizadas a cuatro personajes de la 
colonia mencionada, cómo se está conformando la religiosidad popular en 
los ámbitos urbanos.

El autor recurre a los postulados de Pierre Bourdieu con respecto al 
campo religioso y los agentes para identificar y analizar una serie de claves 
que caracterizan la elasticidad y la creatividad de la religiosidad popular en 
los contextos urbanos de la Ciudad de México.

El texto de Suárez muestra fehacientemente que el fenómeno religioso 
en México está atravesando por una serie de procesos muy complejos de 
recomposición de sus referentes. En el documento también se puede iden-
tificar cómo los creyentes van construyendo elementos que le den sentido 
a sus creencias tomando aspectos de las diferentes ofertas religiosas que 
existen, adaptándolas a sus necesidades de fe y de prácticas religiosas. Sin 
embargo, el texto también pone en evidencia la crisis por la que está atra-
vesando el monopolio de las instituciones religiosas en lo que se refiere al 
control de la mediación con lo sagrado.

En el texto titulado “Antropólogos y creyentes”, Vázquez Palacios re-
flexiona sobre varios problemas que los antropólogos interesados en el 
tema de la religión y las creencias enfrentamos en el ámbito de la investi-
gación, tanto en el trabajo de campo como en el quehacer analítico en estos 
tiempos modernos. El autor sugiere iniciar dicha reflexión planteando la 
pregunta siguiente: ¿Qué papel debe desempeñar el antropólogo frente a 
las creencias religiosas? Para tratar de encontrar la respuesta el autor revi-
sa a diversos autores, la mayoría de los cuales son antropólogos, aunque 
también incluye referencias de algunos filósofos y teólogos para mostrar la 
manera en que dichos personajes han abordado a las creencias religiosas.

Como Vázquez Palacios deja ver en este texto, es muy probable que en 
la actualidad el único referente de verdad que poseen nuestros informantes 



187Introducción

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

sea la creencia, por lo que sugiere la necesidad de considerar la “vida inte-
rior” del antropólogo como una clave para descifrar la “vida interior” de 
los “otros”. En consecuencia, plantea este autor, es necesario diseñar una 
estrategia metodológica que toque tanto las creencias religiosas del antro-
pólogo como las creencias de los “otros” para correlacionar experiencias y 
contextos de unos y otros.

El texto de Luis Jesús Martínez, titulado “Cargos en movimiento y prác-
ticas religiosas migrantes en Petlalcingo, Puebla”, muestra que los sistemas 
de cargos religiosos de ciertas geografías actualmente están transitando 
por un persistente proceso de reconfiguración, flexibilización, adaptación y 
transnacionalización. Por un lado, el autor aborda el tema de que los siste-
mas de cargos se han transnacionalizado al igual que otras dimensiones de 
la vida de las localidades de migrantes; por el otro, refuerza sus argumen-
tos utilizando datos etnográficos obtenidos en Petlalcingo, Puebla, una co-
munidad mixteca con notables movimientos migratorios en su población. 

El autor también retoma, entre otros aspectos, los planteamientos de 
diferentes autores en torno a la reconfiguración de los dispositivos cívico-
políticos de las comunidades rurales, la transnacionalización de sus insti-
tuciones, el surgimiento de nuevos centros del poder, las modificaciones en 
las mayordomías, la organización comunitaria para el ceremonial, el siste-
ma de selección de las autoridades religiosas, el tiempo de duración de los 
oficios sagrados, el ejercicio de las responsabilidades rituales.

Finalmente Martínez nos muestra que las prácticas transnacionales de 
los migrantes no son supervivencias de un pasado, ya sea éste indígena o 
mestizo, y que no están condenadas a desaparecer. Por el contrario, frente a 
la migración y sus efectos, los migrantes y no migrantes han logrado desa-
rrollar sofisticados mecanismos para adecuar y reconfigurar sus estructuras 
políticas, las relaciones comunitarias, la membresía, la ciudadanía, la perte-
nencia al terruño y otras dimensiones importantes que forman parte de su 
vida más allá de las fronteras.

Como parte de un proyecto de investigación más amplio, en el docu-
mento que lleva por nombre “El culto al Señor de las Maravillas, una expre-
sión de la religiosidad popular de tipo urbano en la ciudad de Puebla”, el 
autor presenta algunos aspectos iniciales para documentar una expresión 
de la religiosidad en esa ciudad que no se ha trabajado a pesar de que la po-
pularidad del culto ha rebasado los límites estatales y nacionales. Este tipo 
de manifestaciones religiosas que se ubican en el contexto del catolicismo 
institucional comienzan a proliferar en varios lugares de la capital poblana, 
así como en otros asentamientos urbanos del estado.



Luis Arturo Jiménez Medina188
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

Para apuntar cómo se ha desarrollado el mencionado culto Jiménez re-
curre a los aspectos históricos, tanto documentales como orales. Después, y 
con base en algunas evidencias etnográficas, el autor describe varias de las 
acciones que llevan a cabo los devotos del Señor de las Maravillas, al tiem-
po que apunta algunas líneas de trabajo que se pueden desarrollar.

El lugar que tienen los testigos de Jehová en México es muy importante 
y queda demostrado en el documento titulado “Expansión de los testigos 
de Jehová en México y Quintana Roo” que nos presenta Antonio Higuera 
Bonfil. Este autor muestra, con los resultados del inegi y con los datos de 
las fuentes institucionales de los propios testigos de Jehová, que este grupo 
religioso está adquiriendo una presencia muy significativa a nivel nacional.

En el texto, Higuera Bonfil describe la manera en que los testigos de Jeho-
vá se han expandido a nivel nacional, así como en cuáles entidades federati-
vas la expansión ha sido mayor. También expone las particularidades de los 
miembros de dicha organización religiosa, los conflictos que ésta ha tenido 
con algunas esferas de la estructura social y los mecanismos a los que ha 
recurrido para enfrentarlos. 

Con base en el contexto anterior el autor expone las características de la 
expansión de los Testigos de Jehová en Quintana Roo, una entidad fronteri-
za cuya dinámica de población ha sido muy importante, cuando menos en 
los últimos 20 o 30 años, mostrando, por otra parte, que dicha entidad fede-
rativa es un espacio de oportunidad para la expansión de diversas ofertas 
religiosas.

Como antes se expuso, este pequeño “botón de muestra” pretende po-
ner en evidencia el dinamismo del factor religioso en las sociedades, así 
como dejar claro que dicho factor es fundamental para comprender la ma-
nera en que se va conformando la historia de nuestro país. Concluimos esta 
introducción al dossier con la ilustración que nos brinda Bernardo Barranco 
[2013] en el breve texto que a continuación reproducimos, y con el cual esta-
mos totalmente de acuerdo, del papel tan significativo que en la actualidad 
desempeña la religión en México: 

Muchos políticos y funcionarios públicos han salido del clóset y de manera reta-
dora han invocado signos religiosos para ejercer su mandato. El temor radica 
en que la Iglesia católica utilice dicho recurso para imponer su agenda. Afor-
tunadamente México es una sociedad más abierta y plural, todas las libertades 
son bienvenidas. [Por eso es importante el Estado laico, porque es] un instru-
mento de convivencia pacífica y armónica de una sociedad diversa [además es 
garante de la democracia, ya que permite] respetar los derechos humanos de 
los ciudadanos sin distingo alguno de credo y de condición.



189Introducción

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

Bibliografía

Barranco, Bernardo
2013 	 “La reforma al 24 constitucional, una vergüenza”, La Jornada, México, 3 de 

julio, <www.lajornada.unam.mx>, consultado el 3 de julio.
De la Peña, Guillermo
2004 	 “El campo religioso, la diversidad regional y la identidad nacional en 

México”, Relaciones, vol. XXV, núm. 100, otoño, pp. 23-71, El Colegio de 
Michoacán.

Giménez Montiel, Gilberto
1988 	 Sectas religiosas en el sureste. Aspectos sociográficos y estadísticos, México, 

Cuadernos de la Casa Chata, núm. 161/ciesas.
Vallverdú, Jaume
2005 	 “Violencia religiosa y conflicto político en Chiapas”, Nueva Antropolo-

gía. Revista de Ciencias Sociales, vol. XX, núm. 65, mayo-agosto, pp. 55-74, 
México, Conaculta-inah/Asociación Nueva Antropología.




