
número 57, mayo-agosto, 2013

“No maltratéis a los heterodoxos, que 
ellos serán los que salvarán la doctrina 
cuando los ortodoxos claudiquen”.1 

Intelectuales cubanos al servicio  
de la Revolución

Alexia Massholder
Coordinación del Centro de Estudios 
y Formación Marxista Héctor P. Agosti 
Becaria posdoctoral del Consejo Nacional de  
Investigaciones Científicas y Técnicas

1

Resumen: Muchas han sido las reflexiones que desde las ciencias sociales se han hecho acerca 
de la función del intelectual en la lucha por la transformación radical de la sociedad. Pero, ¿qué 
es lo que pasa cuando se produce esa transformación? ¿Cuál es el papel que desempeñan los 
intelectuales una vez que llega la revolución socialista? 

En el presente trabajo recorremos los testimonios de cuatro importantes intelectuales cubanos: 
Aurelio Alonso, Juan Valdés Paz, Roberto Fernández Retamar, Sergio Guerra Vilaboy y Fernando 
Martínez Heredia. El objetivo del trabajo es plantear algunas líneas de reflexión sobre algunas 
de las formas en que se puede concebir la relación entre el intelectual y la revolución. Si bien en 
cada caso las trayectorias individuales previas a la revolución difieren, se puede observar que para 
todos fueron más importantes las necesidades propias del proceso revolucionario que el bagaje 
intelectual que cada uno de ellos ya traía. Ello posibilitó la emergencia de nichos de pensamiento 
heterodoxo cuya suerte estaría, una vez más, atada a las necesidades propias de la revolución. La 
relación entre ortodoxia y heterodoxia, lejos de ser excluyente, en el caso cubano se convirtió en un 
vínculo dialéctico que permitió que toda la intelectualidad revolucionaria, ortodoxa y heterodoxa, 
acompañara el proceso revolucionario en su larga, contradictoria y apasionante vida.

Palabras clave: intelectuales, revolución, Cuba, ortodoxia, heterodoxia. 

Abstract: There have been many reflections in the social sciences about the function 
of intellectuals in the struggle for the radical transformation of society. But, what happens to 
intellectuals when this transformation actually takes place? What is the role of intellectuals once 
the socialist revolution has arrived?

1	 La frase fue evocada en una de las entrevistas realizadas a Aurelio Alonso en La Haba-
na, el 8 de noviembre de 2010.



Alexia Massholder76
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

This article examines the testimonies of four important Cuban intellectuals: Aurelio Alonso, 
Juan Valdés Paz, Roberto Fernández Retamar, Sergio Guerra Vilaboy and Fernando Martínez 
Heredia. The objective is to propose lines of thought on some of the ways the relationship between 
intellectuals and the Revolution can be conceived. Although each of these men’s individual career 
paths differed prior to the revolution, it is evident that the needs proper to the revolutionary 
process were more important than the intellectual baggage each one was already carrying. This 
made it possible for the emergence of heterodox niches of thought, the outcome of which would 
once again be tied to the needs proper to the revolution. The relationship between orthodoxy and 
heterodoxy, far from being exclusive, in the case of Cuba became a dialectical link that allowed all 
the revolutionary, orthodox and heterodox intellectuality to accompany the revolutionary process 
over its long, contradictory and gripping life. 

Keywords: intellectuals, revolution, Cuba, orthodoxy, heterodoxy.

Introducción

Dentro de los muchos enfoques respecto del papel que desempeña el inte-
lectual en el proceso revolucionario, se ha prestado poca atención al caso 
específico de la intelectualidad una vez que triunfa la revolución. En el 
marco de una investigación más amplia acerca de la intelectualidad comu-
nista latinoamericana, realizamos una serie de entrevistas a intelectuales 
cubanos para abordar puntualmente el tema de este trabajo. Así, los testi-
monios aquí utilizados permiten realizar un recorrido por diferentes vías 
de inserción revolucionaria de una serie de intelectuales cubanos, hoy ya 
consagrados, a partir del triunfo de la Revolución cubana en 1959.

Según Claudia Gilman [2003: 150], la problemática sobre la noción 
de compromiso y el papel del intelectual revolucionario inspiró el sur-
gimiento del mito de la transición. Dicho mito, escribe la autora, puede 
considerarse una ficción contenedora de la brecha simbólica entre la rea-
lidad y las expectativas puestas en ella. Las indefiniciones propias de este 
momento de transición en lo referente a los programas concretos, el lugar 
del intelectual en el proceso revolucionario, entre tantas otras indefinicio-
nes, generaron un clima cultural particularmente complejo en el que la 
especificidad del rol del intelectual en la construcción del socialismo no 
encontró patrones previos en los cuales asentarse.2

2	 Gilman [2003] explica que el mito de la transición resultó avalado por la autoridad del 
Che Guevara en su célebre texto “El socialismo y el hombre en Cuba”, en el cual se 
planteaba que la apuesta al futuro en la que la sociedad se embarcaba implicaba una 
metamorfosis que llevaba a un objetivo definido. En su trabajo Guevara se refiere al 
proceso de transición cubano como una fase no prevista por Marx en el primer periodo 
de transición del comunismo o de la construcción del socialismo. La Revolución condu-



77No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

En el presente trabajo recorremos los testimonios de algunos intelectua-
les cubanos con el objetivo de plantear algunas líneas de reflexión sobre for-
mas posibles de concebir la relación entre el intelectual y la revolución. El 
periodo abordado contempla desde los años de formación de los intelectua-
les, previos al triunfo de la Revolución cubana, hasta el inicio de la década 
de 1970, en la que, como veremos, comienza un proceso con características 
diferentes a las de la década anterior. 

La hipótesis que recorre este trabajo es que la relación entre ortodoxia 
y heterodoxia, lejos de ser una relación excluyente, en el caso cubano se 
convirtió en un vínculo dialéctico que permitió que la intelectualidad revo-
lucionaria toda, ortodoxa y heterodoxa, acompañara el proceso revolucio-
nario en su larga, contradictoria y apasionante vida. 

Las trayectorias previas

La formación de los personajes entrevistados revela recorridos marcada-
mente diferentes determinados por la clase social de origen y el contexto 
familiar. Aurelio Alonso, nacido en 1939, provenía de una familia bur-
guesa, acomodada, que le permitió dedicarse casi con exclusividad a su 
formación. 

Primero colegio de curas, Hermanos Maristas, una formación católica, después 
por voluntad propia pasé a estudiar en el instituto público el bachillerato, el 
Instituto de la Víbora, que tenía muy buena fama. Además era en el barrio don-
de vivía. Tenía buena fama porque tenía un claustro muy bueno, la enseñan-
za pública en Cuba tenía calidad, y nosotros teníamos un claustro muy bueno 
en el Instituto de la Víbora, muchos de ellos han sido profesores después del 
triunfo de la Revolución muy importantes de historia, de distintas materias. 
Y bueno, quedaron en Cuba muchos de ellos. [Entrevista a Aurelio Alonso, 71 
años, subdirector de la revista Casa de las Américas, La Habana, 1 de noviembre 
de 2010.]

Por su parte, Juan Valdés Paz provenía de una familia mucho más mo-
desta en la que hubo que priorizar el trabajo:

ciría a una sociedad ideal y ésa era la premisa del futuro. Para casi todos los hombres, 
exceptuando a los más ejemplares, el problema residía en el difícil entretanto. 



Alexia Massholder78
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

[…] no me dejaban ni siquiera estudiar el bachillerato, no me podía dar el lujo 
de estar cinco años, terminaba a los 20 años el bachillerato, no tenía ninguna 
calificación para nada, no podía trabajar […] tú estudias el bachillerato para 
seguir una carrera universitaria […] empecé a estudiar en un tecnológico y 
a hacer una especie de bachillerato autodidacta. [Entrevista a Juan Valdés Paz, 
72 años, sociólogo y miembro de la Unión de Escritores de Cuba, La Habana, 
12 de noviembre de 2010.]

Roberto Fernández Retamar, al igual que Alonso, provenía de una fa-
milia cuya posición económica le permitió realizar estudios universitarios, 
durante los cuales se vinculó a algunas agrupaciones de izquierda. Un 
primer ejemplo de lo determinante del origen de clase en la formación 
de estos intelectuales es que, tanto Retamar como Alonso, que pertene-
cían a familias sin urgencias económicas, pasaron por instituciones esta-
dounidenses, ya sea como alumnos o como docentes. Al respecto Alonso 
recuerda: “mis padres deciden mandarme a Estados Unidos a estudiar. 
A estudiar lo que a mi padre le interesaba que estudiara, que era bussines 
administration”.

Retamar, por su parte, recuerda: 

Había sido profesor entre 1957 y 1958 en la Universidad de Yale en Estados 
Unidos, tenía una invitación de la Universidad de Columbia en Nueva York 
para ir a ser profesor allí, cuando Nueva York es una ciudad que a mí me gusta 
mucho desde que la visité cuando tenía 17 años. [Entrevista a Roberto Fernán-
dez Retamar, 81 años, presidente de la Casa de las Américas, La Habana, 10 de 
noviembre de 2010.]

Este vínculo con Estados Unidos expresa claramente cuál era la situa-
ción en Cuba antes de la revolución. La penetración material y cultural de 
Estados Unidos en la isla hacía de las instituciones educativas del norte 
una referencia para las clases medias cubanas. Sin embargo, la crecien-
te represión de la dictadura de Fulgencio Batista “empujó” a muchos de 
ellos, como estudiantes, a comenzar a participar políticamente en la “re-
sistencia”, sobre todo después del asalto al cuartel Moncada, en donde la 
dictadura mostró su perfil más sanguinario. Como consecuencia de estar 
estudiando bajo la dictadura, tanto Alonso como Retamar ingresaron a 
la política desde las casas de estudio. El primero ingresó al movimien-
to estudiantil contra Batista desde el bachillerato, en el momento en que 
la universidad ya estaba cerrada por la cada vez más evidente situación 
“prerevolucionaria”. 



79No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

Retamar, que había nacido en 1930 y en esa época ya estaba en la uni-
versidad, comenta al respecto lo siguiente:

Me vinculé a los grupos de izquierda que había en la universidad. La Fede-
ración Estudiantil Universitaria tenía una serie de comités además, para dis-
tintas cosas positivas, contra la discriminación racial, a favor de la República 
Española, etcétera. Yo pertenecí a esta última, y cuando en diciembre, creo 
que de 1949, nos visitaron huestes franquistas en misión política, yo participé 
como otros compañeros en un boicot que se le hizo a una conferencia que iban 
a dar y eso terminó cómo tenía que terminar y algunos de nosotros fuimos 
presos […] era difícil para quienes nos formamos, digamos en la década de 
1940, a raíz de la terminación de la llamada Segunda Guerra Mundial, que la 
política no entrara de alguna manera en nuestra vida. [Entrevista a Roberto 
Fernández Retamar.]

Valdés Paz, por su parte, ingresó en su condición de trabajador y, según 
sus propias palabras, su experiencia fue la siguiente:

Salí a la calle, adolescente pobre, y tenía dos opciones, estudiar o trabajar, y 
decidí trabajar y después estudiar […] como resultado de haber caído preso 
me habían […] muchos patrones aprovechaban la circunstancia de que había 
caído preso […] para deshacerte de ti. En este caso más porque yo estaba invo-
lucrado en una lucha sindical. Había una legislación batistiana que favorecía 
eso […] te podían separar del trabajo por motivos políticos. [Entrevista a Juan 
Valdés Paz.]

Fue en esas circunstancias en las que conoció a Retamar:

El trabajo alternativo que me apareció fue de maestro en una academia del 
padre de Roberto Fernández Retamar […] el padre de Retamar era profesor en 
una escuela de comercio y tenía una academia privada que preparaba alumnos 
para el ingreso […] y ahí paré yo de profesor, profesor improvisado porque yo 
tenía 19 años. Oportunidad en que conocí a Retamar, a Roberto […] apareció 
un tipo de actividad que no había pensado, ser un docente. [Entrevista a Juan 
Valdés Paz.]



Alexia Massholder80
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

El triunfo de la Revolución

Una vez que triunfó la revolución, la coyuntura política obligó a pasar por 
alto las diferencias iniciales en la formación y los colocó a todos en la mis-
ma situación: a pesar de la de ponerse al servicio de las necesidades del 
proceso naciente. Las dimensiones de lo que se estaba viviendo tendieron 
a trastocar lo que venían siendo trayectorias más o menos orientadas hacia 
ciertos objetivos, con un cierto nivel de planificación. Así, las individuali-
dades quedaron subordinadas a contribuir en el proceso colectivo de edifi-
cación del socialismo.

Retamar, por ejemplo, había recibido en aquel momento una invitación 
para ser docente en una casa de estudios estadounidense. Pero, según co-
menta, al triunfo de la revolución: “Decidí declinar esa honrosa invitación 
y quedarme en Cuba a servir a la revolución. De manera que a partir de 
ese momento en forma fuerte la política entró en mí. Y aunque soy esen-
cialmente un escritor, no soy indiferente a las cuestiones políticas como es 
natural”. [Entrevista a Roberto Fernández Retamar.]

Alonso, que se encontraba estudiando en Estados Unidos, permaneció 
unos meses más fuera del país, pero al final, relata: “Tenía la posibilidad de, 
apresurando alguna carrera, tener un título básico […] no el de licenciado, 
pero sacando las asignaturas básicas que me faltaban, un semestre, para 
volver con algo, un papel por lo menos […] que me sirviera para buscar 
trabajo. Entonces vine en julio del 59. Pero yo ya, la primera mitad del 59, 
fue casi como si la viviera aquí, porque mi padre me mandaba incluso la 
prensa diaria, el Hoy”. [Entrevista a Aurelio Alonso.]

Si bien todos los entrevistados habían coincidido en su repudio hacia 
la dictadura de Batista, y en ese sentido celebraban el triunfo de la revolu-
ción, no es menos cierto que durante los primeros meses no tenían un claro 
panorama de cuáles serían los primeros pasos que daría el nuevo gobierno. 
En el caso de Alonso, incluso aunque ya había escuchado a Fidel Castro y 
también había seguido los acontecimientos en las páginas de Bohemia, al 
respecto recuerda:

Lo seguí todo, cuidadosamente, lo que pasaba. Y me motivaba mucho. Pero 
incluso, yo vine en el 59, ya había visto a Fidel. En Estados Unidos estuvo en 
la Universidad de Princeton, yo estaba muy cerca de Princeton y me desplacé 
hasta ahí, no pude llegar a él porque era demasiada gente y eso, en fin. Y lo 
vi hablar, entonces ya me hizo cierto impacto. Y de regreso a Cuba, tampoco 
venía muy convencido de todo, yo venía a ver qué cosa era lo que se estaba 
[…] yo siempre dije que fue la atmósfera de libertad, una libertad egoísta en el 



81No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

sentido que me dé la gana, no, no, yo sentí que yo estaba en un país en el cual, 
había una dignidad distinta, y había una posibilidad distinta, y había, no sé, 
algo, que le permitía a uno enorgullecerse. [Entrevista a Aurelio Alonso.]

Pero la nueva situación afectaba también a aquellos que, por su posi-
ción económica, debían reacomodarse a las nuevas exigencias del país. Mu-
chos cubanos de clase media y del sector profesional abandonaron el país 
por no estar dispuestos a ceder ciertos beneficios o por estar en desacuerdo 
con los planteamientos del nuevo gobierno revolucionario.

En palabras de Alonso: “Yo soy alguien que regresa. Yo no soy alguien 
que se jugó la vida en el país. Soy un burgués, yo soy de la clase perdedora, 
aunque no sea del pensamiento, pero soy de la clase perdedora. Ya mi pa-
dre es afectado económicamente y tengo que empezar a trabajar en cuanto 
regreso”. [Entrevista a Aurelio Alonso.]

El triunfo de la revolución implicaba, entre tantas otras cosas, un desa-
fío para la subjetividad construida en el capitalismo. En palabras de Valdés 
Paz: “En ese espíritu, todo lo personal queda absolutamente pospuesto […] 
yo estaba involucrado en una historia y en una tarea trascendental, no tenía 
sentido ahí la individualidad, se disolvía totalmente”.

Muchos cubanos experimentaban este sentimiento, además de cierta 
sensación de estar en “deuda” con aquellos que se habían jugado la vida en 
la lucha revolucionaria. Nicolás Guillén [1971] plasmaría ese sentimiento 
en una frase contundente: “¿Quién que no oiga silbar el plomo ni huela el 
humo de los fusiles estará en situación de castigar o perdonar, es decir, de 
juzgar?”

Así lo recuerda también Valdés Paz:

Con el triunfo de la Revolución y la heroicidad, y los barbudos y todo lo que tú 
sabes, se crea un clima para la juventud de que… una especie de deuda moral, 
que no habíamos hecho lo suficiente, frente a la heroicidad, los barbudos, los 
muertos, los mártires, etcétera, había una parte de la población que sentíamos 
que no nos habíamos involucrado lo suficiente, no éramos lo suficientemente 
heroicos. Y entonces existía un espíritu de compromiso muy alto que estaba 
reforzado por ese sentimiento de que no habíamos hecho lo suficiente […] por 
supuesto Fidel qué importa, la Revolución comienza ahora, todos podemos ha-
cer, tendremos tareas revolucionarias que asumir.

O como comentara Retamar en una entrevista que le hizo una revista 
argentina: “Discutimos entre nosotros. Pero nuestra gran pelea está más 
allá de esas saludables discusiones. Lo que más importa es que los brazos 



Alexia Massholder82
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

de esos artistas y escritores también estén presentes cuando hay que levan-
tar caña o cuando hay que empuñar el fusil para defender nuestra isla”3 
[Hoy en la cultura, 1962].

Al triunfo de la revolución el problema de fondo para quienes se que-
daron a participar en la construcción revolucionaria era cómo seguir ope-
rando con la crítica sin atentar contra el propio proceso que se estaba de-
fendiendo.

Como señalábamos, las transformaciones revolucionarias generaron 
nuevos espacios a los que se incorporaron muchos cubanos masivamente. 
Aquel sentimiento de estar en “deuda” con los héroes revolucionarios que 
impulsó a muchos cubanos a ponerse al servicio de la revolución se sumó a 
la falta de profesionales producida por la migración de muchos de ellos, de 
clases más pudientes, los cuales dejaron espacios que poco a poco se fueron 
cubriendo con los que decidieron quedarse en Cuba. Muchos no contaban 
con experiencia en las tareas que se les asignaban, por lo cual tuvieron que 
aprender sobre la marcha todos los conocimientos que requerían para rea-
lizar el nuevo trabajo. La experiencia de Alonso es bien ilustrativa en este 
sentido:

En Cuba había una escasez completa de know how, no había médicos, porque se 
fueron muchos, los médicos, la mayoría de los contadores, los que podían tener 
un dominio de management, de gestión empresarial, habían empezado a salir de 
las empresas en donde trabajaban, buscando otras vías […] obtengo empleo en 
una compañía de seguros norteamericana, empiezo a trabajar en septiembre, 
octubre, por ahí, comienzo a trabajar en una empresa de seguros norteamerica-
na. Y por la noche me matriculo en derecho, que era la carrera que me gustaba 
[…] A mí se me entorpece la carrera porque cuando se crea el Ministerio de 
Industria, y las nacionalizaciones, la presión del trabajo es descomunal, para 
los que estábamos ahí. Yo hubo un momento en el que administraba seis o siete 
empresas, pequeñas, casi todas. [Entrevista a Aurelio Alonso.]

No sólo en el sector empresarial se presentó la necesidad de responder 
a las nuevas realidades revolucionarias, también fue necesario hacerlo en 
el de la educación. En 1962, luego de que Fidel proclamara el carácter so-
cialista de la revolución, comenzó a enseñarse marxismo en la universidad. 
Sergio Guerra Vilaboy, hoy director del Departamento de Historia de la 

3 El reportaje fue realizado un año antes, en 1961, durante una visita de Retamar a Bue-
nos Aires en 1961.



83No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

Universidad de la Habana, recuerda así los inicios de la formación marxista 
en Cuba:

Mi formación marxista se debe a la Escuela de Historia. La Escuela de Historia 
nace en el año 62, yo entro en el año 68, como te dije, pero la Escuela de Historia 
[…] la funda la Revolución […] no había Escuela de Historia. El director funda-
dor fue un profesor que también admiré mucho, que era militante del Partido 
Comunista, que se llamaba Sergio Aguirre, cuya hermana era una gran poetisa, 
era más conocida que él, se llamaba Mirta Aguirre. Y Sergio Aguirre dio a la 
Escuela de Historia una orientación marxista clara porque él era un historiador 
marxista. Según la historia cubana, él se considera el primer historiador mar-
xista de Cuba […] recibíamos en esa época todo lo que era lo más avanzado 
de la historiografía marxista de entonces, que era la historiografía inglesa y 
francesa. Hobsbawm, Thompson, todos esos […] que se publicaban en Cuba y 
nos lo regalaban a los alumnos. El primer día de clase, en esa época cuando yo 
era estudiante, me daban una pila de libros de este tamaño […] años tras año, 
regalados, y en esa cantidad. [Entrevista a Sergio Guerra Vilaboy, 61 años, pro-
fesor y director del departamento de Historia de la Universidad de la Habana 
y presidente de la Asociación de Historiadores Latinoamericanos y del Caribe 
(adhilac), La Habana, 19 de noviembre de 2010.]

Al igual que en los sectores empresariales, no había, por razones lógi-
cas, especialistas en la materia que contaran con trayectoria de enseñanza 
marxista en Cuba. Para hacer frente a esta nueva demanda, entonces, se 
convocó a una serie de personas que contaran con algunas herramientas 
básicas para comenzar a organizar esta tarea universitaria. Así es convoca-
do Alonso, quien dice:

Ya yo era un estudiante comprometido, militante, con más background que la 
media de los estudiantes que estaban en la universidad, porque ya yo tenía 
estudios en Estados Unidos, había leído a Trosky. Había empezado a hacer lec-
turas marxistas, tenía un background. Y además tenía un background también 
sociológico norteamericano, había estudiado mucha sociología, psicología, et-
cétera. Y además tenía buena parte de la carrera de derecho hecha, entonces 
estaba en curso de ciencias políticas pero estaba en derecho también. Entonces 
bueno, cuando hacen la selección, pues enseguida nos hicieron la propuesta y 
yo la acepté, porque estaba la idea de dedicarme a la vida intelectual, y ahí pues 
me decidí. [Entrevista a Aurelio Alonso.]



Alexia Massholder84
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

Guerra Vilaboy recuerda también que, desde inicios de la revolución, 
Fidel aspiró a alcanzar la “universalización” de la educación, es decir, 
la apertura de la enseñanza a todos los trabajadores, lo cual dio lugar a  
que se produjera una creciente demanda de profesores que, al igual que en 
los sectores empresariales, tuvo que ser cubierta por aquellos que, si bien no 
contaban con una formación acabada, superaban la media de los cubanos y 
estaban en condiciones de impartir la enseñanza. En esos momentos 

[…] no bastaba con los profesores existentes, y había que hacer entonces un lla-
mado a que muchos estudiantes dieran clases en esos cursos, y que aprendieran 
una cosa por la mañana y la enseñaran por la noche. Y yo era el que tenía que 
hacer ese llamado, y tuve que dar el ejemplo […] y me vi obligado a dar clases, 
lo que nunca estaba en mi diseño de vida. [Entrevista a Sergio Guerra Vilaboy.]

De la misma forma, Guerra Vilaboy recuerda que Manuel Galich, el 
guatemalteco a quien considera como uno de sus maestros y que llegó a 
ser subdirector de la Casa de las Américas, se trasladó a Cuba luego del 
triunfo de la revolución y, sin ser historiador, terminó enseñando historia 
de América en la Escuela de Historia. Así lo recuerda nuestro entrevistado:

Yo no estaba en la universidad, estaba en la secundaria, y le pide la dirección 
de la Escuela de Historia que se ponga a dar historia de América, y se pone a 
dar historia de América, casi como un aficionado […] y cuando lo conocí a él 
quedé encantado, era el padre de la historia. Sabíamos los defectos que tenía, 
el no era marxista, o sea, el suyo era un marxismo un poquito improvisado, él 
era nacionalista, un revolucionario latinoamericano nacionalista, que luego la 
Revolución cubana lo llevó al marxismo. [Entrevista a Sergio Guerra Vilaboy.]

El sector universitario no era el único que debía incorporar nuevos 
docentes. Recordemos que al momento del triunfo de la revolución los 
niveles de analfabetismo en Cuba afectaban a cerca de un millón de cu-
banos, llegando a implicar a cerca de 45 % de la población rural. Ade-
más de la conocida Campaña Nacional de Alfabetización en 1961, hubo en 
1960 un llamado de Fidel a estudiantes secundarios para desempeñarse 
como maestros en la montaña. El movimiento se conoció con el nombre 
de “Maestros Voluntarios” y operó principalmente en la zona de la Sierra 
Maestra. Allí, como comenta enseguida, Valdés Paz decide incorporarse: 
“Tuve el privilegio de estar en el primer contingente, de inaugurar […] 
Antes de la campaña de alfabetización, la campaña de alfabetización co-



85No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

menzó en el año 61 y esto es febrero o marzo del 60 […] imagínate para un 
habanero adaptarte a la montaña”. [Entrevista a Juan Valdés Paz.]

Pero en los primeros años de la revolución, la planificación de estas ini-
ciativas estuvo muchas veces condicionada por las tareas que se volvía ne-
cesario realizar sobre la marcha, las cuales en muchos casos determinaron 
trayectorias complejas como la de Valdés Paz. La cita es extensa, pero el 
relato permite ver la complejidad de aquellos años y la forma en que algu-
nas trayectorias intelectuales fueron atravesadas por contingencias menos 
vinculadas a lo estrictamente intelectual.

Estoy esperando mi ubicación en las aulas de la montaña y me informan de 
que ya no me voy para la montaña sino que voy a ser destinado al servicio ex-
terior. Porque no había un solo día en que alguno de los viejos embajadores no 
se declarara opositor, parte de la diplomacia de nuestras misiones en el exterior 
nos traicionaba, todo eso ocurría permanentemente. Y se toma la decisión de 
ir a formación emergente de diplomáticos para cubrir […] ése es el nuevo des-
tino que me dan. Tú te puedes imaginar, yo me había preparado para ser un 
maestro en la montaña y de pronto iba a ser diplomático. Y tenía que esperar 
una semana que se iba a abrir una academia para formación de diplomáticos y 
se me llamaría para que me incorporara ahí […] Ahí se produce el suceso que 
te acabo de decir de nacionalización, entonces el tema que se impone al país es 
de dónde va a sacar a los interventores. Y se decide tomar a todo un grupo de 
maestros voluntarios que estaban ubicados en aulas, en las fuerzas armadas, y 
otros que estaban en este destino diplomático, de interventores. Con lo cual mi 
vida volvió a cambiar, agarré otro curso de vida porque me dieron la tarea de 
intervenir un central azucarero en la provincia de Las Villas […] luego, me dan 
a mí una región con 12 centrales azucareros […] ése parecía ser mi derrotero, 
y así hago la segunda zafra […] entonces estoy convertido […] en un adminis-
trador de la economía, dirigente económico, del sector económico más impor-
tante del país […] sorpresivamente, al terminar la segunda zafra del pueblo, 
en el 62, me dicen que se me ha destinado a la agricultura. Lo cual quiso decir 
que tuve que salir del sector de la industria, ya se había creado el Ministerio de 
Industria, los centrales azucareros eran parte del Ministerio de Industria, etcé-
tera, y me pasaban a otra institución, al Instituto Nacional de Reforma Agraria. 
Y allí me dieron la responsabilidad de unas que se conocían como cooperativas 
cañeras […] allí inicié una vida agropecuaria inacabable, que me llevó 20 años. 
[…] Y lo que quedaba era una tenue vocación por aquel mundo de la cultura 
intelectual […] yo fui siempre un lector de todo, pero tenía una gran vocación 
por el pensamiento teórico, por la filosofía […] pero no me causaba ningún 
trauma, era lo más natural de vivir, hacía mi tarea y aprendía de ese otro mun-



Alexia Massholder86
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

do, y con un mundo más personal que se consumía en la lectura. [Entrevista a 
Juan Valdés Paz.]

El Departamento de Filosofía y la experiencia de Pensamiento Crítico

Luego de la proclamación del carácter socialista de la revolución se crea un 
sistema de escuelas de partido de clara orientación prosoviética, en las cua-
les se enseña el marxismo leninismo según los manuales de la Academia de 
Ciencias de la urss. Pero la universidad, explica Alonso, 

[…] necesitaba algo que tuviera un tono cultural más amplio. Entonces traje-
ron dos profesores que […] eran los niños aquellos que salieron de la Guerra 
Civil española, los hijos de los comunistas que fueron llevados a Moscú, los 
educaron ahí y eso, no perdieron la lengua, ganaron la otra, y entonces se trajo 
un […] muy bueno, que se llamaba Anastasio García […] se trajo un psicólogo 
que manejaba también la filosofía, se llamaba Luis Arana Larrea. [Entrevista a 
Aurelio Alonso.]

Inmediatamente se decide hacer una selección de aquellos estudiantes 
que por sus promedios y trayectoria política pudieran incorporarse como 
profesores de filosofía en la universidad. Se fue formando un Departamen-
to de Filosofía, que funcionó entre 1963 y 1971, y en el cual confluyeron 
tanto Alonso como Valdés Paz y Fernando Martínez Heredia.

Los desafíos culturales hicieron que el Departamento de Filosofía rea-
lizara diversas tareas además de la docencia. Las búsquedas, los debates, 
y el propio proceso formativo de sus integrantes dieron como resultado la 
creación de la revista Pensamiento Crítico, dirigida por Martínez Heredia. 

La revista expresa uno de los puntos más visibles de esa compleja rela-
ción entre heterodoxia y ortodoxia que mencionamos al inicio de este traba-
jo. Su director, Martínez Heredia, da cuenta de los motivos que impulsaron 
el nacimiento de aquella revista: 

¿Cómo hacer que el pensamiento de Cuba fuera idóneo para empujar a la Re-
volución hacia adelante, para forzarla a revisarse ella misma, autocriticarse, re-
novarse, cambiarse, ser superior? Y a la vez, ¿cómo multiplicar las fuerzas con 
que contaba, que eran tan pequeñas comparadas con las fuerzas del imperialis-
mo, o con las del capitalismo mundial y las capacidades que ejerce sobre cada 
persona? De esas necesidades y desafíos nació Pensamiento Crítico. [En Crítica y 
Emancipación: Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, 2008: 241.]



87No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

El propio Fidel alentó el trabajo del departamento y encomendó a sus 
integrantes la tarea de lograr ediciones cubanas de los clásicos del pensa-
miento y la literatura universal. A partir de allí, el departamento trabajó 
extra en el armado de lo que luego sería Edición Revolucionaria, que a inicios 
de septiembre de 1966 se convertiría en el Instituto del Libro de Cuba.

Como apunta el mismo Martínez Heredia, en una entrevista realizada 
por Julio César Guanche, la Revolución Cubana misma era una herejía si 
se tenían en cuenta las “vías” que el comunismo soviético predominante 
planteaba para la revolución [Guanche, s/f]. Pero durante un tiempo fue 
precisamente esa herejía la que posibilitó el crecimiento cultural de la revo-
lución. Y en ese marco: 

La dicotomía entre ‘oficial’ y ‘disidente’ es muy incierta. La revista no fue ni una 
cosa ni la otra. Fue un gran avance de la Revolución dejar de tener una publica-
ción teórico-política oficial en 1966. La que existía desde 1962 era una copia de 
las existentes en los llamados países socialistas […] No quiero hacer un juego 
de palabras, pero para nosotros el único sentido que tenía Pensamiento Crítico 
era expresar un pensamiento propio, y éste está obligado a ser crítico [apud 
Torres, 2007: 634].

Guerra Vilaboy nos relató también que Martínez Heredia, director de 
la revista Pensamiento Crítico, y una de las figuras de la universidad a fines 
de la década de los sesenta, debió salir del ámbito académico luego de que 
comenzara el proceso de “sovietización”, como lo llama Vilaboy. 

[…] es una época lamentable, triste, también tiene sus alegrías y sus cosas, no 
todo es blanco y negro, pero esa época […] en el 60, es un ambiente intelectual, 
en el 70 es otro, en los 80 es otro, en los 90 es otro y hoy día es otro. Cada época 
tiene sus aspectos […] llegó un momento en el que no había debate, se llegó a 
un marxismo esclerotizado, dogmático […] Acercarnos a la política de la Unión 
Soviética, y eso tuvo un costo, de dogmatismo, de pérdida de esa etapa tan  
rica de esa formación nuestra y del debate en Cuba. Era la época en la que el 
Che debatía con Carlos Rafael Rodríguez sobre cuál era el modelo económico 
que se debía aplicar […] el “Stalin” de Deutscher, se convertiría en un libro 
prohibido. Ibas a la Biblioteca Central y no te lo prestaban, porque estaba pro-
hibido, porque era un libro troskista, y Trotsky era casi hablar del diablo.. [En-
trevista a Sergio Guerra Vilaboy.]

Alonso, otro de los integrantes de Pensamiento Crítico, aclara: “Nosotros 
nunca nos engañamos, nunca nos creímos que éramos profesores univer-



Alexia Massholder88
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

sitarios […] nosotros sabíamos que éramos los resultados precarios de una 
urgencia. Y que queríamos, a la vez que teníamos que enseñar, teníamos 
que formarnos”. [Entrevista a Aurelio Alonso.]

Y agrega: “Nos habíamos empezado a dar cuenta que los manuales de 
filosofía no eran la forma de estudiar la filosofía, que generaban el dog-
matismo, que el dogmatismo era algo reproducible”. [Entrevista a Aurelio 
Alonso.]

El “quinquenio gris”

El fracaso de la zafra de los 10 millones dejó al país exhausto y con una 
situación económica complicada. Recuerda Fernández Retamar:

Entre el 67 y el 70 se vivieron situaciones muy difíciles en Cuba. Y finalmente 
en los setenta Cuba ingresa en el came, Consejo de Ayuda Mutua Económica, 
etcétera, y es un momento en el que la presencia, la sombra soviética cayó sobre 
Cuba. Y eso tiene que ver con el “quinquenio gris”, con las medidas que se to-
maron con las discriminaciones, con los intelectuales originales, como se dice, 
que eran heréticos. [Entrevista a Roberto Fernández Retamar.]

Aquel “quinquenio gris”, que incluye el periodo entre 1971 y 1975, mar-
có fuertemente a la intelectualidad cubana. Todos los entrevistados recor-
daron los efectos negativos de las políticas culturales desarrolladas en ese 
momento, las cuales, según nos cuenta Fernández Retamar, se prolongaron 
hasta que, cuando se realizó el Primer Congreso del Partido Comunista de 
Cuba, en 1976: 

[…] se crea el Ministerio de Cultura y se pone al frente a Armando Hart, una fi-
gura muy importante que ya había sido ministro de Educación cuando la cam-
paña de alfabetización, que había encabezado aquella gigantesca, maravillosa 
campaña de alfabetización. Llegó al Ministerio de Cultura y empezó a poner 
las cosas en su lugar. Y cesaron estos criterios primitivos con respecto a la vida 
intelectual del país. Por eso Ambrosio Fornet dice que es un quinquenio que va 
de 1971 a 1976.4 [Entrevista a Roberto Fernández Retamar.]

4 	 Ambrosio Fornet fue quien hizo célebre el nombre de “quinquenio gris” que se le dio 
al periodo de 1971 a 1976. Para una visión sobre el tema es fundamental la lectura de 
la conferencia que el propio Fornet brindó en la Casa de las Américas el 30 de enero 
de 2007 [véase Fornet, 2007]. 



89No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

La necesidad de incrementar la ayuda soviética llevó a un desmantela-
miento de aquellas iniciativas que, como Pensamiento Crítico, no siguieran 
las líneas del marxismo impuestas por la Unión Soviética. Así, publicar a 
Herbert Marcase, Paul Baran, Ernest Mandel y Sweezy, o a Jean Paul Sartre, 
se volvió una herejía demasiado pronunciada, lo que provocó que en 1971 
la revista se cerrara. En palabras de Alonso:

Pensamiento Crítico se cierra en un momento en que la economía del país está 
muy deteriorada, está muy en bancarrota, incluso se ha tomado la decisión de 
la zafra de los 10 millones, la zafra de los 10 millones fracasa […] entonces ahí 
ya lo que va a haber es un giro de posición, es decir, Cuba se ve en la necesidad 
de renunciar a mantener la búsqueda de un socialismo autóctono y optar por 
la propuesta soviética. Eso le permite entrar en el sistema complejo del came. 
[Entrevista a Aurelio Alonso.]

Valdés Paz, que se había incorporado más tardíamente a la experiencia, 
comenta que después de años de trabajo en agricultura: “se crea la circuns-
tancia, vamos a decirle así, de salirme de la agricultura [interrupción] y 
paso a la universidad como profesor del Departamento de Filosofía en la 
universidad, que era un departamento emblemático por la historia cultural 
del país, el Departamento de Filosofía fue el centro de la heterodoxia cultu-
ral en aquel periodo, etcétera”. [Entrevista a Juan Valdés Paz.]

La experiencia del Departamento de Filosofía cierra al finalizar un ciclo 
en la revolución, cuando se produce un mayor acercamiento con la Unión 
Soviética. La “heterodoxia” imperante en la experiencia del grupo, con po-
siciones que se alejaban de las directivas soviéticas, determinó el cese del 
apoyo de la dirección política cubana al proyecto y la adopción de posi-
ciones prosoviéticas, lo que marcó el inicio del periodo que, como antes se 
expuso, se conoce como “quinquenio gris”.

Comentarios finales

El proceso revolucionario, en cierta forma, planteaba antes que nada una 
revolución subjetiva, en tanto que las nuevas circunstancias imponían la 
redefinición de las vivencias adquiridas y las proyecciones sobre el futuro 
individual. 

En las búsquedas desatadas por esa revolución subjetiva y por las nue-
vas preguntas planteadas por la naciente revolución surgieron también ni-
chos de pensamiento heterodoxo cuya suerte estará, una vez más, atada a 



Alexia Massholder90
nú

m
er

o
 5

7,
 m

ay
o

-a
g

o
st

o
, 2

01
3

las necesidades propias de la revolución. En este sentido, los testimonios 
recogidos en este trabajo apuntan a una misma dirección: durante la revo-
lución las expectativas personales (o los “egos” tan particularmente desa-
rrollados en los intelectuales) no fueron dejadas de lado, pero quedaron 
subordinadas a las necesidades planteadas por un proceso colectivo. Más 
aún, el “origen pequeño burgués” de algunos intelectuales no impidió que 
se insertaran en el proyecto revolucionario. 

La relación entre la revolución y el intelectual (tantas veces definida 
de antemano por la teoría) se redefinió una vez que la revolución ideal se 
trasladó al plano de lo concreto. De la misma forma, la relación entre la he-
terodoxia y la ortodoxia no siguió un sólo cauce lineal, sino que se combinó 
en diferentes momentos de la revolución para responder a las necesidades 
propias del proceso. En otras palabras, cuando el pensamiento heterodoxo 
se volvió fundamental para la elaboración de nuevas interpretaciones, ad-
quirió un lugar central en la “orientación” del proceso.

Desde esta perspectiva, el hecho de que Pensamiento Crítico no haya 
sido una revista “oficial”, fue beneficioso para el proceso cubano, porque 
le permitió ampliar los márgenes de la polémica en la búsqueda para la 
constitución de un pensamiento diferente. 

La relación ente heterodoxia y ortodoxia vuelve a redefinirse entrada 
la década de los setenta, en el marco de lo que Ambrosio Fornet bautizó 
como “quinquenio gris”. Pero tal como indicara uno de los entrevistados 
en este trabajo, ese momento cierra un ciclo en la Revolución cubana, con 
características marcadamente distintas a las del periodo anterior, el cual 
sería material para otro trabajo. 

Bibliografía

Fornet, Ambrosio
2007	 “‘El quinquenio gris’: revisitando el término”, conferencia en Casa de las 

Américas, 30 de enero, <http://www.criterios.es/pdf/fornetquinque-
niogris.pdf>.

Gilman, Claudia
2003	 Entre la pluma y el fusil, Buenos Aires, Siglo XXI Editores.
Guillén, Nicolás
1971	 “Sobre el Congreso y algo más”, Verde Olivo, núm. 22, 30 de mayo.



91No maltratéis a los heterodoxos, que ellos serán los que salvarán la doctrina

nú
m

er
o

 5
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

, 2
01

3

Guanche, Julio César
s/f 	 Entrevista a Martínez Heredia, Cubaliteraria. Portal de Literatura Cubana, 

<http://www.cubaliteraria.cu/autor/fernando_martinez_heredia/wor-
ks/interviews/guanche.htm>.

Hurtado, Carlos
1962	 Reportaje al poeta Fernández Retamar, Hoy en la Cultura, vol. 2, núm. 2, 

enero-febrero, Buenos Aires.
Martínez Heredia, Fernando
2008	 “A cuarenta años de Pensamiento Crítico”, Crítica y Emancipación: Revista 

Latinoamericana de Ciencias Sociales, vol. 1, núm. 1, junio, pp. 241, Buenos 
Aires, <http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye 
6S5.pdf>.

Retamar Fernández, Roberto
1967 	 “Hacia una intelectualidad revolucionaria en Cuba”, Casa de las Américas, 

núm. 40, enero-febrero, pp. 4-18, La Habana.
Torres, Carlos
2007 	 “Pensamiento Crítico, trinchera de ideas”, Punto Final, núm. 634, 9 de mar-

zo, <http://www.puntofinal.cl/634/pensamientocritico.htm>.




