Aqui, alld y en todas partes:
trascendencia e inmanencia
en el uso de entedgenos

Julio Glockner
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades
Benemérita Universidad Autonoma de Puebla

ResumEN: El hallazgo en Tlalmanalco de la escultura de Xochipilli y el encuentro de Gordon
Wasson con Maria Sabina en Huautla de Jiménez a mediados del siglo xx, nos revelan la milenaria
historia ritual de un género de hongos psicoactivos clasificados por la moderna etnobotdnica cono
Psilocybe. A partir de la difusion en los medios masivos de comunicacion de la experiencia de
Wasson y su familia, comenzaron a gestarse dos fendmenos sociales: por un lado, el consumo
masivo de este entedgeno por los jovenes que viajaban a la sierra mazateca por simple curiosidad o
en busca de una experiencia mistica, y, por otro, la ingestion por parte de algunos investigadores,
escritores e intelectuales que con distintos propédsitos, cientificos o filosdficos, dieron cuenta en su
obra de esta experiencia. EI articulo se aproxima a algunos de los aspectos mds relevantes de la
prictica ritual como experiencia de lo transcendente, estableciendo diferencias y analogias con la
prictica experimental en tanto que experiencia de lo inmanente.

PALABRAS CLAVE: Chamanismo, entedgenos, trance extdtico, sagrado

ABSTRACT: The discovery of Xochipilli's sculpture in Tlalmanalco and the meeting of Gordon
Wasson with Maria Sabina in Huautla de Jimenez in the mid-twentieth century reveal us the
millenary ritual history of a gender of psychoactive fungi classified as Psilocybe by the modern
ethnobotany. From the diffusion in the mass media of Wasson and his family’s experience, two
social phenomena began to develop: on one hand, the massive consumption of this entheogen
by young people traveling to the Sierra Mazateca compelled by simple curiosity or in search
of a mystical experience; and by the other hand, the ingestion by some researchers, writers and
intellectuals for different purposes, scientific or philosophical, who have communicated this
experience trough their work. The article approaches to some of the most relevant aspects of the
ritual as an experience of the transcendent and, at the same time, tries to establish some differences
and analogies with the experimental practice as an experience of the immanent.

Keyworps: Shamanism, entheogen, ecstatic trance, sacred

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

284 JuLio GLOCKNER

A la memoria de Maria Sabina,
Gordon Wasson y Alvaro Estrada

EL PRINCIPE DE LAS FLORES

A mediados del siglo x1x fue desenterrada en Tlalmanalco, en las faldas del
volcan Iztaccihuatl, la imponente figura labrada en tezontle de Xochipilli,
deidad de la mdsica, la danza y las flores. El “Principe de las flores” reci-
bié un primer elogio de Manuel Orozco y Berra, para quien la escultura
mexica consistia generalmente de “bultos mitolégicos en que los atributos
simboélicos predominan, presentdndose a nuestra vista como deformes e
inartisticos” [Orozco y Berra, 1988:113]. A pesar de esta desdefiosa opinién,
el historiador decimonénico encontré en “la estatua sentada en el Museo
Nacional”, es decir, Xochipilli, un objeto que revelaba un “gran adelanta-
miento en el arte”, aunque, a su entender, estuviera siempre lejos de soste-
ner un digno paralelo con las obras griegas y romanas que determinaban
su criterio eurocentrista.

Afos mas tarde, Justino Fernandez consider6 un error juzgar el arte
antiguo mexicano con criterios cldsicos grecolatinos, puesto que “se tra-
ta de ideales y expresiones distintas que deben ser consideradas por sus
valores estéticos propios” [Fernandez, 1959:31] Con una mirada mas am-
plia y una sensibilidad abierta a captar los complejos simboélicos del arte
mesoamericano, Justino Fernandez intuy6 que, contemplando detenida y
meticulosamente la imagen, se podrian descifrar intenciones y simbolos
que revelaran su mas profundo sentido, de modo que se entregé a esta
tarea estableciendo relaciones y analogias con cantos nahuas traducidos
por Angel Marfa Garibay. Ferndndez advirtié que los ojos de la escultura
“debieron estar cubiertos con algtin material precioso que daria un efecto
distinto a la actitud de éxtasis, mas como se ven hoy dia las oquedades
contribuyen, tanto como el rictus de la boca, al gesto dramatico”. El histo-
riador sefialé también que el cuerpo de la deidad “se adorna con flores”.
La consideraciéon de estas flores como un simple ornamento le impidié
preguntarse qué tipo de plantas eran. Esa respuesta lo habria conducido
a comprender el estado de éxtasis que en forma titubeante advirti6 en el
rostro de Xochipilli.

El descubrimiento de estas “flores”, que resultaron ser psicoactivas,
lleg6 por otro camino, mediante un largo recorrido de investigaciones et-
noboténicas que Gordon Wasson y Richard Evan Schultes habian realizado
y que ahora confluian en el atento examen de la figura de Xochipilli y las



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 285

“flores” labradas en su cuerpo, una de las cuales resulté ser una especie
de hongos (Psilocybe aztecorum) desconocida hasta entonces para la ciencia.
Se identificé también una flor de cinco pétalos esculpida en la cadera y el
antebrazo de la deidad como Nicotiana tabacum; ademas de la flor conocida
como “maravilla” (Turbina corymbosa), identificada por los antiguos mexi-
canos como ololiuhqui; Schultes también reconocio la flor del sinicuichi de
las montafias mexicanas (Heimia salicifolia) y, por ultimo, el poyomatli (Qua-
raribea funebris). Recientemente, Lilidn Gonzalez [en prensa] ha propuesto
la presencia en el cuerpo de Xochipilli de la planta Solandra guerrerensis.

Quisiera prescindir aqui de la facil tentacién de pensar el panteén
mesoamericano como un conjunto de dioses individuales, cada uno de los
cuales “representa” un fenémeno de la naturaleza.

Las fuentes coloniales son, en buena medida, responsables de esta tri-
vializacién, en particular fray Bernardino de Sahagtin, quien ya en el Libro
Primero de la Historia General de las cosas de Nueva Espafia, que trata de los
dioses, establece una serie de analogias como éstas:

Chicomecoéatl era la diosa de los mantenimientos, de lo que se come y de lo que
se bebe, es otra diosa Ceres; Chalchiuhtlicue, diosa del agua, hermana de los
dioses de la lluvia que llaman Tlaloques, es otra Juno [...] Los sefiores y reyes
veneraban mucho a esta diosa, con Chicomecdatl, y la diosa de la sal, que lla-
man Huixtocthuatl, porque decian que estas tres diosas mantenian a la gente
popular para que pudiese vivir y multiplicar.

En esta logica, Tlaloc es el dios de la lluvia, Quetzalcéatl el dios del
viento y Xochipilli el dios de las flores. Es decir, se da por supuesta la exis-
tencia de un conjunto de dioses, identificables individualmente, que los
antiguos imaginaban gobernando distintos aspectos de la naturaleza y, por
ello, les rendian culto. Debemos preguntarnos si esta manera de abordar el
asunto no empobrece la compleja cosmovisién mesoamericana, entregan-
donos de ella un simil simplificado, y si con ello no estamos cancelando la
posibilidad de comprender una forma de pensamiento que concibe al cos-
mos como una entidad sagrada, viva, unitaria y multiple a la vez.

Probablemente tendremos una mejor comprensién de la naturaleza
y del pensamiento religioso si pensamos en sus deidades no como in-
dividuos que representan tal o cual cosa, sino como metaforas de ciclos
césmicos relacionados entre si.

En Mesoamérica, lo mismo que en las grandes culturas de la anti-
gliedad, los ndmenes son la simbolizacién de procesos que ocurren en la
naturaleza deificada. No pueden, en consecuencia, ser concebidos en los
estrechos margenes de la individualidad, aunque se nos presenten con un

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

286 JuLio GLOCKNER

nombre y podamos identificarlos en la recurrencia de ciertas apariencias y
atributos. Mas bien debemos esforzarnos por mirar a través de estas apa-
riencias para entender que no son sino la pobre expresion del flujo de fuer-
zas vinculadas entre si que ocurren en el mundo.

Tlaloc es el dios-lluvia, entendiendo que la lluvia existe en el mundo,
asociada a otras fuerzas y fendémenos que la hacen posible y notoria: las
nubes, el viento, las cimas de los cerros, el relampago, los truenos, el agua
que corre o permanece estancada en la superficie, el verdor de los campos,
el crecimiento de las plantas, la aparicion de las flores... Este entramado
de fendmenos que se manifiesta y se desvanece ciclicamente con el paso de
las estaciones, esta simbolizado en un complejo de deidades con contornos
imprecisos que se funden unas en otras, suscitaindose, sustituyéndose, rea-
lizdndose y anulandose alternativamente. Esta permanente metamorfosis
no es sino el intento de expresar, en el &mbito religioso, los recurrentes cam-
bios que suceden en el cosmos.

Hablar de Xochipilli como numen de las flores implica comprenderlo
como parte de estos procesos que nos permiten entender sus propias trans-
formaciones, pues sabemos que estd intimamente asociado con el Sol; con
Centéotl, el joven dios-maiz; con Macuilxochitl, deidad de la misica, el can-
to y la danza; con Xipe Totec, deificaciéon de la primavera; con Xochiquetzal,
diosa de las flores y el amor; con el nifio-dios Piltzintecuhtli, y, desde luego,
con Tlaloc. La magnifica escultura de Tlalmanalco ha sido minuciosamen-
te analizada por estudiosos como Edward Seler, Manuel Gamio, Justino
Fernandez y Paul Westheim, quienes han exaltado sus cualidades estéticas
y sefialado algunas de sus caracteristicas religiosas. Pero sélo cuando la
figura del dios estuvo bajo la cuidadosa observacién de Gordon Wasson y
Richard Evan Schultes revel6 su significado mas profundo. La razén es que
nadie se habia dado a la tarea de relacionar el estado de éxtasis de Xochi-
pilli con las plantas que estdn labradas en su cuerpo, que hasta el analisis
de Wasson permanecieron sin ser identificadas. Nadie habia reconocido las
siluetas de hongos maduros cortados transversalmente y dispuestos en cir-
culo que aparecen en el pedestal, en el tocado que lleva sobre la cabeza, en
los brazos y las rodillas. Los hongos ahi representados fueron descubiertos
para la ciencia por Roger Heim en las laderas del Popocatépetl y clasifica-
dos por él con el nombre de Psilocybe aztecorum.!

! Lainvestigacién de Roger Heim se public en Les champignons hallucinogénes. Editions

du Muséum National d Historia Naturalle, séptima serie, tomo VI, Paris, 1958. Archives du
Muséum National d’Historie Naturelle, séptima serie, tomo IV, Editions du Muséum, 1958.
Los textos que Wasson escribi6 en ese mismo niimero fueron publicados en espafiol en



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 287

Esta fascinante escultura es un antecedente histérico y religioso de
los rituales propiciatorios de la lluvia que se llevan a cabo actualmente
en los volcanes Popocatépetl e Iztaccthuatl. Los hongos que en ella apa-
recen pertenecen a la misma especie que aquellos que consumen los tra-
bajadores del temporal.? Pero, ademas, el estado de éxtasis del personaje,
que puede ser Xochipilli mismo o un chaman como su ixiptla® (imagen,
semejante, réplica), evidentemente es parecida, desde el punto de vista
neurofisiolégico, al de quienes participan actualmente en el dgape ritual
con estos entedgenos. La preservacion renovada de tradiciones como ésta
tiene que ver no s6lo con procesos historico-culturales sino también con
procesos bioquimicos y, por supuesto, con la estrecha relacién entre cuer-
po, mente y cultura.

Xochipilli es una deidad intimamente asociada con la lluvia; Alfonso
Caso decia que era una representacion del verano, es decir, de la estaciéon
de lluvias durante la cual brotan los hongos en el campo. La asociacién
hongo-lluvia no es una mera relaciéon de causa-efecto climatolégica; es
primordialmente una relacién cosmogoénica que permite, ni més ni me-
nos, la aproximacién de deidades y seres espirituales a los humanos. En
la concepcién de los trabajadores del temporal, “la fuerza divina” se en-
cuentra tanto en la lluvia como en los hongos: “Los hongos brotan de la
misma fuerza de Dios —dice un trabajador del temporal de Morelos— ;y
cudl es la fuerza? El agua. El agua es la fuerza de Dios porque donde
nacen hay agua. Y cuando brotan es el temporal. Es la misma fuerza de
Dios “[Glockner, 2006:26-38]”. En un interesante sincretismo de la cosmo-
visién mesoamericana con el cristianismo, los tiemperos de la region de
los volcanes conciben el descenso de la fuerza divina desde el cielo bajo la
forma de lluvia fertilizante, fuerza genésica que brotara de la tierra bajo
la forma de hongos sagrados que, al ser ingeridos ritualmente, posibili-
tardn la apertura espiritual de los participantes a una serie de revelacio-
nes visionarias que les permitiran enfrentar problemas de diversa indole,
desde enfermedades hasta la localizacién de “maleficios” que obstruyen
la llegada del buen temporal.

el nim. 20 de la revista Espacios, México, 1996, coordinado por Julio Glockner y Jorge
Olmos, véase Wasson [1958].

Julio Glockner, “Drogas y entedgenos. Reflexiones en torno a un problema cultural”,
en Glockner y Soto [2006]; Hernandez y Loera [2008].

Gruzinski dice, atinadamente y a propdsito de este término: “algo penetra en el hom-
bre, lo posee, lo trasforma en réplica fiel del dios para que participe de la fuerza divi-
na”. El poder sin limites, INAH-IFAL, México [1988:34].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

288 JuLio GLOCKNER

REPRESENTACION O TRANCE EXTATICO

La idea de “representacién”, a la que se afiade el adjetivo “simbélica”, ha
servido como sostén de cierta resistencia intelectual a admitir plenamente
lo que ocurre durante los trances extéticos, llevando a ciertos estudiosos
del tema religioso a establecer analogias con la representacion teatral, de
manera que el chaman o el poseso no estarian realmente en trance (o el in-
vestigador, dicen, no tiene manera de constatar si realmente lo estdn), sino
simplemente representando un papel, de la misma forma que lo hace un
actor con su personaje. El problema de la autenticidad del trance —escribe
Roberte N. Hamayon—:

desaparece por si mismo en el momento en que dejamos de ligar lo fisico, lo
psiquico y lo cultural y tomamos verdaderamente en cuenta que su conducta
emana de representaciones simbolicas. Lo esencial es que el chaman respete
el modelo de conducta prescrito para su funcién en el sistema simboélico de la
sociedad a la que pertenece. Asumir su rol de chaman significa representar su
encuentro con los espiritus en el marco del ritual. Esto acerca su conducta a un
acto de teatro [Hamayon, 2011, p. 27].

Lo que Hamayon considera “esencial” lo es sélo como informacién et-
nografica, pero el tema tiene mayor amplitud y profundidad que la sola
descripcién y desciframiento simbdlico del ritual y el “rol” que en él des-
empefia el chaman. Dice esta autora que rechaza la utilizacién del término
trance (y lo hace extensivo al éxtasis), por encontrarlo “inapropiado para
describir los hechos e intitil para servir como herramienta analitica. La ra-
z6n decisiva para abandonarlo es el tipo de interpretacion que su empleo
induce” [Hamayon 2011: p. 20].

(Cudl es ese tipo de interpretaciéon que tanto preocupa a Hamayon?
Poco mas adelante lo dice claramente:

Afirmar la autenticidad del “trance” es hacer una fuerte hipétesis sobre la
creencia, que ademads es sobre la creencia del Otro, chaman o poseso; es afirmar
que el Otro se adhiere totalmente a la idea de que los espiritus existen y que esta
en contacto real con uno de ellos. Es inferir de la representacion la creencia y de
la creencia la realidad [Hamayon, 2011: p. 25].

He aqui el punto exacto de resistencia intelectual a admitir lo que ocu-
rre en los trances extaticos. A cierto racionalismo occidental, manifiesto en
esta frase, le parece inadmisible la posibilidad de que Otro pueda mante-
ner un contacto real con un espiritu. El moderno logos occidental se erige
en autoridad intelectual para determinar qué es lo real y qué no lo es, sin
considerar que lo real se construye desde una relacién corporal, sensitiva y



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 289

psiquica determinada culturalmente. Porque la cultura la traemos inscrita
en el cuerpo, intelectual y organicamente hablando, esta implicada en la
agudeza de nuestros sentidos, en las imdgenes que sofilamos y en la forma
en la que nos relacionamos con nuestros suefios, ignorandolos o atribu-
yéndoles cualidades sagradas; en los significados que tiene la noche, el
movimiento de los astros, la llegada de las lluvias... todo trabaja sigilosa-
mente en la conformacién de distintas representaciones de la realidad. Asi
como Heisemberg planteé un desplazamiento en la representacion que la
fisica moderna se hace de la naturaleza al decir: “si se puede hablar de una
imagen del mundo lograda por las ciencias de la naturaleza en nuestro
tiempo, ya no se trata mas de una mera imagen de la naturaleza, sino de
una imagen de nuestras relaciones con la naturaleza”. Del mismo modo puede
afirmarse que nuestra imagen de la realidad, en tanto que humanos per-
tenecientes a una cultura determinada, no es sino una imagen de nuestras
relaciones con ella.

Las diferencias culturales sustanciales, que tienen que ver con la con-
cepcioén (o no) de un orden sagrado, no residen en las creencias, radicando
en la percepcion de la realidad que genera esas creencias. No es que un
chaman “crea” que los espiritus existen y de ahi supone su presencia y ac-
tuacién en el mundo; mas bien, porque percibe su presencia y su actuacion
en el mundo, cree en ellos. Y esa presencia se produce justamente durante
el trance.

Aunque la actitud displicente de Hamayon hacia el trance y el éxtasis
revela su incomprension de la experiencia que vive quien los experimenta,
en cierto sentido tiene razon. Estos términos no sirven como “herramientas
analiticas”, porque su propdsito apunta en una direccién que poco tiene
que ver con las preocupaciones tedricas, analiticas o interpretativas.

Hamayon afirma que lo esencial en la actividad del chamén consiste
en representar su encuentro con los espiritus, lo que acerca su conducta a
un acto teatral: “El chaman es al trance lo que el actor a su escena”, dice.
Esta afirmacién es inadmisible desde otro dngulo de andlisis, precisamente
desde el que no ha renunciado a separar cuerpo-mente y cultura, como ella
propone. Justamente, si se consideran como una unidad, se comprende
el porqué del estado visionario del chamén, que acttia no como un actor
—que sabe todo el tiempo que estd actuando en el escenario, simulando
estar en una circunstancia que no es real— sino como alguien que esta
plantado frente a lo absoluto, frente a la fuente primigenia de todas las
cosas que emanan de lo sagrado. Cuando Maria Sabina canta con la voz
que el hongo le otorga no sélo pronuncia metaforas poéticas para esceni-
ficar un trance. Cuando dice: Soy la mujer que sabe nadar en lo sagrado /

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

290 JuLio GLOCKNER

Soy mujer estrella Dios / Soy mujer estrella cruz / Soy mujer luna / Soy
mujer del cielo / Soy mujer que sabe nadar / Soy la mujer que sabe nadar
en lo sagrado porque puedo ir al cielo /porque puedo ir a nadar sobre el
agua del mar / aquello es muy suave / es como la tierra / es como la brisa
/ es como el rocio ... no estd enumerando frases poéticas para escenificar
y simular algo que no le ocurre, estd dando cuenta de un recorrido que ex-
perimenta con todos sus sentidos, que vive radicalmente en cuerpo y alma.
Pretender que esto es un acto semejante al de un actor es no comprender la
naturaleza misma del éxtasis religioso. Por cierto, seria interesante saber
qué piensan los chamanes siberianos de las tesis de Hamayon, no lo que
piensan sus discipulos.

La légica de estos términos se escapa al no concederle credibilidad
a los conocimientos y practicas que los sustentan: se trata de creer para
comprender. En esto, justamente, reside la singularidad de la experiencia
antropolégica.* Por otro lado, sabemos que el origen del teatro estd empa-
rentado con la representacion ritual, como la poesia lo esta con los cantos
chamaénicos, pero no sabemos de qué teatro nos habla Hamayon; quiza si se
refiriera al Teatro de la Crueldad que intenté Antonin Artaud, se aproxima-
ria con mayor precision a una comparacion de este tipo, algo que se antoja
dificil porque Artaud propicié justamente el vinculo entre cuerpo, psique y
cultura, que por lo visto Hamayon, siguiendo una vieja tradicién filos6fica
occidental, se propone mantener separados, o, mds bien, no sabiendo qué
hacer con este vinculo, prefiere soslayarlo.

EL ETNOMICOLOGO Y LA CHAMANA

El encuentro de Gordon Wasson con Maria Sabina a mediados del siglo
xx es tan importante como las experiencias de Aldous Huxley y Henri
Michaux con la mezcalina o el descubrimiento del Albert Hofmann de la
dietilamida de acido lisérgico, mejor conocida como LsSD. Sin embargo, el
mundo intelectual y académico en México, con notables excepciones, ha
ignorado persistentemente tanto la obra de Wasson como la experiencia
chamaénica de la sabia mazateca. El trabajo de Wasson es de una calidad tal,
que Claude Levi-Strauss le envi6 esta nota al recibir su libro sobre El hongo
maravilloso:

* Filos6ficamente la discusi6én viene de lejos, una de sus formas modernas es el dualis-
mo alma/cuerpo, reinstaurado por Descartes en el siglo XVII. La oposicién Russell/
Wittgenstein es una interesante variante de la polaridad entre discurso cientifico y
no-pensar-mistico. Véase [Del Barco, 1994:275-327].



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 291

Como sus libros anteriores, encontré este sorprendente en dos aspectos: pri-
mero, su conocimiento cabal de todos los aspectos del tema y la forma en que
agota por completo cada uno; despusés, la exactitud del razonamiento y el rigor
de la demostracion. Los casos sobre Xochipilli, la poesia ndhuatl, las piedras de
hongos, etcétera, suenan absolutamente convincentes. ;Puedo anadir que la
Primera Parte titulada “El presente” est4 bellamente escrita y es al mismo tiem-
po profundamente conmovedora? Aunque no soy un mexicanista y por tanto
no estoy calificado para alabar todos los detalles de su discusién, me senti tan
arrobado con mi lectura que no pude dejar el libro hasta que lo terminé [apud
Wasson, 1994].

En una carta enviada a Wasson en septiembre de 1952, Robert Graves lo
situ6 sobre la pista del consumo ritual de hongos sagrados en México. En la
misiva le mencionaba a un profesor de botdnica en Harvard, Richard Evans
Schultes, quien habia investigado algunas fuentes coloniales que referian el
empleo ceremonial de hongos en el México antiguo y, ademads, habia viaja-
do a Huautla de Jiménez para colectar algunos ejemplares. Ese mismo dia
Wasson hablé por teléfono con Schultes y dio inicio una fructifera relacién
que llevaria, entre otras cosas, al descubrimiento de los ente6genos y otras
plantas psicoactivas que estan labradas en el cuerpo del Xochipilli que se
exhibe en la sala mexica del Museo Nacional de Antropologia.

La noche del 29 de junio de 1955 fue la culminacién de largos afios de
estudio y anhelante espera de una oportunidad que finalmente se concre-
taba. Esa noche, Maria Sabina puso en manos de Wasson seis pares de hon-
gos que le permitieron abrirse a una experiencia extatica que los mazatecos
experimentaban desde muchos siglos atras. Cuando Gordon Wasson comi6
esos hongos se explor6 por primera vez la posibilidad de asomarse a la es-
piritualidad indigena, mediante una suerte de efecto de refraccién,” desde
el cual se buscaba comprender con mayor propiedad la cosmovisién de una
cultura, experimentando sus procedimientos en si mismo.®

Para Wasson el asunto era muy claro: el hombre moderno, dada la in-
formacién de que dispone, no puede permitirse creer que lo que esta ocu-
rriendo durante un ritual de este tipo sea una revelacién de caracter divino.
Pero ;qué es lo que ocurria en Wasson, qué es lo que estaba sintiendo y

5 Recordemos que la refraccién es el cambio de direccién que experimenta la luz al pa-
sar de un medio a otro.

® Jean Basset Johnson ya habia escrito “Los elementos de la brujeria mazateca”, en la
revista del Museo Etnogréfico de Gotemburgo, en 1939, pero en su trabajo de campo
presencio las ceremonias sin consumir los hongos sagrados. El articulo de Basset John-
son estd traducido al espafiol, Johnson [1996].

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

292 JuLio GLOCKNER

viendo durante las noches del 29 de junio y el 2 de julio, segtn pudo recor-
dar después?

Al principio vimos formas geométricas: angulares, no circulares, de los mas
vivos colores, como las que ornarian telas o tapices. Después aquellas formas
se convirtieron en estructuras arquitecténicas [...] que parecian pertenecer a la
arquitectura imaginaria descrita por los visionarios de la Biblia [...] Teniamos
la impresién de que los muros de nuestra humilde morada se habian desvane-
cido, de que nuestros espiritus, libres de toda traba, flotaban en el empireo, al
impulso de rachas divinas, poseidos por una movilidad sobrenatural que nos
transportaba a cualquier sitio con la velocidad del pensamiento. Ahora estaba
claro por qué en 1953 don Aurelio y otros nos dijeron que los hongos “llevan
ahi donde esta Dios” [...] Las visiones parecian prefiadas de sentido [...] Nos
sentfamos en presencia de las Ideas a que se refirié Platén. Al decir esto no
queremos que el lector crea que estamos cayendo en una expresién meramente
retérica, que queramos atraer su atenciéon por medio de una metéfora extrava-
gante. Para el mundo, nuestras visiones eran y deben quedar como “alucina-
ciones”. Mas para nosotros en ese momento no eran figuraciones mentirosas o
nebulosas de objetos reales, ficciones de una imaginacién desquiciada. Lo que
estdbamos viendo era, lo sabiamos, la realidad tnica, de la cual las manifesta-
ciones cotidianas son simples bosquejos imperfectos [Wasson, 1983:40].

En su testimonio, Wasson se balancea entre una racionalidad que niega
la autenticidad de las visiones y se decreta a si misma que deben ser consi-
deradas como “alucinaciones”, es decir, autoengafos y desvios de la razén
y, por otro lado, una sensibilidad fascinada por lo que esté presenciando con
todos los sentidos que intuye que ésa es también la realidad, una realidad
tnica, primordial. Hay en él un conflicto entre razén y sensacion que termi-
na resolviéndose a favor de la primera. Esta oposicion excluyente no suce-
de entre los chamanes mazatecos. Ellos lo experimentan y lo comprenden
como los polos de un proceso idéntico, como elementos complementarios,
aunque de distinto orden, de una misma realidad. Entre las sociedades tra-
dicionales y las modernas existe un modo distinto de concebir y distinguir
lo que es real, objetivo e imaginario. La sociedad moderna generalmente
identifica lo real con lo objetivo y deja lo imaginario en el terreno de la mera
fantasia, de lo inexistente. Es real todo lo que percibimos, sentimos y actua-
mos conscientemente durante la vigilia; lo demés son sélo suefios, ideas o
creencias. La sociedad tradicional, en cambio, tiene una nocién mas amplia
de lo real, que comprende tanto lo objetivo como lo imaginario. El mundo
de los suefios o las visiones enteogénicas no es menos real que el mundo de la
vigilia, y lo que ahi ocurre es tan decisivo como lo que sucede estando des-
pierto a plena luz del dia. Cuando Aurelio Carreras le dijo a Wasson que los



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 293

hongos llevan ahi donde estd Dios, no estaba utilizando una figura retérica,
describia una circunstancia real para cualquier mazateco, una experiencia de
la cual sale convencido el que Ahi estuvo [Glockner, 2010].

La experiencia de Maria Sabina, en cambio, es completamente distinta.
Curando a su hermana enferma y después de haber ingerido 30 pares de
hongos (Psilocybe caerulescens) se le revelaron “Los Seres Principales”, la
personificacién espiritual de los hongos, o santitos, quienes pusieron en sus
manos el “Libro del Lenguaje” o “Libro de la Sabiduria”.

El libro estaba ante mi —relata Maria Sabina— podia verlo pero no tocarlo.
Me limité a contemplarlo y al mismo tiempo comencé a hablar. Entonces me di
cuenta que estaba leyendo el Libro Sagrado del Lenguaje. Mi Libro. El libro de
los Seres Principales. Yo habia alcanzado la perfeccién [...] Desde que recibi el
libro pasé a formar parte de los Seres Principales. Si aparecen, me siento junto
a ellos y tomamos cerveza o aguardiente, ellos me entregaron la palabra per-
fecta, el Lenguaje de Dios. Ese lenguaje hace que los moribundos vuelvan a la
vida. Los enfermos recuperan la salud cuando escuchan las palabras ensefiadas
por los nifios santos. No hay mortal que pueda ensefar ese lenguaje [...] Yo soy
quien habla con Dios y con Benito Judrez, soy sabia desde el vientre mismo de
mi madre, que soy mujer de los vientos, del agua, de los caminos, porque soy
conocida en el cielo, porque soy mujer doctora. Tomo pequefio que brota y veo
a Dios. Lo veo brotar de la tierra. Crece y crece grande como un arbol, como
un monte. Su rostro es placido, hermoso, sereno como en los templos. Otras
veces Dios es un libro que nace de la tierra y al estar siendo parido el mundo
tiembla. Es el libro de Dios que me habla para que yo hable. Me aconseja, me
ensefia, me dice lo que tengo que decir a los hombres, a los enfermos, a la vida.
El libro aparece y yo aprendo nuevas palabras [...] Sé que Dios estd formado
por todos los santos. Asi como nosotros, juntos, formamos la humanidad, asi
Dios esta formado por todos los santos. Por eso no tengo un preferido, todos
son iguales y tienen la misma fuerza y poder [...] En el altar que tengo en mi
casa, estan las imagenes de la Guadalupana, la tengo en un nicho. También
tengo a san Martin Caballero y a Santa Magdalena. Ellos me ayudan a curar y
a hablar. En las veladas palmeo y chiflo, en ese tiempo me transformo en Dios
[...] [Estrada,1986:55-78].

Para expresar de manera mas adecuada estas resonancias culturales en
el trance extatico, Gordon Wasson y Carl A. P. Ruck crearon el neologismo
enteégeno, que significa “lo sagrado dentro de nosotros”, proponiendo su
utilizacion en lugar del concepto de alucinégeno, que resulta inadecuado
cuando se aplica a las revelaciones y visiones surgidas durante estos ritua-
les, debido a que implica una valoracién etnocentrista que considera a los
seres sagrados como meras fantasias, producto de la imaginacién, la inge-
nuidad y la ignorancia.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

294 JuLio GLOCKNER

A Wasson la experiencia enteogénica le dej6 la sensacion de haber es-
tado “ahi donde estd Dios”, pero, considerando que se debié a un efecto
bioquimico pasajero, terminé por decidir que se traté de una alucinacién.
Para Maria Sabina, en cambio, la experiencia enteogénica fue la constata-
cién de que dios esta ahi y de que ella forma parte de esa realidad, durante
el trance y después de él. Su visién de las cosas no se modificé cuando Al-
bert Hofmann, algunos afios después, le obsequié psilocibina sintética, en
una pastilla preparada en los laboratorios Sandoz de Basilea, y le pidi6 que
realizara una velada. Cada pastilla contenia 5.0 mg de psilocibina. Maria
Sabina tomo seis pastillas. Al dia siguiente dijo a Hofmann que las pastillas
“tenian la misma fuerza que las setas, que no habia ninguna diferencia”
[Hofmann, 2001:160 y Estrada, 2006].

La experiencia de Wasson es significativa, porque muestra lo que suce-
de cuando un hombre moderno, con una vision desacralizada del mundo,
se propone comprender lo que ocurre en la espiritualidad de un chaman
indigena cuyos conocimientos se sustentan en una cosmovision sagrada.
Y lo que ocurre, me parece, es que estas dos perspectivas, en las personas
de Wasson y Maria Sabina, pueden aproximarse una a la otra, observarse
detenidamente, interrogarse con detalle, pero cada cual encierra una certi-
dumbre que las hace mutuamente incomprensibles. Si esto es asi, debemos
reconocer que el conocimiento antropolégico se enfrenta a una paradoja,
que consiste en la pretension de conocer las creencias de otras culturas sin
haber comprendido los conocimientos que sustentan esas creencias. Si ahi
donde estd Dios significa la integracion plena del individuo en su entorno,
que comprende desde la sombra de un arbol hasta el cosmos entero, en-
tonces habria que preguntarnos si Gordon Wasson, como la mariposa de
Chuang Tsu, tiene una alucinacién cuando esta en un trance enteogénico
y lo asalta esa sensacion de unidad con el todo, o la alucinacién viene des-
pués, cuando piensa que en realidad somos entes separados del mundo
que nos rodea.

MUNDO INTERIOR Y MUNDO EXTERIOR

Mientras el hombre moderno se olvida de sus suefios y cuando experi-
menta con alguna sustancia psicoactiva piensa que tiene alucinaciones, es
decir, visones de cosas inexistentes, el hombre tradicional, hace una lectu-
ra radicalmente distinta. Los suefios para él son una fuente de mensajes
y premoniciones que tienden un puente entre el mundo de la vigilia y
un mundo espiritual, que puede proporcionar claves y soluciones para
resolver problemas que transcurren en el lado diurno de la vida. Cuan-



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 295

do consume ritualmente plantas sagradas, tiene acceso a una dimensién
espiritual donde se le revelan verdades y es posible comunicarse directa-
mente, cuando se estd preparado para ello, con seres cuya voluntad incide
en el curso de las cosas de este mundo. Don Epifanio, un trabajador del
temporal del volcdn Popocatépetl, me lo dijo un dia claramente: “Noso-
tros tenemos dos vidas en la misma vida: la vida material en el dia y la
vida espiritual durante la noche, mientras sofiamos”. Estas diferencias nos
permiten trazar una linea de demarcacién entre las certidumbres de cada
sociedad, y, en funcién de ellas, los limites de lo que cada una considera
como posible.

Es decir, debemos colocar en el centro de la reflexion el concepto de
realidad para distinguir las diferencias y posibles confluencias entre las so-
ciedades tradicionales y las modernas, o, para decirlo de otra manera, entre
la conciencia religiosa y la conciencia profana. Para ello, voy a valerme de la
distincién que hizo uno de los mas connotados cientificos del siglo xx, Al-
bert Hofmann, en su libro Mundo interior, mundo exterior.

Por mundo exterior, dice Hofmann, se entiende todo el universo material
y energético al que pertenecemos, incluyendo nuestra propia corporeidad.
Como mundo interior se designa la conciencia humana. Pero como la con-
ciencia se escapa a una definicién cientifica, puesto que se precisa de la
conciencia para reflexionar acerca de qué sea la conciencia, ésta puede ser
descrita tinicamente como el “centro espiritual receptivo y creativo de la
personalidad humana”.

Existen dos diferencias fundamentales entre el mundo exterior y el in-
terior: la primera es que mientras existe un solo mundo exterior, el niimero
de mundos interiores es tan grande y variado como el de los individuos
humanos, aunque hay que precisar —lo que no hace Hofmann— que éstos
se encuentran organizados en sociedades y culturas que comparten formas
de conciencia de la realidad; la segunda es que el mundo exterior, material,
es objetivamente demostrable, mientras que el mundo interior representa
una mera experiencia espiritual subjetiva, aunque puede ser compartida
culturalmente.

Llegamos al concepto de realidad, que Hofmann renuncia a definir
tanto en términos trascendentales como de la fisica tedrica, optando por
concebirla en los términos del lenguaje cotidiano como: “el mundo en
su totalidad, tal y como los humanos lo percibimos con nuestros senti-
dos y lo experimentamos como seres con espiritu, y al que pertenecemos
nosotros mismos con nuestra existencia corporal y espiritual”. La com-
plejidad neuronal del cerebro humano es asombrosa; consta de catorce
mil millones de células nerviosas, cada una de las cuales esta conectada

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

296 JuLio GLOCKNER

a otras seiscientas mil células nerviosas. En ese entramado bioquimico y
de estimulos eléctricos, se construye eso que percibimos y entendemos
como realidad.

La realidad definida de esta forma no es pensable sin un sujeto de ex-
periencia, sin un yo. Por consiguiente, la realidad es el producto de una re-
lacién mutua entre sefiales materiales y energéticas que parten del mundo
exterior y el centro, que constituye la conciencia en el interior del indivi-
duo. Para ser més precisos atin: el mundo material y energético del espacio
exterior trabaja como emisor, enviando ondas dpticas y actsticas, sefiales
tactiles, gustativas y olfativas, a una conciencia que existe en el interior de
cada ser humano constituida como receptor, donde los estimulos recibidos
por los 6rganos sensoriales son transmutados en una imagen del mundo
exterior, experimentable de manera sensorial y espiritual. Si falta uno de los
dos, el emisor o el receptor, no se produce realidad humana alguna.

Esta definicién tiene como consecuencia el reconocimiento de que la
realidad auténtica s6lo se da en el momento, en el aqui y ahora, pues la rea-
lidad es un proceso dindmico que surge siempre renovadamente en cada
instante. Ahora bien, la vivencia de la verdadera realidad en el momento
es el principal objetivo de la mistica. Esta es una verdad milenaria en la
tradicién hinduista y del budismo zen, como lo muestra, por ejemplo, el
pensamiento de Nagarjuna en la India del siglo 11 [Arnau, 2005].

Volviendo a la definicion de realidad que propone Hofmann, quisiera
resaltar dos aspectos mas que menciona el quimico suizo: el primero con-
siste en sefialar que la metafora emisor/receptor no existe como dualidad,
porque el cerebro humano es materia y como tal pertenece al mundo mate-
rial, es decir, al emisor; pero, al mismo tiempo, sus funciones organizativas
de la informacién que recibe del exterior lo han constituido como receptor;
esto significa que materia y espiritu, emisor y receptor, se encuentran mu-
tuamente fundidos en el cerebro; por lo tanto, el dualismo emisor/receptor
no existe en realidad; es s6lo una construccién conceptual que intenta escla-
recer el proceso mediante el cual surge la realidad humana.

El segundo aspecto tiene que ver con las limitaciones del conocimien-
to cientifico, la gran laguna que existe en el paso del acontecer material-
energético de los sentidos a la conformacién de la imagen psico-espiritual
inmaterial en la mente humana. “Esta laguna de conocimiento es a la vez el
punto de encuentro entre el emisor y el receptor, ahi se entremezclan y se
unen a la totalidad de lo viviente” [Hofmann, 2000:48]. El enigma que re-
presenta para la ciencia esa laguna es simultdneamente el misterio del que
brota el pensamiento religioso. En ese misterio reside la idea de Dios como
organizadora del cosmos.



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 297

LO SAGRADO Y LO PROFANO

Sucede que la nocién de sagrado, que ordena la visién del mundo en las
sociedades tradicionales, desvanece las fronteras entre interioridad y exte-
rioridad que nos hemos acostumbrado a pensar en las culturas occidenta-
les modernas. Las imagenes que se tienen al consumir plantas visionarias
son consideradas por la ciencia moderna como alucinaciones porque —se
asume— carecen de un emisor externo y, en consecuencia, se entienden
como producto exclusivo de la subjetividad del individuo. Sin embargo, un
chaman piensa que mediante la ingestion ritual de estas plantas se abre la
oportunidad de ver, no hacia su propio interior, sino hacia la conformacion
esencial del mundo, donde espiritu y materia son uno mismo.

Cuando a Maria Sabina se le revelaba el Chicén-Nind6, sabia que es-
taba mirando y hablando con el cerro que esté junto a su casa, y que podia
trabajar ritualmente con él, porque esencialmente ella y él, y enfermos y
consultantes que trataba, son parte de una unidad césmica que el consumo
de hongos sagrados hace evidente. Para aproximarnos a la comprension de
esta concepcion del mundo es fundamental, entonces, esclarecer la nocién
de lo sagrado y no renunciar a ella mediante una pedanteria racionalista.

Aunque todo pensamiento participa en mayor o menor grado de la in-
genuidad, y no puede ser de otro modo, pues, como bien dice Luis Arnau
[2005:100], pensar es olvidar diferencias, generalizar y abstraer. No voy a
cometer el desatino de intentar definir lo sagrado; méas bien intentaré aludir
a su sentido contrastandolo con la idea de lo profano. Lo sagrado surge de
la capacidad de asombro de los humanos. El hecho mismo de que el mundo
sea y que el hombre lo experimente intensamente, es la fuente de lo sagra-
do. Lo sagrado es un estado animico que aparece cuando el hombre se sabe
y se siente plenamente integrado a lo existente.

Es un lugar comun afirmar que el miedo a ciertos fenémenos natu-
rales (tormentas, temblores, erupciones volcanicas) fue lo que originé el
pensamiento religioso y condujo a los humanos a rendirles culto para po-
der apaciguarlos; esto presupone al género humano como recién llegado
a un mundo que lo asusta porque le es desconocido, es decir, ignora el
milenario antecedente biolégico del Homo sapiens sapiens que entr6 a su
propia humanidad por la puerta de los primates inferiores. El humano
no “llegé” al mundo sino que surgié de él. Cuando el hombre, gracias a
la particular evolucién de su sistema nervioso, adquiere plena conciencia
de esta pertenencia al cosmos, cuyas fuerzas operan dentro y fuera de él,
surge la experiencia religiosa, pero no motivada por el temor, sino por
la conciencia de pertenecer al todo. Es a partir de esta conciencia que se

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

298 JuLio GLOCKNER

desplegard una mitologia y un ritual para dar cuenta de este vinculo sa-
grado con el cosmos. El sentimiento de pertenencia al cosmos, que se hace
patente durante la experiencia enteogénica, da lugar en las culturas tra-
dicionales a una ritualidad que regula los intercambios con la naturaleza
a los que la sociedad se obliga para no sucumbir a las fuerzas naturales.
Se teme al rayo no porque “no se entiende” qué es un rayo, sino que se le
teme precisamente porque se sabe que puede cobrar una vida humana si
no se ha satisfecho ritualmente la relacién con él.

Cuando el humano siente su situacion en el mundo se sabe parte de
algo inconmensurable, de algo que lo rebasa infinitamente. En la raiz mis-
ma de la experiencia mistica se concibe la superioridad de lo existente en
relacién con la experiencia personal; es decir, se es plenamente consciente
del modo descomunal en que lo existente excede a la vida personal. Pero
al mismo tiempo es un momento luminoso en que la materia, a través de la
conciencia humana, se piensa a si misma, y en ese sentido se produce un
desvanecimiento de la individualidad y un poderoso sentimiento de perte-
nencia al todo. De modo que la infinita pequefiez personal se compensa si-
multdneamente con el sentimiento de pertenencia que integra al individuo
al cosmos. Lo sagrado, entonces, es conciencia de esta unidad, mientras que
lo profano es el mundo de la diferencia, de la distinciéon pragmatica entre
sujeto y objeto en la que predomina la conciencia de la separacion de eso
que llamamos yo con el mundo que lo rodea, mundo sobre el que se debe
operar utilitariamente para poder sobrevivir.

La idea de lo “sobrenatural” con la que Occidente ha calificado el mun-
do de lo sagrado responde tinicamente a la concepcién que esta cultura
ha establecido de “lo natural” para si misma, y lo ha hecho concibiendo la
materia como regida por leyes experimentables y demostrables. Todo cono-
cimiento que rebase los limites de estas leyes es considerado como un arte
o ciencia oculta que pretende producir, mediante sustancias o férmulas,
resultados contrarios a las leyes naturales, y por esta razon se le considera
como magia, operando en un mundo “sobrenatural”. Esta idea eurocentris-
ta es ajena a otras culturas y cosmovisiones, entre ellas la mesoamericana,
que concibe el “mas alld” como aquello que también esta aqui, palpitando
en la materia.

La idea de realidad, expuesta por Albert Hofmann, abre la posibilidad
de ampliar la nocién de “lo natural” y de “ley natural” que se ha tenido has-
ta ahora. Abre la posibilidad de pensar no sélo en el objeto aislado bajo la
mirada de un sujeto que experimenta con él para demostrar algo, sino en
la integracién de ambos en un orden que los comprende y de alguna manera
los identifica.



AQui, ALLA Y EN TODAS PARTES: TRASCENDENCIA E INMANENCIA EN EL USO DE ENTEOGENOS 299

BIBLIOGRAFIA

Arnau, Juan

2005 La palabra frente al vacio. Filosofia de Nagarjuna, México, FCE, Seccién de
Obras de Filosofia.

Barco, Oscar del

1994 El abandono de las palabras, Argentina, Universidad Nacional de Cérdoba/
Centro de Estudios Avanzados/Coleccién Tantalia.

Estrada, Alvaro

1986 Vida de Maria Sabina, la sabia de los hongos, México, Siglo XXI.

2006 “Albert Hofmann, el sabio que deshechizé a los hongos sagrados
mexicanos y los convirti6 en pastillas”, en Julio Glockner y Enrique Soto
(coords.), La realidad alterada. Drogas entedgenos y cultura, México, Debate.

Fernandez, Justino

1959 “Una aproximacién a Xochipilli”, en Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. 1,
México, uNAM.

Glockner, Julio y Enrique Soto (coords.)

2006 La realidad alterada. Drogas entedgenos y cultura, México, Debate.

2010 “El vuelo interior. Reflexiones en torno al encuentro de Maria Sabina con
Gordon Wasson”, en Fractal, nim. 51, México.

Gonzilez Chévez, Lilian

[en prensa] “Entedgenos en la cosmovision indigena de los nahuas del Norte de
Guerrero. A propésito de las especie en uso actual y sus antecedentes”, en
Beatriz Albores (coord.), El uso ritual de la flor y la flora en Mesoameérica y el
drea andina, México, UAEM.

Hamayon, Roberte N.

2011 Chamanismos de ayer y hoy: seis ensayos de etnografia siberiana, México,
UNAM-IIH, Serie Antropolégica/18.

Hernandez, Ramsés, y Margarita Loera

2008 El hongo sagrado del Popocatépetl, México, ENAH-INAH/Conaculta.

Hofmann, Albert

2000 Mundo interior, mundo exterior, La liebre de marzo, Barcelona, Pequena
coleccién Cogniciones.

2001 La historia del Lsp. Balance critico de sus aplicaciones y efectos, realizado por su
descubridor, Barcelona.

2008 El Dios de los dcidos. Conversaciones con Albert Hofmann, Antonio Gnoli y

Franco Volpi, Madrid, Biblioteca de Ensayo Siruela.

1993 Hofmann, Albert, y Schultes Richard Evans, Las plantas de los dioses.
Origenes del uso de los alucindgenos, México, FCE.

Johnson, Jean Basset

1996 “Los elementos de la brujeria mazateca”, en Espacios nim. 20, ICSyH-UAP,
México.

Orozco y Berra, Manuel

1988 La civilizacion azteca, seP, Cien de México.

Wasson, Gordon

1958 Con Roger Heim: Les champignons hallucinogénes. Edicién del Muséum

National d’Historia Naturalle, serie 7, tomo VI, Paris. Traducido al

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

300

1983

1994

JuLio GLOCKNER

espafiol en la Revista Espacios, 1996, aino XIV, nam. 20, Julio Glockner y
Jorge Olmos (coords.). México, 1CSyH-UAP.

El hongo maravilloso Teonandcatl. Micolatria en Mesoamérica, México, FCE,
Seccién de Obras de Antropologia.

“De camino a México. Cartas a Jaime Garcia Terrés”, en Biblioteca de
Meéxico, nam. 19, enero-febrero.



