Peyote, enfermedad y regeneracién
de la vida entre huicholes y
tarahumaras'

Carlo Bonfiglioli

Instituto de Investigaciones Antropoldgicas/unam

Arturo Gutiérrez del Angel
Programa de Estudios Antropoldgicos
El Colegio de San Luis

ResUMEN: EI consumo ritual del peyote entre huicholes y tarahumaras ha sido documentado desde

finales del siglo xx1, pero la imagen resultante de estas etnografias parece llevar a diferencias
irreconciliables. En este articulo nos interesa analizar de forma comparativa la relacion de este
entedgeno con la cosmovision de los pueblos considerados y, en particular, con el concepto de
“regeneracion de la vida”, base sobre la cual descansa y se articula el sistema de transformaciones
presentado en el texto.!

PALABRAS CLAVE: entedgenos, salud-enfermedad, rituales, huicholes, tarahumaras

ABSTRACT: Ritual use of peyote among Huichols and Tarahumara peoples has been documented
from the late xx1 Century onwards. However, the resulting image of these ethnographies seem to
lead to irreducible differences. In this article we analyse in a comparative form the relationship
between this entheogen, the above mentioned peoples’ worldview, and specifically with the concept
of “regeneration of life”. It is upon the later that the system of transformations we are presenting
in this text roots and articulates itself.

Keyworps: entheogens, healing-illness, rituals, huicholes, tarahumaras

INTRODUCCION

El objetivo principal de este ensayo es indagar la relacion de las enfermeda-
des del alma, con la planta popularmente conocida como peyote (Lophophora
williamsii) y el entorno cosmolégico al que hace referencia. Los grupos que

! Dos aclaraciones, la primera: el orden autoral se estableci6 alfabéticamente. La segun-
da: este texto ha sido elaborado con el apoyo del Programa de Apoyo a Proyectos de Inves-
tigacion e Innovacion Tecnoldgica de la Universidad Nacional Auténoma de México (PAPIIT),
proyecto IN402310.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

196 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

consideramos en este analisis son los huicholes y los tarahumaras, pueblos
sefalados desde los tiempos en que Lumholtz viajé por la Sierra Madre Oc-
cidental como los consumidores de peyote méas llamativos de esta parte del
continente americano. Los primeros habitan al occidente de México, en la
sierra de Jalisco; los segundos al norte, en la sierra de Chihuahua.

Mas alla del término comtnmente utilizado para designar esta plan-
ta —hikuri (huichol) o jikuri (tarahumara) y algunas otras semejanzas—,
Lumbholtz consideré que el uso que le destinaban ambos grupos era com-
pletamente distinto y, en efecto, es la impresion que se desprende de un
analisis somero. Sin desconocer las grandes aportaciones etnograficas de
este autor, el presente ensayo busca demostrar que la relaciéon peyote-cos-
mologia apela, en ambos casos, al mismo sistema de transformaciones sim-
bélicas.

Las diferencias que existen entre los casos y las regiones consideradas,
no deben ser vistas como un obstaculo para el andlisis, sino un factor que
enriquece tanto el didlogo como las perspectivas que se tienen sobre los
sistemas curativos de ambos pueblos.

Aunque en varias ocasiones se ha mencionado la importancia del pe-
yote en la religiosidad huichola y su relacién con los curanderos [Furst,
1972a, 1972b; Lemaistre, 1991; Gutiérrez y Neurath, 1996; Rossi, 1997], no
existen trabajos que vinculen estos elementos con los procesos curativos.
En lo concerniente a los tarahumaras, varios autores [Lumholtz, 1981; Gon-
zalez, 1982; de Velasco, 1983; Deimel, 1985, 1996 y 1997] han planteado el
caracter curativo de la ceremonia, pero, por distintas razones, ninguno se
ha detenido en el analisis simbolico del ritual propiamente dicho. En un par
de textos, Bonfiglioli [2005; 2006] analiz6 este complejo ritual considerando
el caso huichol para comprender mejor los aspectos mas enigmaticos del
caso que le concierne, el tarahumara.

El manejo llamativo que los huicholes hacen del peyote, ha propiciado
que varios especialistas en sus investigaciones tomen en cuenta su uso y sig-
nificado.? No obstante, su uso nunca ha sido estudiado en un marco salud-
enfermedad, tal como nos interesa proponerlo en este articulo, y menos atin
comparativamente. Un estudio de estas dimensiones permite comprender
el significado de este cacto en un amplio sistema de transformaciones.

Los especialistas sobre el tema saben que la cosmologia con la cual se
relaciona el peyote es compleja. Dado el poco espacio del que disponemos,

2 Para los propésitos de este articulo sélo mencionamos el que nos parece mas im-
portante: People of the Peyote. Huichol Indian, History, Religion & Survival, editado por
Schaefer y Furst en 1996 [véase en Schaefer, 1996].



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 197

el siguiente analisis inevitablemente debe recortar esta complejidad sin
restarle inteligibilidad. Hemos decidido, por tanto, enfocarnos en tres ver-
tientes analiticas: a) la relaciéon del peyote con su entorno cosmolégico; b)
la mediacién de fuerzas, poderes y actores dentro del campo ritual, y ¢) la
nocién de viaje-camino como forma de conocimiento-renacimiento y via
hacia la curacién.

Dos advertencias antes de comenzar. La primera: si bien a lo largo del
texto se habla, en términos genéricos, de huicholes y tarahumaras, convie-
ne especificar que cuando nos referimos a los primeros estamos hablando,
sobre todo, de los huicholes occidentales, y con respecto a los segundos
estamos refiriéndonos a los que viven en la regién del alto rio Conchos.? La
segunda refiere a los planteamientos presentados a lo largo del texto, los
cuales son el resultado, llevado a la préactica desde hace tiempo, de un dia-
logo permanente entre ambos autores. No obstante, cabe especificar que, a
pesar de la coautoria, hubo una reparticiéon de responsabilidades: los datos
y las reflexiones relativas a los huicholes estan a cargo de Gutiérrez, y aque-
llas relacionadas con los tarahumaras, a cargo de Bonfiglioli.*

ENFERMEDADES DEL ALMA ENTRE LOS HUICHOLES

Las diferentes enfermedades concebidas y padecidas por los huicholes son
de dos tipos: las asociadas con lo ajeno (al6ctono) y con lo propio (autéce-

% Esto es particularmente cierto para el caso tarahumara ya que, si bien el peyote es
conocido en toda la sierra, su uso ritual s6lo estd documentado en dos regiones peque-
fias: aquélla apenas mencionada, cuyo conocimiento en la literatura antropolégica esta
documentado desde principio del siglo xx; y otra, cuya identidad —ignorada por esta
literatura—, por respeto a la intimidad ritual de los nativos, preferimos omitir.

# Una tercera advertencia, tal vez la més importante a pesar de encontrarse a pie de pa-
gina, es la siguiente: una primera versién del texto fue presentada y aceptada en 2003
para ser publicada en una enciclopedia temética espanola [Bonfiglioli, Carlo, y Arturo
Gutiérrez, “Enfermedad y regeneracion de la vida: el peyote en los rituales curativos
de los huicholes y tarahumaras”, Enciclopedia iberoamericana de religiones, Madrid, Edi-
torial Trotta], pero, en diciembre de 2010 nos fue comunicado a todos los colaborado-
res que la publicacion de la obra habia sido suspendida por razones extra-académicas.
Después de ocho afios de haber escrito ese texto, nos vimos frente a una disyuntiva: re-
escribirlo por completo, considerando las nuevas publicaciones a nuestra disposicién
y los nuevos datos recopilados por cada autor, o bien realizar las modificaciones mds
importantes. Nos inclinamos por esta segunda opcién. No obstante, conviene sefialar
que, de las dos partes, la que ha sufrido mayores recortes y afiadidos es la relativa a
los tarahumaras. En cambio, las modificaciones de la parte relativa a los huicholes y
la sustancia de las conclusiones (“Amanecer por el camino del Padre-Sol”) han sido
minimas.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

198 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

tono). Aunque no puede hacerse una separacién tajante entre ellas, las pri-
meras son sanadas por médicos alépatas o yerberos [Vazquez, 1993]; las se-
gundas —de las que hablaremos— las atiende un tunuwi’iyari® (curandero,
cantador y chamén conocido con el nombre genérico de mara’akame). Las
enfermedades aut6ctonas son mandadas por las deidades o producidas por
algtin tipo de hechiceria; contraer alguno de estos males significa dos cosas
muy graves: que algo ha entrado en el cuerpo produciendo un trastorno y
que el alma (cupuri)® ha salido por la mollera conducida por la bruja T+kari
Nawakame al lugar de los muertos, el inframundo [Gutiérrez y Neurath,
1996]. De no ser atendido este padecer (nepeukuye), el individuo perderd
para siempre la razén y, por una suerte de contagio, algiin familiar o su
ganado morird y la milpa se secara.’

A cada enfermedad le corresponde un lugar geogréfico al que los do-
lientes van a dejar ofrendas; empero, todos estos males se asocian con la
parte baja del universo y, en términos generales, con la diosa Nakawe.® El
enfermo se percata de su padecimiento porque esta deidad se manifiesta
en los suefios con la fisonomia de una mujer blanca y hermosa, “la bru-
ja de la media noche que atrapa vidas, T+kari Nawakame”. La principal
causa de la enfermedad se atribuye a una falta ética: no practicar el cos-
tumbre, es decir, no participar en los rituales del ciclo neixa con los grupos
de jicareros (xukurikate) o peregrinos durante los afios prescritos por la
usanza huichola. En otro articulo [Gutiérrez, 2002b], hicimos ver que un
sujeto puede estar involucrado en el costumbre durante toda su vida. Sin

Especialistas a los que también se los denomina funuwame, “cantador del centro” [Pe-
rrin, 1992; Rossi, 1997].

A la luz de nuevas etnografias, nos parece que debe revalorarse el término “alma”,
pues, conceptualmente, el alma huichol es un elemento inmaterial que tiene que ver
con el aliento. Este aliento, no obstante, puede materializarse gracias a los efectos del
hikuri. En el espacio ritual y después de consumir el peyote, el cuerpo de los par-
ticipantes se transforma en puro aliento, como sus antepasados. Asi, se vuelven de
una materia particular ajena a los comunes mortales. Para este articulo, utilizaremos
“alma” bajo esta advertencia.

Vale la pena aclarar que, en una linea de sucesion, el contagio se hereda de una gene-
racion a otra. Asi, si un padre contagia a la familia, ésta debe pagar con ciertos rituales
para saldar la deuda con las deidades.

Esta deidad es de las mas polivalentes en el panteén huichol. Su nombre completo es
Takutsi Nakawe; el primer término remite a la parte positiva de la diosa, mientras que
el segundo, a la oscura y maliciosa, relacionada con la muerte, las inundaciones y los
seres inframundanos. El poder de los hechiceros es provisto por ella a través de una
planta psicotrdpica, a la cual los huicholes temen y respetan, denominada kieri [Aedo,
2001:33-36].



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 199

profundizar méas en este asunto, debe decirse que la pertenencia a una
fila peregrinal depende de la memoria genealdgica que en ascendencia
es de hasta cinco generaciones. Ahora bien, este ciclo esta ligado a los
trabajos agricolas y a las exhaustivas peregrinaciones a los cinco rumbos
del universo: 1) Wirikuta, en el desierto de Real de Catorce, en San Luis
Potosi, lugar donde se recolecta el peyote, asociado con el sol naciente, lo
masculino, lo de arriba, el cielo diurno, y con el rumbo cardinal del este;
2) Haramara, en el océano Pacifico frente a San Blas, Nayarit, asociado con
Takutsi Nakawe, lo femenino, la noche, la fertilidad, y con el rumbo cardi-
nal de occidente; 3) Xapawiyemete, en la laguna del Alacran, en Chapala,
Jalisco, asociado con el paso de la noche al dia y con el rumbo cardinal del
sur; 4) Hauxamanaka, en el Cerro Gordo, Durango, asociado con el paso
del dia a la noche; 5) Tea’akata, lugar ubicado al fondo de los profundos
barrancos en el territorio huichol, asociado con Tatewari (Nuestro Abuelo
el Fuego) quien representa, junto a Tamatsi Kauyumari, al primer curande-
ro. Los huicholes creen que es aqui donde se retnen todas las fuerzas del
universo generadas en los rumbos mencionados.

Para este pueblo, la participacién en los trabajos y peregrinaciones im-
plica comprometerse con un dios coligado a la jicara que cada peregrino
lleva y que garantiza el bienestar personal y de los suyos, y que ademas es
un antepasado por linea directa [Gutiérrez, 2002b; Manzanares, 2009]. Si, a
pesar de cumplir con sus obligaciones rituales, los sintomas relacionados
con la pérdida del alma persisten, las causas se le atribuyen a un familiar
muerto que no haya cumplido con el costumbre, dejando a la descendencia
endeudada con alguna deidad. Alejandra Manzanares [2009] ha propues-
to que la retroalimentacion de el costumbre como sistema ceremonial debe
buscarse precisamente en el endeudamiento heredable via el parentesco, lo
que, como dijimos arriba, obliga al endeudado a participar en el costumbre
durante gran parte de su vida, so riesgo de enfermedad y muerte.

Pero ;qué sucede si, a pesar de cumplir tal como debe ser, alguien en-
ferma? No se excluye la posibilidad de que un hechicero (ti"utekom) haya
metido una flecha maligna (iteoki) en el cuerpo de quien padece el mal.
El curandero es quien determina, segtin los sintomas aparecidos en sus
suefios,’ cudl de las causas esta produciendo el sufrimiento. En ambos ca-
sos el remedio es el mismo: a) ofrecer durante un ciclo ceremonial (cin-
co anos) un animal para sacrificio —lo que se conoce como fiesta del toro

? Existe una equivalencia que no trabajaremos en este espacio, entre suefios y espacio
ritual y mitico. Tanto el espacio onirico como el ceremonial se consideran como pares.
Asi, el suefio como el espacio ritual son los lugares de interaccion con las deidades.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

200 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

(mawarixa)—, para saldar la deuda contraida con la deidad que produce
el mal; b) dejar ofrendas en el lugar de donde proviene la enfermedad; ¢)
abstenerse de tener relaciones sexuales y de comer sal, y ayunar, y d) si el
paciente no se cura, dejar ofrendas en los cinco rumbos del universo.

Al conjunto de estas prescripciones se le conoce con el término na’awari
[Gutiérrez, 2000:116; 1995:10], que significa “cuando uno renuncia”, lo que
conduce al bienestar de la persona en sentido amplio, o estado tukari [Se-
verine Durin y George Otis en comunicacién personal, 2003]. Este tltimo
término tiene una amplia gama de significados, dependiendo del contexto
en que se mencione, pero en sentido estricto significa “luz o dia”. En el
contexto de la salud, tukari indica que la persona tiene luz, es iluminada, lo
que equivale a “tener salud”. Carecer de fukari remite a la noche y a la oscu-
ridad, al estado t+kari, de ahi que a la bruja que roba vidas se la denomine
T+kari Nawakame. En concordancia con esto, lo que se hace en los tratamien-
tos curativos es el viaje del tunuwi’iyari a la parte oscura, donde buscara el
alma extraviada para ser guiada nuevamente hacia la luz.

(Qué significa “tener luz” para un huichol? ;En qué sentido remite a
la salud? A diferencia de nuestra percepcion fisiolégica de la enfermedad, la
luz o salud es un estado de cosas que deben permanecer. Esta condicion
permea al conjunto de los individuos desde lo particular, a un sujeto, y se
va extendiendo a la familia nuclear y, en tltima instancia, a la comunidad.
En el sujeto remite a su estado animico: estar enfermo es estar triste o loco,
lo cual conduce a tener malos pensamientos, sofiar con la “bruja blanca”
(Nawakame), estado que condiciona lo fisico, pues se es mas susceptible de
romperse un pie, desbarrancarse, caerse del caballo; en fin, morir. En tér-
minos de la familia nuclear, la enfermedad se hace presente en la muerte
del ganado o de un miembro, en que la milpa no crezca, se seque o crezca
irregularmente. La comunidad se considera también enferma, sobre todo
cuando no llueve o cuando los conflictos internos se agudizan. De ahi que
en los rituales los mara’akate concluyan siempre con un discurso sobre la
importancia de cumplir con el costumbre.

El encadenamiento de la enfermedad en segmentos responde también
a la percepcién que los huicholes tienen de su propia relacién con el peyote;
él es parte de la comunidad, un antepasado con caracteristicas peculiares
entre las que destacan “el saber”. El peyote es sabio, como sabios son los
ancianos, llamados también “Hermanos Mayores”. Vale la pena decir que
entre los huicholes no debe hablarse del peyote en singular, sino en plural,
porque, en realidad, no es el peyote, es la familia de peyotes. En efecto,
antes de la recolecta del cacto, los jicareros deben encontrar una familia
hikuli a la cual consideran como tal: a unos les llaman abuelo, a otros tios y



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 201

a otros mds, hermanos. Al encontrar a la familia, el cantador llora por el en-
cuentro y le lleva presentes provenientes de la sierra: maiz, chocolate, carne
de animales sacrificados, fruta, etc. A cambio, la familia del peyote entrega
su propia esencia, sus hijos, que son la propia luz y el aliento. Vemos asi
que en el registro salud-enfermedad-renuncia, el peyote forma parte de
este circuito al atarse a los humanos, mediante la renuncia de uno de sus
miembros a favor de la continuidad de la vida. La renuncia del yo ante la
comunidad conlleva la sanacién: principio de renovacién y sacrificio.

Ahora bien, en este proceso de sanacion existen particularidades que
deben sefialarse. Pasemos a ello.

El tunuwi’iyari, el que canta con el corazén

El término tunuwi’iyari hace referencia al centro (funu), o lugar del can-
tador, y el fuego; al habla del cantador (wi) y al corazén (iyari). Mediante
la abstinencia, el ayuno, la desvelada, el canto prolongado y el consumo
de peyote (régimen impuesto también a los enfermos), el tunuwi’iyari crea
un ambiente hierofanico que posibilita las relaciones con el mundo de las
deidades. De esta manera, el cantador adquiere el don de la visién. Asi,
la comunién entre las deidades, el tunuwi’iyari y los participantes en el ri-
tual posibilita tener nierika'® [Negrin, 1986:26]. El nierika es también un es-
tado del sujeto en el ritual, perfectible mediante la préctica constante del
na’awari, cuya traduccién podria acercarse a la idea de “sacrificio”. Entre
los huicholes existen muchos curanderos menores, casi todos los hombres
que han participado en algtn ciclo ceremonial. Empero, ser un auténtico
tunuwi’iyari requiere disciplinarse toda la vida mediante el na’awari y diri-
gir los ciclos ceremoniales.

Los cantadores conocen a profundidad todas las coreografias rituales,
la organizacién y jerarquia de los grupos de jicareros, las leyendas y na-
rraciones mitoldgicas, los cantos, los rezos, que son y forman parte de la
memoria genealdgica. Son, como el peyote, los que saben, y este saber les
otorga el poder de subjetivar las causas de la enfermedad. En términos es-
trictos, son los hombres mds sabios (sin exagerar, cercanos al concepto de
deidad, familiar muy cercano al peyote), quienes poseen el corazén y la
palabra del pueblo huichol.

10 Niere es el singular de nierika. Cada jicarero que se inicia en las peregrinaciones y en
el costumbre, tiene que cargar un espejo redondo colgado al cuello al cual también de-
nominan nierika. Mediante él. pueden mirar el rostro de los antepasados, comunicarse
con ellos, estar con ellos.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

202 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

La iniciacién de un tunuwi’iyari, denominada tani’iyari, comienza desde
que un funuwi’iyari consagrado —puede ser su abuelo o tio materno— re-
conoce en €l cualidades para dicha faena. Desde entonces, estd compro-
metido a ir al desierto por lo menos cinco veces, aunque, en opinién de
algunos huicholes, ellos van toda la vida. Tani’iyari significa “obtener co-
razén” y tener corazén es pertenecer con integridad a la religion (ye'iyari),
es decir, hacer el costumbre. De esta manera, para los tunuwi’iyari, dirigir el
costumbre equivale a tener luz (tukari), tener el don de la vision (nierika) y
el corazén (iyari); para obtenerlo, es posible s6lo mediante el régimen del
autosacrificio. Observamos asi que la luz, o la salud, no es algo permanente
sino renovable por medio de el costumbre, y éste es la renuncia de un bien
propio —la familia, la milpa, el cuidado de los animales, del rancho— por
el comun: los rituales, lo cual renueva una y otra vez esa luz, siempre en
peligro de volverse oscuridad. Vemos que en el fondo de esta ecuacion se
encuentra una comunién que vuelve a todos “un solo corazén”, que no deja
que lo particular prive sobre lo colectivo."

Ahora bien, el régimen del sacrificio al que se someten los huicholes
puede buscarse tanto en la accién ritual como en la mitolégica. Al igual
que un enfermo se encuentra sin luz, se dice que en los tiempos miticos,
antes de que los humanos llegaran a ser tales, s6lo habia oscuridad, en-
fermedad, seres manchados con faltas graves. Tamatsi Kauyumari, el héroe
cultural por excelencia, indic6é a los antepasados como encontrar la luz
para no tener frio, no estar ciegos y enfermos. Siguiendo sus mandatos,
fue arrojado al fuego un nino enfermo, con granos y cojo. Sucesivamente,
el nifio bajo cinco escalones hasta encontrar a los seres de la oscuridad,
o robavidas (y+w-+kate o t+kakate), a quienes tuvo que vencer con ayuda
de Kauyumari. Luego, el nifio subidé cinco escalones y emergié del inte-
rior de la tierra por una cueva (Paritek+a o Paritsika) ubicada en Wirikuta,
en el Cerro Quemado (Reuunax+), convertido ya en Nuestro Padre el Sol
(Tawewiekame).'* El sacrificio del nifio en el fuego figura el paso necesario
para una permutacion de las carencias que caracterizan a la oscuridad, a

' Esto es particularmente cierto a proposito de una reunién que tuvieron las autorida-
des de las tres comunidades huicholas. Entre ellos existen desde siempre problemas
de linderos que han podido palear mediante la “unién de jicareros”, que tienen el
deber de “ser un solo corazén”.

12 Existen muchos mitos que aluden a la creacién solar; todos mencionan que en los
primeros tiempos el sol era un nifio enfermo o cojo; otras veces aparece con granos, y
otros més, ciego o tarado. No obstante, todos los mitos coinciden en que se le avienta
al fuego para que lo transforme en sol.



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 203

las bondades de la iluminacién solar, lo que posibilité el surgimiento del
universo. Este paradigma permite entender por qué el cantador, al identi-
ficarse con el fuego, tiene la posibilidad de transformar a los dolientes en
seres saludables: el fuego, en la concepcién huichola, opera como el gran
transformador de las cosas, de las conciencias e, incluso, en términos de
rituales de paso, de los estatus sociales.

La fuerza del tunuwi’iyari se materializa y condensa en un bastén car-
gado de poder, el muwieri, instrumento de palo-brasil adornado con plu-
mas de aguila (rayos solares, indica la mitologia), que el cantador utiliza
para extraer los maleficios del interior de los cuerpos. Al otorgarseles estos
bastones, los cantadores pueden “hacer” el nana’iyari, término que alude a
“encontrar con el corazén el camino” o “hacer camino”, “seguir el camino”.
Por otro lado, al camino trazado por el nifio del mito para llegar a ser sol, se
le denomina también asi; por ello, los cantadores, al hacer nana’iyari hacen
el camino, dirigen, llevan a los jicareros en peregrinacion y a los enfermos a
la salud; son dirigentes sabios que no dejan que nadie pierda el nana’iyari.

El escenario en donde toma forma el universo

Una vez revelada por el tunuwi’iyari la oscuridad del paciente, tienen que
programar cinco rituales de curacién que denominan mawarixa y que lle-
van a cabo en el adoratorio familiar del paciente, o bien, dependiendo de la
enfermedad que lo aqueje, en algtin lugar determinado por el tunuwi’iyari,
sobre todo si el cantador sospecha que, mas que un incumplimiento de e/
costumbre, se trata de una brujeria. No obstante, tanto el tunuwi’iyari como el
doliente prefieren que los rituales de curacién coincidan con otra celebracion
del ciclo ceremonial (neixa), llevada a cabo en alguno de los templos tukipa.'
De esta manera, los suntuosos gastos que generan los rituales de curacion
son compartidos por el conjunto de jicareros que hacen el costumbre. Ademas,
el tukipa es el recinto de las diferentes deidades que pueblan el panteén hui-
chol, réplica del escenario donde se efectué la epopeya de la creacion.

En términos simboélicos, el tukipa es una microrrepresentacién del uni-
verso [Schaefer, 1996:338; Neurath, 1996:288; Gutiérrez, 2002b:79-84] divi-
dido basicamente en tres partes: a) en el lado occidental, un patio circular
(kie=casa) donde se cimenta un edificio denominado tuki y que en el fondo
tiene un altar (niwetari) dedicado a las diosas de la lluvia; en algunas co-
munidades, el altar esta constituido por cinco escalones que terminan en

13 Estos rituales se llevan a cabo también en los adoratorios familiares xirikite. No obstan-
te, los pacientes prefieren hacer las curaciones en los tukipa.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

204 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

una superficie; b) un patio central (kufsaripa o takwa); c) en el lado oriental,
un conjunto de adoratorios denominados xirikite.'* Con respecto a los ado-
ratorios, el tuki es mas grande, circular y sumido, en muchos casos, poco
mas de medio metro en relacién con la superficie terrestre; en cambio, los
adoratorios son rectangulares, elevados de la tierra mediante cinco escalo-
nes. El edificio grande es asociado con lo de abajo, con el mar primordial y
lugar de origen [Schaefer, 1996; Gutiérrez, 1910a]; en cambio los adorato-
rios son un modelo reducido del Cerro Quemado (Reu unarx+), por donde
el nino del mito salié transformado en sol; el patio es el lugar de transicion,
Wirikuta.Dentro del tuki y tras el fuego, el tunuwi’iyari ocupa su lugar; en-
tre el fuego y €l coloca un petate con peyotes y su takwatsi, estuche donde
guarda su baston de poder (muwieri), conocido también con el nombre del
héroe cultural Kauyumari. El fuego, el peyote y Kauyumari son el conjunto
de seres con el que se relaciona el tunuwi’iyari en el escenario ritual para
curar al enfermo. En términos cosmogoénicos, son elementos que habitan
el centro, lugar destinado a representar las transformaciones profundas,
ocupado por entidades caracterizadas por su doble naturaleza: nocturnas
y diurnas. En este sentido, en ciertos mitos el Abuelo Fuego aparece con
dotes ambivalentes: es un ser horrible que debe ser derribado a flechazos
para que ilumine la oscuridad [Preuss, 1998a (1907):381-362] o un ser muy
“delicado” que puede incendiarlo todo si la gente no le cumple [Zingg,
1998 (1937):35]. De ahi que se diga que su territorio es la noche para alum-
brar a la oscuridad. Su doble naturaleza se manifiesta también en Tamatsi
Kauyumari, aliado del Padre Sol [Lumholtz, 1986 (1898, 1900, 1904):151-
152; Preuss, 1998b (1908)], quien representa al lucero matutino (Xurawe
Tamai), la estrella guia [Aedo, 2001:130]. En la mitologia, Kauyumari es el
primer cantador encargado de viajar al mundo primario para socorrer a
las almas perdidas [Preuss, 1998b (1908):282]. Tiene el poder de ascender y
descender los niveles del universo porque, a diferencia de los seres de aba-
jo, posee el nierika, la visiéon que lo dota de voz y canto [Negrin, 1977:116].
Para viajar entabla, mediante sus plumas (muwieri), que representan su
voz, un didlogo con el Abuelo Fuego, Tatewari [Negrin, 1977:116]. La com-
plementariedad de estos seres queda representada en el estuche de los bas-
tones (muwieri), que todo tunuwi’iyari utiliza. Asi, el cantador en la accién

!4 Estos edificios son diferentes a los adoratorios familiares, aunque se denominen igual.
En las comunidades huicholas del este, existen en los tukipa hasta 21 edificios xirikite,
mientras que en las comunidades occidentales son apenas dos. Lo importante es que,
en todas las comunidades, los xirikite ubicados frente al tuki, pertenecen al Padre Sol
[Gutiérrez 2010a:147].



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 205

ritual es todos estos seres, con la intencionalidad de transformar un estado
a otro: de la oscuridad a la luz.

Por otro lado, Kauyumari aparece también como un venado [Diguet,
1992 (1899):135] —figura asociada con el Padre Sol y el peyote—, asi como
con un lobo [Zingg, 1998 (1937):96] —ser de abajo—; otros opinan que es el
diablo y la muerte [Grimes y Hinton, 1990 (1969):93], o bien un héroe cultu-
ral y un estafador que “no conoce su nombre” [Palafox, 1978]. Segtn Furst
[1997:110-115], estas caracteristicas hacen que sea un trickster; no obstante,
y a pesar de esta naturaleza polivalente, Kauyumari es alguien que “sabe
su camino” [Aedo, 2001:126] y que le proporciona a los humanos su vida
mediante el peyote [Negrin, 1977:119].

El tunuwi’iyari condensa la naturaleza doble de estas figuras mitolégi-
cas, que en conjunto se reconocen con las propiedades mas elevadas mo-
ralmente, es decir, los que saben. Estas certezas sociales proporcionan a los
dolientes la fe en el tunuwi’iyari para operar mediante los rituales de cura-
cién, la transicion de un estado insalubre, de falta y de oscuridad (t+kari),
a otro regenerado, iluminado y reconstituido (tukari). Como dirigente de
los rituales traza, mediante su vision (nierika) y su voz (muwieri), que es la
del fuego, el camino (nana’iyari) de los pacientes, asi como en los tiempos
miticos Kauyumari le indicé al nifio tullido y enfermo su camino (nana’iyari)
para salir de la oscuridad y hacerse sol. Este camino en las curaciones es
indispensable. En la mitologia son escalones que llevan al nifio de la oscu-
ridad primaria a la luz de Wirikuta [Anguiano y Furst, 1978:32]. Por estos
mismos escalones, Paritsika (el venadito que camina al amanecer), por or-
den de su Padre Sol descendi6 a la tierra para ofrecer su sangre (xuriya) a
los primeros seres, quienes asi encuentran, en sus huellas, el peyote que les
dara vida humana.

Nos parece que la transiciéon de un estado a otro —digase sol, venados,
antepasados o enfermos— se produce por la simbolizacién en los ritua-
les de un camino materializado en los escalones de los adoratorios xirikite,
que suben, y los del tuki, que bajan. Para operar la transicion, se establece
dentro del tukipa una clara oposicién entre abajo-occidente-tuki, con arriba-
oriente-xirikite. Asi, los rituales que se llevan a cabo en los centros ceremo-
niales reviven, mediante un estado de conciencia alterada por el efecto del
peyote, la experiencia que significa la edificacién del universo mediante la
reconstruccion ritual, coreografica y mitica del camino que guia su gesta.

En este sentido en el universo, con sus seres incluso factibles de con-
traer enfermedades y desaparecer, resulta l6gico que no hacer el costumbre
y estar enfermo, pertenezcan al mismo registro simbélico. Ahora bien, para
un doliente, transitar a la luz significa que el cantador ha logrado encontrar

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

206 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

su alma para devolvérsela. Lo mismo se hace en el espacio del tukipa en los
rituales curativos.

LLAS CURACIONES: RENOVACION DEL UNIVERSO, RENOVACION DE LOS HUMANOS

Dentro del templo (fuki), cada jicarero ocupa un lugar determinado." Vale
la pena destacar entre ellos a los cuidadores del fuego (Tatewari Muwieri
Mama), quienes disponen de manera especial los lefios que daran vida al
Abuelo Fuego (Tatewari). Colocan un tronco horizontal (en el eje norte-sur):
es la almohada; sobre ésta colocan cinco lefios en el eje poniente-oriente, al
que en un momento especifico del ritual llega el Abuelo Fuego a recostarse.
Cuando hay rituales de curacién, los enfermos se colocan al lado sur del tuki
o del cantador y amarran al toro que serd inmolado frente a los adoratorios
(xirikite). Los demas jicareros se colocan alrededor del cantador, recargados
en las paredes laterales del tuki. En el ritual de hikuli neixa (la danza del
peyote) y antes de comenzar las danzas, una mujer (xaki) se encarga de
moler el peyote para hacer una espumosa bebida denominada mawari’eiya,
ingerida por los presentes a lo largo de la noche. Aunque el peyote no es
considerado medicinal ni exclusivo para atender enfermos, llama la aten-
cién la similitud lingtiistica entre los términos mawarixa y mawari’eiya. El
primer término significa “hacer ofrendas”; el segundo, “dar ofrendas”. En
este sentido, consideramos que el peyote, mas que curar como medicina,
dispara, como en el mito, una transicién de un estado fragmentado (t+kari)
por la transgresion (robo del alma o falta de ética), a un estado reconstruido
(tukari, recuperacién del alma, encontrar el camino). Asi, el tunuwi’iyari,
mediante el peyote y el fuego, transmite la ofrenda a la deidad ofendida
que, en ultima instancia, es la estricta abstinencia de los que han faltado a el
costumbre, los que han salido del ye'iyari; es decir, mediante este sacrificio y
gracias a la luz del peyote se encuentra la salud. En este sentido, el peyote
es un principio que mantiene el equilibrio, sea del universo o corpéreo.
Como se dijo ya, el incumplimiento de el costumbre desemboca en la
“pérdida del alma” y sélo el tunuwi’iyari puede remediarlo a través de los
rituales de curacién (mawarixa), llevados a cabo en algunos de los rituales
neixa. La curacion comienza cuando el paciente dona un toro para sacrifi-
carlo en la celebracion neixa en la que participe. Aunque los pacientes no
pertenecen necesariamente a la fila de jicareros, al participar en sus rituales

15 Por el espacio disponible en este articulo, no es posible sefialar la distribucién de cada
peregrino dentro del fuki, ya que son alrededor de 36 los cargos. Para conocer més
sobre el tema, remitimos a la obra de Gutiérrez [2010a].



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 207

tienen que prestar atencion a todo lo que hacen: danzar junto a ellos, rezar
cuando ellos lo hacen e incluso se comprometen con los suntuosos gastos
que significa el costumbre.

Todas estas celebraciones se inician al atardecer con el encendido del
fuego central en el tuki. El cantador y dos ayudantes ocupan su lugar
tras el fuego, luego el tunuwi’iyari canta para llamar a los antepasados
(kaka+yarixi). Una vez que ellos llegan, toman su lugar al lado del cantador
y el fuego. Cantaran juntos y la voz del cantador sera el vehiculo mediante
el que se exprese la voz del Abuelo Fuego para narrar diferentes pasajes
mitolégicos. Es un momento tinico del ritual, pues el cantador expresa que
ahora pueden saber lo sucedido con el alma del enfermo y diagnosticar si
ha sido raptada, hechizada o existe alguna falta ética.

En el momento en que se intensifican los cantos, los jicareros se retinen
en el interior del tuki e inician sus danzas neixa. En sentido levégiro pasan
del interior del tuki al patio y de ahi se dirigen hacia los adoratorios orien-
tales para, finalmente, regresar al interior del tuki y reunirse en el centro.

Varios huicholes han dicho que danzar es seguir el camino del sol,
quien camina en las postrimerias del dia. Danzar asi es “ayudarlo a subir
para que no sea comido o se caiga”. Por ello, durante toda la noche repiten
cinco veces las danzas hasta que aparecen los primeros rayos solares, mo-
mento en que el cantador saluda con su bastén al sol levante. Se dice que
el amanecer es el triunfo del Padre Sol sobre las fuerzas nocturnas, victoria
que en la mitologia convierte a los primeros antepasados, los kaka+yarixi, que
vivian en la oscuridad, en seres que pueden tener luz materializdndose en
humanos.

A la media noche —y una vez que el cantador, los jicareros y los pa-
cientes han entrado en un estado de conciencia alterado por el efecto del
peyote, las danzas, las desveladas y los ayunos prolongados— comienzan
las practicas curativas. Al lado del fuego, el cantador recuesta en un petate
al paciente y le pasa por el cuerpo su bastén (muwieri); luego toca el higado,
el corazon, las mufiecas, y finalmente le succiona con la boca la parte que
considera afectada; escupe en su mano el mal extraido de las entrafias del
paciente, materializandose en pedazos de maiz podrido, vidrios, piedras,
tornillos, etcétera. Con el amanecer, el paciente debe estar curado. No obs-
tante, para que el mawarixa sea eficaz y quede liberada el alma del paciente,
debe repetirse el tratamiento por lo menos cinco veces.

Puede suceder que, a pesar de los rituales de curacién, la enfermedad
no se cure. Si es asi, entonces el cantador considera que su alma ha sido
atrapada por un hechicero (ti’utekom). Para romper este encantamiento, se
requiere buscar las flechas del mal colocadas por el brujo en los cuatro rum-

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

208 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

bos del universo. Asi, el tunuwi’iyari y el enfermo se dirigen al occidente
del territorio huichol, al cerro Reu’utarx+, considerado el lugar en donde
termina la luz e inicia la oscuridad. Una vez ahi, el tunuwi’iyari traza un
circulo en el que quedan incluidos paciente y cantador. En seguida rezan
mirando al poniente y luego al oriente. El tunuwi’iyari pide (+xatsika’iyari) a
los antepasados (kaka+yarixi) que lo socorran en la busqueda de las flechas
para liberar el alma del paciente. Posteriormente, se colocan en el poniente
y el cantador limpia al doliente mediante succiones, lo cual repetiré en el
oriente. De ahi se dirigen al desierto de Wirikuta, donde hacen lo mismo, y
luego a los otros rumbos. Al terminar estas macrocuraciones deben dirigir-
se a Tea’akata (lugar del fuego, centro) para quemar lo que el cantador ha en-
contrado, que incluye: las flechas iteoki; un insecto denominado marikukui,
que lleva el maleficio al interior del organismo; un caracol k+r+pu, que es
un “sexo femenino”, y el extracto de un agave asociado con una planta
denominada kieri. Los tres elementos en conjunto conforman la esencia de
la mujer de los suefios, la T+kari Nawakame; encontrarlos significa haber
extraido del cuerpo las flechas que no permitian que el paciente tuviera luz.
Una vez hecho esto, el doliente se encontrard en el estado tukari, es decir,
con luz. Los rituales de curacién no se hacen en un solo momento, sino que
pueden durar de cinco a diez afios, dependiendo de la voluntad y disponi-
bilidad del cantador y el paciente.

En conclusién, para el pensamiento huichol, el viaje (nana’iyari) —una
serie de peregrinaciones o ritos en el espacio de sus centros ceremoniales—
alude, en términos generales, a un renacimiento ritualizado que conlleva
salir del estado t+kari y acceder al tukari, que es lo mismo que salir de la
muerte para encontrar la vida. Este renacimiento curativo no es privativo
ni de los ritos de peyote ni de la cultura huichola. Se trata de un principio
estructurante que subyace en diversas culturas y a muchos rituales, posi-
blemente a todos aquellos que, al hacer hincapié sobre el simbolismo bi-
fronte muerte/vida, postulan la transformacién de los participantes hacia
un nuevo estatus social, o incluso la transformaciéon de la misma sociedad.

Vemos también que curarse es seguir el buen camino; es decir, significa
la renuncia que se establece ante el yo y el otro y permite el estado de la
cultura, tal como se la conoce, quedando el participante proyectado en el
modelo de familia que incluye a los seres que saben, los antepasados, que
son los mismos huicholes deificados, los familiares que iniciaron el gran
viaje que llevé a los huicholes a estar donde estan.

Por ello, el acto curativo, al igual que otros elementos rituales, no lo
encontramos en la accion ritual de la misma forma entre los tarahumaras,
pero si esta presente en el concepto del que es portador: la vehiculizacién



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 209

de influencias divinas mediante el viaje, por lo que un trabajo comparativo
entre estos grupos resulta pertinente.

Tres diferencias

El conjunto de conductas y conceptos que giran en torno al uso del peyote
entre los tarahumaras y los huicholes muestra tres diferencias importantes:

1) Entre los huicholes, la relacién con el peyote es un asunto que involucra
a toda la comunidad y que, s6lo secundariamente, puede aprovecharse
para realizar curaciones individuales. En cambio, entre los tarahuma-
ras, el peyote se utiliza para curar las enfermedades del alma, preve-
nirlas y, en ciertos casos, favorecer el desarrollo de ciertas habilidades
personales; la mas importante es sin duda, la iniciacién chamanica.

2) Por otra parte, entre los tarahumaras, pese a ser considerado el mds
poderoso de los protectores, al peyote se le teme por su naturaleza ca-
prichosa, lo que es diametralmente opuesto al sentir de los huicholes.
Cuando se usa ritualmente en una curacion, las normas de comporta-
miento son aun mads estrictas, y esto marca nuevamente un contraste
importante con el trato que le reservan los huicholes.

3) En contraste con las cuantiosas ingestas colectivas que los huicholes
realizan en un clima de exaltacién en el espacio comunitario, los tara-
humaras llevan a cabo ceremonias mas intimas, en su espacio domés-
tico, en las que se puede participar sélo con invitacién. La cantidad de
cactaceas ingeridas en sus rituales es de uno a dos botones, entre diez y
quince personas.

|NTERCAMBIO, PREDACION, ENFERMEDAD EN LA COSMOVISION TARAHUMARA

En las paginas de EI México desconocido, Lumholtz [1981:354] afirma que fue
Tata Dios (Onoriiame, El-que-es-Padre, en los rituales plenamente identifi-
cado con el Padre Sol), la gran divinidad creadora, el que dejo en la tierra
a su hermano gemelo, el jikuri, como gran remedio. Remedio y peligro,
aliado y ser temido, son las dos caracteristicas asociadas a este ser-planta.
Hablar del peyote como potencial generador de enfermedades no con-
tradice su condicién de aliado. De hecho, ninguno de los seres que habitan
el cosmos raramuri se caracteriza por la unicidad de sus cualidades, mas
bien la afirmacién contraria debe ser considerada como operativa. Toda
alianza implica potenciales peligros y toda enemistad no excluye la posibi-
lidad de establecer cierto tipo de alianzas. Incluso con el diablo, duefio de
las riquezas y poderes inframundanos; asi es posible llegar a ciertos pactos

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

210 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

y obtener ciertos beneficios. Por tanto, es mas por comodidad como se es-
tablecen propiedades aparentemente estables para unos u otros seres; sin
embargo, estas oposiciones en el plano ético no se presentan como referen-
tes fijos. Lo que si existe son buenas o malas relaciones entre los seres hu-
manos y entre éstos y otros seres (el peyote entre ellos), y son precisamente
las malas relaciones las que conducen a la enfermedad. Abordemos con
detenimiento esta tltima cuestion.

Tal como se consigna en la exégesis nativa, todos los cuerpos humanos
se constituyen de componentes sélidos (carne y huesos), liquidos (sangre
y otras excreciones) y etéreos (alma/almas).’® Esta tiltima, el alma, o al-
mas, cuyo crecimiento y vicisitudes estan en el centro del discurso y de
la practica chamanica, es insuflada dentro del cuerpo por Onoriiame en el
momento de nacer y, de acuerdo con cierta exégesis nativa, circula(n) por
los caminos internos del cuerpo (vasos sanguineos) a través de la sangre.
Sin embargo, es durante el ciclo de vida y en los procesos de intercambio
socio-césmicos cuando la unidad cuerpo-alma humana va adquiriendo,
bajo el cuidado del chaméan (owiriiame) y entre las amenazas constantes de
la brujeria (preocupacién constitutiva del ethos tarahumara), su plenitud
como persona.

Al respecto, es importante aclarar que los humanos no son los tinicos
seres dotados de alma. En potencia, hay componentes animicos en todas
partes (animales, arboles, rocas, etc.), lo cual implica una tierra poblada
por una infinidad (igualmente potencial) de seres, cuya existencia y agen-
cialidad, en la mayor parte de los casos, no parece interferir en la vida de
los tarahumaras.”” En efecto, no todo lo que estd animado se constituye
en sujeto de una relaciéon (por lo general, onirica, que es cuando un alma
aparece en forma humana) y, menos atin, de una relacién ritualizada, como
es el caso del peyote. Sin embargo, entre estos seres hay algunos a los que
se atribuye un tipo de socialidad parecida a la de los seres humanos. Se
trata de un tema complejo que no abordaremos en el poco espacio del cual
disponemos. Sélo considérese, por el momento, que, a pesar de mostrarse

16 Con respecto a la cuestién del alma, la referencia clasica de la etnologia tarahumara es
ciertamente el texto cldsico de Merrill, 1992 [1988]. No obstante, en los tltimos afnos
el tema ha sido abordado de manera importante (en términos de cuerpo-persona, ri-
tuales mortuorios y chamanismo) por Martinez [2008, 2010 y 2011]; Fujigaki [2009]
y Bonfiglioli [2005, 2006a, 2006b, 2008a, 2008b]. Gran parte de los contenidos de este
apartado son el resultado de un intenso didlogo entre estos tres tiltimos autores.

17 Se trata de un campo de la ontologfa tarahumara dificil de estudiar porque sélo oca-
sionalmente aparece en los discursos de sus especialistas, mientras que es ignorado,
casi por completo (justamente por su caracter potencial), por el resto de la poblacién.



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 211

a los comunes mortales (indigenas y no-indigenas) como una planta, en
su forma animica —tinicamente percibida por los chamanes de cierta je-
rarquia— se presenta en forma de un ser dotado de vida comunitaria, con
sus propias autoridades, sembradios, fiestas, etc. Ahora bien, la principal
diferencia entre el peyote y el humano esta en el poder que se le atribuye
para enfrentar a cualquier enemigo, o para desarrollar determinadas habi-
lidades. Lo interesante es que, gracias a la intervencién chamaénica, parte
de este poder se transfiere y es incorporado por los humanos (con fines
protectores) a un pacto que consiste en intercambiar con este ser alimentos
y otro tipo de cuidados.

En términos més amplios, la capacidad de activar y mantener buenas
relaciones se sustenta en el conjunto de nociones y practicas que Onoriiame
transmiti6 a los tarahumaras al comienzo de los tiempos y que les sigue
transmitiendo en los tiempos actuales, a través de sus chamanes. Plantea-
do en términos de relaciones sociales, la principal clave de este saber es el
intercambio. Un tarahumara que tiene buenas relaciones es un tarahumara
que “piensa y camina bien”, expresion que, relacionada con la nocién nati-
va de persona, se traduce en que es conocedor y practicante de las modali-
dades del intercambio entre los miembros de la comunidad y entre ellos y
las deidades creadoras u otras mds; por ejemplo, el peyote. Aqui, es impor-
tante enfatizar que, para un tarahumara, el pensamiento no es una cuestién
de quimica cerebral; no es algo que se origina en la cabeza, sino algo que se
transmite de Onoriiame a los chamanes (durante sus desplazamientos oni-
ricos) y de estos tltimos (y los ancianos) al resto de la comunidad. De igual
manera, la idea de camino no debe entenderse como una metifora mas
sobre la ética de las relaciones sociales, algo comtin en muchas culturas,
incluyendo la del antropélogo. En su sentido literal, la nocién de camino es
una puesta en préctica de estas relaciones, mediante los desplazamientos
humanos en un territorio montafioso caracterizado por un patrén de asen-
tamiento en rancherias, territorio donde pensar y caminar son evidencia de
la socialidad misma; socialidad que pone énfasis en las reuniones festivas
y laborales. Los correlativos césmicos de este andar son el camino solar —
tema sobre el cual regresaremos mas de una vez a lo largo del texto—, el
camino danzado y el camino de las almas humanas después de la muerte,
aquel que conduce al riwigachi (al cielo, al piso de arriba, al lugar donde se
vuelve a nacer, a caminar y danzar).

Dentro de esta cosmovision, la nocién de intercambio es coextensiva
a la de circulacién de fuerzas y sustancias vitales contenidas: las primeras, a
manera de componentes animicos presentes en la sangre de los animales
sacrificados —mencionados en el mito como sustitutos de los humanos—;

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

212 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

las segundas, a manera de alimentos; unas y otras ofrendadas y elevadas
al cielo por los humanos a través de los caminos recorridos en el ritual.'®

Lo anterior se relaciona de manera directa con el tema que aqui nos
ocupa por las siguientes razones: las personas que participan de las redes
de intercambio no deben temer a la enfermedad, puesto que sus vinculos
con las deidades y con el resto de la sociedad se reflejan en el equilibrio de
sus componentes animico-corporales; aun asi, nadie est4 realmente librado
de los peligros de las interferencias del diablo —patrén de los chamanes
mal intencionados (sukuriiame), ssmbradores de pereza, envidia y discordia
humana—, menos atin aquellos que no participan de alguna forma en este
tipo de reciprocidad socio-cosmica; de acuerdo con la ética tarahumara del
intercambio, son justamente estos tltimos los mas préximos a la enferme-
dad (como afectados o como causantes) y a la oscuridad inframundana.

En efecto, los seres que producen enfermedad operan sobre todo de
noche, cuando el cielo “esta volteado” y los seres del mundo cténico do-
minan, idealmente, la superficie terrestre. La razén es evidente: la noche
es el momento en que la gente suefa y las almas vagan afuera del cuer-
po, exponiéndose a los peligros del mundo extrarradio. De acuerdo con
esto, la enfermedad sobreviene cuando una de las tres o cuatro almas
que habitan el cuerpo (junto con las componentes animicas que fluyen a
través de la sangre) se queda afuera del mismo por un tiempo prolonga-
do, raptada y aprisionada por seres que obran en perjuicio de la gente,
sea a manera de castigo o por la naturaleza tendencialmente maligna del
raptor. En los casos maés graves, la pérdida permanente del alma conduce
a la muerte.

Entre los responsables de esta sustraccion de almas se encuentran dife-
rentes seres, todos ellos capaces de relacionarse con el diablo. Es justamente
en esta esfera de relaciones donde el peyote actiia como aliado-protector.
No obstante, la alianza con el peyote debe refrendarse mediante ciertos cui-
dados. Con regularidad, hay que brindarle comida, sahumarlo y mantener-
lo alejado de fuentes de calor o de comportamientos que lo irritan. Incurrir
en faltas tiene el efecto (altamente peligroso) de que el peyote capture el
alma del ofensor y se la lleve a su morada en el desierto chihuahuense. No
importa que el transgresor sea un nifio, un adulto o un pariente muerto
(lo cual implica, como en el caso huichol, heredar la falta y la deuda que de
ella deriva). Tampoco importa que la ofensa sea intencional o involuntaria.

18 Nos referimos, una vez mas, al recorrido del camino solar, cuya dindmica ha sido des-
crita con detenimiento por Bonfiglioli [2008a].



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 213

El efecto es el mismo: la pérdida gradual y repentina de fuerzas animicas
con consecuencias fisico-emocionales.

Una parte fundamental del trabajo chamaénico consiste justamente en
descubrir (subjetivizar), a través de los suefios, quién es, entre los seres-
peyotes, el responsable del rapto del alma y negociar con él la restitucion
de ésta.”” En el caso que nos ocupa, la recuperacion de la entidad es parte
fundamental de este trabajo.

Traducido en términos de cédigo alimenticio, conviene aclarar que un
cuerpo enfermo es un cuerpo cuyas entidades animicas se han transforma-
do potencialmente en alimento de otros seres. Aunque no hay pleno con-
senso al respecto, se dice que el peyote también puede comerse a las almas
apresadas, a menos que no se le pague el alimento debido. Se trata de una
légica que opera de manera inversa a la légica sacrificial, la cual, como
sabemos [Bonfiglioli, 2008a], no sélo renueva, a través del ritual dancistico
llamado Yiimari, una relacién de mutua dependencia entre los Padres dado-
res de la vida —Onoriiame y Eyertiame— y los Hijos endeudados, también a
través de la “raspa” del peyote (jikuri sepawdame) se renueva la relacién de
alianza con este tipo de ser.

La diferencia entre una légica y otra adquiere asi una connotacién so-
cio-césmica: al operar de acuerdo con las leyes de intercambio, la 16gica sa-
crificial renueva alianzas, mientras que la ldgica predatoria es el producto
de malas relaciones. No obstante, la sustraccion de los componentes vitales
puede subsanarse mediante el pago compensatorio de alimentos (canéni-
camente, el sacrificio de ganado vacuno).

El sipdame, intermediario y guia

El owiriiame, palabra tarahumara que lineas arriba hemos traducido con el
controvertido término de chaman, es un especialista a quien la comunidad
le reconoce, en primera instancia, la capacidad de “saber sofiar”, es decir,
de saber controlar e interpretar su accion en los suefios, dimensién ontol6-
gica en la que esa parte constitutiva del ser llamada arewaka (alma), libre de
su armazoén corporal y de las constricciones perceptivas ordinarias, estd en
condicién de experimentar otro tipo de mirada y de relaciones con los seres
que habitan el mundo (el cosmos). Es en esta dimensién donde plantas,
animales, cristales, etcétera, muestran una interioridad animica semejante

19 En otros casos, como el de los gusanos-cristales denominados suki, no se trata de rapto
sino de intrusién de agentes animicos en el cuerpo de uno; pero aqui no tocaremos
este tema.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

214 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

a la de los humanos, y es aqui donde la humanidad es potencialmente per-
cibida como una propiedad compartida con otros seres, y donde las dimen-
siones espacio-temporales se comprometen a una suerte de condensacion-
dilatacion equiparable a la de los relatos miticos. Mas la gente comun, a
diferencia de los owiriiame-chamanes, no tiene la capacidad de interpretar
esta “otra realidad”, ni de controlarla, por lo que necesita de la ayuda de los
chamanes. No obstante, el tipo de habilidades desarrolladas por estos espe-
cialistas es variado y diferenciado: algunos sélo aprenden a sacar gusanos;
otros, a tratar con bakdnoa, y otros mas, con el peyote.

Dentro de la jerarquia chamanica, los que ocupan el grado mas alto son
denominados sipdame, tinicos entre los owiriiame, dotados del conocimien-
to y poderes necesarios para negociar con los peyotes y conducir el rito a
través del cual llevar a buen término la relacion entre esta peculiar clase de
seres y aquellos humanos que, por diferentes razones, se han involucrado
en ella.

Con respecto a la forma en que los poderes les son conferidos por
Onoriiame, interesa recalcar la importancia del desplazamiento animico
—el camino chamédnico— por los diferentes niveles del cosmos: el riwigachi
(mundo celeste) o el rerégachi (mundo de abajo). A uno de estos dos nive-
les® el alma del chamén debe aprender a llegar, en su proceso iniciatico,
para desempefar su labor de caminante animico, de negociador y recupe-
rador de las almas perdidas o capturadas por otros seres. Mas que un acto
notorio, el caminar onirico del chamén es entonces un aprendizaje que, en
el caso de los sipdame, debe completarse con un desplazamiento corporal a
la morada del peyote, esto es, viajando tres veces a una localidad del desier-
to llamada Santapolio. Los motivos de los tres viajes son: conocer el camino
al desierto; completar las ensefianzas recibidas de Onoriiame con aquellas
que le transmitird el peyote, y recolectar una cantidad suficiente de plantas
para llevar a la sierra y realizar los rituales de curacion que sean necesarios.
En estos viajes, el futuro sipdame funge como acompanante de un sipdame
reconocido. Después de la recolecta, realizan una breve ceremonia, pareci-
da, en algunos aspectos, a las que se llevan a cabo en la sierra. Y, una vez de
regreso en la sierra, los sipdame organizaran una raspa, con el fin de ofrecer
a la planta alimentos con los que sancionard el comienzo de una alianza. A
partir de este momento, cada sipdame comenzard a caminar de rancho en
rancho para cuidar de las personas que necesitan de su ayuda, de las cuales

2 Gj bien predominan las versiones de que es arriba, en el riwigachi, donde ellos obtienen
estos poderes de Onoriiame, también hay chamanes que afirman lo contrario, diciendo
que es abajo, con Eyeriiame, donde hay que caminar para aprender.



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 215

recibird generosas cantidades de alimentos y pagos en dinero, a cambio de
sus servicios.

Cuando una persona sospecha que el peyote es responsable de sus ma-
lestares fisico-animicos, visita a un sipdame de confianza. Su labor se enfoca-
ra, en esta primera etapa, a tratar con el peyote, mediante via onirica, para
obtener la liberacion del alma del enfermo. Después de algunos meses, co-
menzard la serie de ritos curativos, conocidos como “raspa”. Dado que las
razones siempre tienen origen en una transgresion o un incumplimiento,
cometido en primera persona por el afectado, o bien heredado de algtn pa-
riente cercano, el enfermo debera reparar la deuda para recuperar el equili-
brio psico-fisico y renovar la alianza con este ser poderos.

Las raspas se realizan espaciadas en el tiempo —una al afio, por lo ge-
neral—, y la curacién definitiva se obtiene después de tres participaciones
—cuatro si se trata de una mujer— como invitado, en raspas organizadas y
costeadas por otro enfermo. Para completar el ciclo, el enfermo debe parti-
cipar en una raspa mas —la cuarta, en el caso de los hombres, y la quinta,
para las mujeres— esta vez en calidad de organizador. En esta tultima se le
ofrece al peyote el alimento compensatorio antes mencionado, un animal
vacuno o varias chivas, generalmente.

La raspa: reparacion, viaje y renacimiento

La época del afio en que se realiza la raspa va de noviembre hasta la Semana
Santa, lo que para un tarahumara es el “tiempo de frio”, cuya terminacién
es marcada en el calendario con una fecha muy precisa: el tltimo viernes
de cuaresma o Viernes de Dolores, que, idealmente, abre paso primero al
“tiempo de calor” y luego, a las lluvias. Lo interesante de estos periodos
climaticos para el tema que nos ocupa, es que corresponden al tiempo de
floracién del peyote (mayo y septiembre), segtn se dice, época en que estos
seres, hembras y machos, paren a sus “crias” y cuidan a sus sembradios,
asuntos que les impide atender a las cuestiones de los seres humanos.
Toda raspa se lleva a cabo en las primeras horas de la noche, hasta el ama-
necer. La razén es que los desplazamientos animicos s6lo pueden realizarse
de noche porque, libres de su armazén corporal, las almas caminan ligeras,
cubriendo facilmente largas distancias que separan la sierra del desierto. Mas
la ligereza termina con los primeros rayos del dia, porque es preciso que las
almas regresen a habitar dentro de sus cuerpos. De acuerdo con las palabras
ceremoniales es, en efecto, con la llegada del sol cuando los enfermos “des-
piertan” y retoman el camino, contentos por haber cumplido con su deuda.
A pesar de que, para ese entonces, el rito ha terminado, no debemos olvidar

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



Glicuilco numero 53, enero-abril, 2012

216 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

Leyenda

sipdame

conjunto raspadores - hoyos con jikuri
sector hombres sentados

sector mujeres sentadas

olla tesgiiino

fuego

cruz

conjunto sonord y carne

(ambos colgados en ramas de sostén)
9 espejo colgada de la cruz

10 olla con tesgiiino

11 olla con agua

12 metate virgen

13 moruca del sipdame

14 huaraches amarrados

15 bote con meke

CONONULE WN -

que, visto desde el espacio-tiempo del rito (es decir, desde un punto de vista
particular), el camino aludido no es concebido como un camino cualquiera,
sino, canénicamente, como el “camino solar”, que comienza justamente en el
sector oriental del patio, lugar donde los enfermos terminan su accion ritual.

La forma circular del patio donde se realiza la raspa es analoga a la
superficie terrestre —en palabras de algunos raramuri, redonda como un
tambor o una tortilla [Gonzélez, 1984; Merrill, 1992 (1988]—. En este es-
pacio, las ofrendas se disponen en el lado este, mientras que en el oeste se
sientan el sipdame y los enfermos: los hombres a su izquierda y las mujeres
a su derecha. Alineados sobre este eje este-oeste, se encuentran el jikuri si-
riame (“peyote gobernador”) y el fuego; el primero, en el centro de un hoyo
escarbado enfrente del sipdame, y el segundo, en el centro del patio, bajo el
cuidado especial de una persona encargada de mantenerlo encendido toda
la noche.

El hoyo donde se encuentra el jikuri siriame (como aliado del chaman)
es cubierto por una jicara que sirve como caja de resonancia de los raspado-
res, bastones frotados por el chaman a lo largo de las sesiones dancisticas
que los enfermos realizan durante la raspa. En otros escritos® sefialamos
que el conjunto de bastones —uno con muescas y otro liso—: jicara, hoyo y
peyote, debe considerarse una de las claves interpretativas de la labor del
sipdame durante el rito. Aunque de forma sintética, retomaremos algunos

2! Véase particularmente, Bonfiglioli [2011].



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 217

argumentos presentados en esos escritos porque, en articulacién con otros
elementos de la parafernalia y con la misma accion ritual, permiten apreciar
una analogia importante con el contexto mitico huichol. Con respecto al
contexto tarahumara, contamos, en primer lugar, con un dato de Lumholtz
[1981:358], que indica que uno de los dos bastones, llamado sipiraka, simbo-
liza “el camino de Tata Dios” debido a sus lineas sesgadas diagonalmente
en una parte del instrumento. A este dato se agregan otras consideraciones.
Para conectar los distintos planos del cosmos, este camino es concebido
a manera de escalera, objeto con el cual la sipiraka guarda una semejanza
fisica relevante.?? Pero, vistas en clave cdsmica, las montanas (o cadenas
montafiosas) también son concebidas como un tipo de camino-escalera que
conecta el abajo con el arriba y el oeste con el este (y viceversa). En tanto
representante de Tata Dios en la tierra, caminante y guia por excelencia, el
chamén es quien mads recorre estos caminos-escaleras, ya sea en los sue-
fos de iniciacién o de curacién, en los viajes al desierto y en los desplaza-
mientos que realiza en la sierra para atender a quienes requieren su ayuda.
Debido a estas y otras caracteristicas para el contexto raspa, proponemos
interpretar la sipiraka como una escalera-camino césmico que permite al
alma del sipdame desplazarse por los planos del universo.”

La cuestion de la escalera cOsmica estd asociada, en el contexto hui-
chol, a cuatro figuras miticas de gran importancia. En primer lugar, con
el nifio mitico que después de arrojarse al fuego sagrado asciende al cielo
por un camino escalonado para convertirse en Sol, y deja atras la oscuri-
dad, la enfermedad y el frio. En segundo lugar, con la deidad Bisabuelo
Cola de Venado, quien usa una escalera para realizar un viaje sobre el eje
oeste-este para ir al pais del peyote [Lumholtz, 1986:96]. En tercer lugar,
con los venados Paritsika y Kauyumari [Lumholtz, 1986:283-284], el prime-
ro de los cuales, consignado por el mito como Hijo del Sol, baja por los
cinco escalones que unen el cielo con la tierra, para entregar a los hombres
el peyote, que les indicaria el camino de la vida, asi como su propia carne,
a manera de autosacrificio y caza ritual. Algunos mitos huicholes agregan
que, para encontrar su camino, los antepasados son guiados por la emble-
matica figura de Tamatsi Kauyumari, venado de grandes astas, quien con
sus flechas y su baston de poder les indicé como encontrar el cactus vital,
en las huellas del Paritsika.

2 Nos referimos a aquellas escaleras hechas de tronco de pino labrado cuyos peldafios
parecen muescas.

2 La propuesta ha sido corroborada de diferentes maneras en las entrevistas ya men-
cionadas.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

218 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

Entre los tarahumaras no encontramos narraciones de este tipo; sin
embargo, hay datos que permiten apreciar analogias importantes entre los
venados miticos huicholes y el lider de la danza del peyote tarahumara.
Una de las herramientas utilizadas por este tltimo personaje a lo largo de
las danzas actuales es una faja de piel de la que cuelgan laminillas de metal
o casquillos de bala. Al respecto, es interesante notar que, en lugar de las
laminillas y de los casquillos actuales, lo que colgaba de ese cinturén, hace
mas de un siglo, eran pezufias de venado [Lumholtz, 1981:359]. La relacion
metonimica entre pezufias y huellas es evidente. Unas y otras se presentan
como una suerte de molde, no sélo del peyote entregado a los hombres por
el venado Hijo del Sol, sino también del peyote suministrado a los enfer-
mos por el lider de la danza tarahumara, quien, en tanto representante del
chaman y portador de las pezufas de venado, puede interpretarse como la
transformacioén tarahumara del Paritsika huichol.

La analogia entre estas figuras no se circunscribe inicamente a la fun-
cién de suministradores-dadores de peyote. En los sermones declamados
por el chaman tarahumara en los momentos iniciales de la raspa, se plantea
una igualdad de funciones entre su labor y la del Hijo de Dios (Jesusi), por
ser este ultimo el primer doctor y ancestro de los curanderos. De manera
equivalente, los huicholes también plantean una analogia entre Paritsika y
Cristo, por ser estas dos figuras los emisarios del Padre (Sol).

Cerremos este paréntesis anal6gico y retomemos de manera mas direc-
ta la etnografia de la raspa. Terminados estos sermones iniciales, sigue la
ingesta de unas cuantas cucharadas de peyote por parte de los participan-
tes. Cabe aclarar que éstos no experimentan, dentro del rito, una alteracion
de los sentidos.* Todo pasa a través del chaman. Es él quien tiene los pode-
res de ver y referir lo que sucede.

Mientras el sipdame comienza a raspar acompafnando la accion con un
canto sin palabras, los participantes comienzan a bailar en circulo, encabeza-
dos por el ayudante del chaman. Estamos en una fase en la que el fuego, en
el centro del patio ceremonial, también hace de protagonista. Tratado como
un ser sagrado que cuenta, tinicamente en este rito, con el cuidado de un
encargado que desempena esta funcion por designacién del mismo chaman,
parece estar ahi para coadyuvar, con su luz y calor, a la labor de este tltimo.
En efecto, concentrado en su acciéon sonora, el chaman mira hacia la morada
del peyote, dejando que su mirada atraviese la luz del fuego. Basandonos

2 De hecho, dadas las cantidades minimas ingeridas, serfa sorpresivo que sucediera lo
contrario.



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 219

en una nueva analogia con el contexto huichol, no dejamos de apreciar, a
pesar del silencio exegético al respecto, las potencialidades del fuego como
generador de luz y visién chamdnica: canto, mirada, fuego, luz y peyote,
todo parece alinearse sobre el mismo eje semantico.

Entre una sesién de danza y otra, se suceden las declamaciones de las
palabras ceremoniales, evidencias verbales del contenido de aquellas mira-
das, aquellos cantos, fisionomia de un escenario dilatado, dentro del cual el
agenciamiento chamanico parece perder su linealidad temporal. Conforme
avanza esta secuencia declamatoria, lo que se impone es la recursividad de
los contenidos, que hace eco a la circularidad de las coreografias realizadas,
efecto sapientemente incrementado por la velocidad de las declamaciones.
Lo que mas traducen las palabras, con retdrica recursiva, es la circularidad
del tiempo y de los desplazamientos espaciales. Aun asi, es posible vislum-
brar los tenues perfiles de una secuencia de acontecimientos.

En sus ultimos sermones el sipdame advierte que los efectos de la nego-
ciacion con el peyote estdn a punto de dar los resultados esperados.

Continiia la curacion final con los raspadores.

Después de frotar los bastones raspadores toda la noche sobre la jicara
que cubre el peyote, el sipdame los frota ahora sobre la béveda craneal de
los enfermos. Al terminar la curacion, viene la despedida del peyote, la
purificacién-fortificacion final de los componentes animicos de los partici-
pantes con intensas bocanadas de incienso y la ingesta de otras medicinas
liquidas. El viaje ha llegado a su conclusién. Unas tltimas palabras ponen
el acento sobre el nuevo estado animico que debe prevalecer entre quienes
han participado en la raspa, pese a la desvelada y al cansancio. Después de
recoger la ofrenda, el peyote vuelve contento a su morada, mientras que lo
ingerido por los enfermos queda dentro de sus cuerpos, protegiéndolos de
la brujeria. Ya es hora de que los participantes al rito “despierten” conten-
tos, sobre todo el enfermo, que al organizar su tltima raspa y al ofrendar
la carne sald6 su deuda, terminando asi el ciclo de curaciones. El hecho es
evidenciado mediante un emblematico jicarazo de agua gélida arrojada en
la cara de todos los participantes, entre risas y bromas de los demas.” De

% Al respecto, cabe sefalar que los huicholes también terminan sus ceremonias de peyo-
te lavandose la cara; no obstante, en este caso es para quitarse las insignias del cacto, la
pintura facial, y no para despertarse. Después de recibir el “jicarazo”, los tarahumaras
también se lavan, pero no es para quitarse insignias sino para descontagiarse y marcar
su reintegracion al grupo en una nueva condicion.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

220 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

esta manera termina el rito, y en los tres o cuatro dias que siguen, todos de-
beran observar tres normas de conducta: comer sin sal, abstenerse de tener
relaciones sexuales y mantenerse alejados de las fuentes de calor, normas
que, de ser transgredidas, podrian comprometer los efectos de la curacién.”

Amanecer por el camino del padre-sol

Para los huicholes, la enfermedad de las almas deriva de un descuido de
las normas éticas del grupo, las que les fueron ensefiadas por las deidades
creadoras al comienzo de los tiempos. No atenerse a ellas implica expo-
nerse a la brujeria y, consecuentemente, a la enfermedad, contexto donde
la relacién con el peyote es importante, ya que permite —por medio de
visiones— el acceso a la rectitud y el costumbre. Puede decirse que estos
principios generales valen también para los tarahumaras, y una persona
que se atiene a el costumbre esta, en principio, menos expuesta a este tipo de
enfermedades. Sin embargo, es importante evidenciar que en ningtin mo-
mento los huicholes piensan que pueden cometerse infracciones en contra
del peyote; en todo caso, la falta es indirecta asi como las enfermedades que
pueden derivar. Esto es justo lo contrario de lo que sucede con los tarahu-
maras, pueblo que esta en constante preocupacién por los efectos causados
directamente por la brujeria. Como ya comentamos, para protegerse de los
hechiceros buscan una alianza con el peyote, el mejor de los remedios y de
las medicinas preventivas. Pero el trato con este ser poderoso no esta exen-
to de peligros y, al desatenderse ciertas obligaciones, el apoyo puede rever-
tirse en contra del protegido y desembocar en un rapto del alma. Para bien
o para mal, la relacién con el cacto exige —contrariamente a los huicholes—
un trato directo, y es sélo en el fondo del escenario donde se vislumbran los
valores genéricos de del costumbre. Esta diferencia tiene repercusiones tanto
en el papel que desempefian los curanderos como en los ritos de curaciéon
que llevan a cabo.

El curandero huichol obtiene su poder moral y curativo del peyote y
del fuego, el primer taumaturgo. Del primero recibe el don de la visién
(nierika); es decir, la habilidad de ver mas alla de la realidad empirica de las
cosas, ver las causas de la enfermedad y saber como expulsarla; descubrir
a los responsables y actuar en su contra, y buscar el lugar del individuo
afectado dentro del orden primigenio. Los poderes que le otorga el fuego
son aquellos que le permiten vencer la oscuridad y el frio, peculiaridades
asociadas a la enfermedad y a la muerte. Estos poderes también los en-
contramos reunidos en el sipdame tarahumara, dotado ademas de una “es-
calera” con la cual se desplaza por los planos del universo y se mantiene



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 221

en contacto con Onoriiame, su guia y protector. Pese a estas semejanzas, la
manera en que los dos curanderos se dirigen al peyote es distinta. En los
cantos del tunuwi’iyari huichol, el fuego funge como interlocutor directo y
se dice, incluso, que uno y otro son la misma entidad. Los contenidos del
canto remiten a un escenario cosmogoénico del cual el peyote es uno de los
actores; sin embargo, al estar dentro de su cuerpo (y en cantidad relevante)
es quien permite que las demas deidades, y en particular el fuego, se ma-
nifiesten por medio del cantador. En los cantos del sipdame tarahumara y
en particular en sus palabras ceremoniales, es el peyote quien funge como
interlocutor, mientras que el fuego forma parte del escenario césmico en el
que acttian los participantes en el rito.

De todos los argumentos presentados a lo largo del texto, nos parece im-
portante subrayar, a manera de conclusion, que tanto la obtencion del poder
chaménico como su expresion en las curaciones son entendidos, en ambos
casos, y en consonancia con otras tradiciones amerindias (sobre todo de Nor-
teamérica), como la puesta en practica de dos nociones basicas: la de viaje-
camino y la de sacrificio. Los tres viajes que realizan los sipdame al desierto y
el conjunto de peregrinaciones que efecttian los tunuwi’iyari se fundamentan
en un principio de sustraccién-adiccién; alejamiento-regreso. Mediante la
abstinencia de ciertos alimentos, y en particular de la sal —en un fragmento
mitico tarahumara, mencionada como origen de la enfermedad—, asi como
de las relaciones sexuales, el chaman se aleja de las imperfecciones en el es-
pacio comunitario para hacer presente al mundo de las deidades compar-
tiendo asi sus poderes creativos. Contrariamente al caso tarahumara, en el
caso huichol este tipo de viajes no son privativos de los chamanes sino —por
lo menos idealmente— de toda la comunidad, la cual, al hacer el costumbre
participa en la renovacién del orden césmico y se solidariza con el sol en su
lucha permanente por salir de la oscuridad. La correlacién entre el viaje que
realizan los chamanes para obtener sus poderes y el viaje que tuvo que hacer
el nino-sol para madurar en un astro iluminado (devenir en luz) y cons-
truir el universo es, en este sentido, paradigmatica de la nocién de salud hui-
chol. Asimismo, el viaje que, guiados por el curandero, realizan los enfermos
a los cuatro rumbos del universo —comenzando por el oeste y siguiendo al
sut, al este, al norte— indica también una transicion de la oscuridad, asociada
a la enfermedad, hacia la luz, asociada a la curacion. Esta relacion entre el
contexto cosmoldgico y el contexto curativo muestra una continuidad entre
los principios que gobiernan el cosmos, y en particular la epopeya del astro
diurno, y aquellos que rigen la salud del cuerpo.

En la raspa tarahumara de peyote, la nocién de viaje presenta caracte-
risticas distintas. Lo que los huicholes realizan durante afios por los amplios

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

222 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

espacios geograficos mencionados, el sipdame y los enfermos tarahumaras
lo llevan a cabo en un circulo de pocos metros de didmetro y en una noche.
Los desplazamientos son de las almas mas que de los cuerpos, aunque és-
tos se mueven, claro estd, a través de la danza. Gracias a los palos raspado-
res, el curandero recorre el “camino de Tata-Dios” en ambas direcciones: el
cielo y la tierra, la tierra y el inframundo y viceversa. Al igual que Cristo es
un intermediario entre los poderes de Onoriiame y del peyote, es un tauma-
turgo y también viaja al desierto. Su analogia con el hijo de Dios-Onoriiame
no se expresa solamente mediante las palabras ceremoniales, sino también
con los tres crucifijos que lleva colgados al cuello para marcar su jerarquia.
Las referencias a la morada del cacto y a la comunicacién que establece
con él aluden a un desplazamiento animico del sipdarme a esos lugares, esta
vez sobre el eje este-oeste. Por otra parte, hemos visto que la funcién que
desempenia el lider de la danza tarahumara plantea analogias de este tlti-
mo con el Paritsika huichol, una suerte de Cristo indigena, por lo menos en
una de sus manifestaciones [Gutiérrez, 2010a:220]. Al igual que este venado
mitico, el lider de la danza indica a los deméas danzantes, los enfermos, un
camino. El recorrido dancistico comienza y termina en el este; no obstante,
cada paso por los demas puntos cardinales es marcado con un giro sobre
su propio eje. La preeminencia levogira de los giros y de las trayectorias
circulares parece remitir, como en el caso huichol y en la iconografia de
varios pueblos indigenas del noroeste de México y del suroeste de Estados
Unidos, a un movimiento ascendente, el primigenio, que recorre el sol para
nacer, y que también recorren los ancestros para subir a la superficie terres-
tre en semana santa. El analisis parece indicar que lo que propicia la vida, y
en particular el renacimiento, termina en el este, en direccién levégira y al
amanecer. En el centro el fuego, calor, luz, vida. La recuperacion del alma
implica que los enfermos se desplacen por el camino del sol y que renazcan
bajo la accién transformadora del fuego.

Esto es lo que hacen los huicholes con sus peregrinaciones. Sus viajes
terminan en Tea’akata, el centro, lugar donde se queman los objetos asocia-
dos a la enfermedad. En la mitologia huichola se indica que el universo se
hizo danzando alrededor del Abuelo Fuego. En las danzas que corren de
manera paralela a la curacién, las trayectorias circulares en sentido levo-
giro remiten, también en este caso, a un movimiento ascendente que, par-
tiendo del tuki —el templo ubicado en el occidente del espacio ceremonial,
asociado con el mundo de abajo, el mar y la matriz primordial—, suben
los escalones que los conducen hacia los xirikite —los adoratorios ubicados
al oriente del centro ceremonial, asociado con el mundo de arriba, con el
Cerro del Amanecer, en Wirikuta, lugar del peyote— para luego terminar



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 223

en el centro, punto donde se concentran las influencias de lo igneo. De tal
modo danzan al caer la noche hasta el amanecer, momento en que termina
la curacion.

Asi, la curacion se alcanza, en ambos casos, con la renovacién del orden
y del camino solar, que es también el orden de Tata-Dios o el Padre-Sol, el
orden coésmico, la sanacién, la luz. Esto es, en tiltima instancia, lo que pro-
picia la devolucion del alma por parte del peyote, en el caso tarahumara,
o bien, de la T+kari Nawakame en el huichol. En la experiencia dancistica y
ritual, la conexién que se establece con el tiempo mitico y el espacio cosmi-
co opera como escenario para la curacién y la iniciacién: en el caso huichol,
para curarse o iniciarse hay que dejar el “aqui” y el “ahora” y entrar libre de
ataduras en ese tiempo-espacio mitico; en el caso tarahumara, en cambio,
hay que producir una condensacion de estas dimensiones espacio-tempo-
rales. En ambos casos, hay que dejar los peligros de la noche y del infra-
mundo y viajar al lugar donde nace el sol y donde vive el peyote. Renacer
como lo hace el sol y “despertar” siguiendo su camino; como él lo indicé
desde el comienzo de los tiempos; tener, como lo afirman los huicholes, luz,
tukari, salud.

BIBLIOGRAFIA

Aedo, Angel

2001 La region mds oscura del universo: el complejo mitote de los huicholes asociado al
kieri, tesis de licenciatura en Antropologia Social México, ENAH.

Anguiano, Marina, y Peter T. Furst

1978 La endoculturacion entre los huicholes, México, INT.

Bennett, Wendell C., y Robert M. Zingg

1978 (1935) “Los Tarahumaras, una tribu india del norte de México”, en Cldsicos de
Antropolgia, nim. 6, México, INI.

Bonfiglioli, Carlo

2005 “Jikuri sepawame (la ‘raspa de peyote’): una danza de curacién en la
Sierra Tarahumara”, en Anales de Antropologia, vol. 39, nim. 2, México,
IIA-UNAM, pp. 151-188.

2006a  “El Jikuri y sus metéaforas curativas: los casos tarahumara, navajo y
otras variantes”, en Carlo Bonfiglioli, Arturo Gutiérrez y Maria Eugenia
Olavarria (eds.), Las vias del noroeste 1: una macrorregion indigena americana,
Meéxico, I1A-UNAM, pp. 257-281.

2006b “La raspa de Baké&noa, un rito de curacién tarahumara”, en Quaderni
di Thule. Rivista italiana di studi americanistici, Atti del xxvir Congreso
Internacional de Americanistica (Perugia, Italia 3 a 7 de mayo de 2006/
Mérida, México 25 a 29 de octubre de 2006), vol. 6, pp. 639-645 (edicion
digital).

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

224 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

2008a “El ydamari, clave de acceso a la cosmologia raramuri”, en Cuicuilco, vol.
15, enero-abril, niim. 42, México, ENAH, pp. 45-60.
2008b  “Bakénoa, los pequefios seres acuaticos del oeste rardmuri”, en Carlo

Bonfiglioli, Arturo Gutiérrez, Marie-Areti Hers y Maria Eugenia Olavarria
(coords.), Las vias del noroeste II. Propuestas para una perspectiva sistémica e
interdisciplinaria, México, IIA-UNAM, pp. 613-642.

2011 “De la sipiraka rardmuri al omichicahuaztli mexica. Reflexiones
sobre el concepto de escalera césmica”, en Carlo Bonfiglioli, Arturo
Gutiérrez, Marie-Areti Hers y Danna Levin (eds.), Las vias del noroeste I11.
Genealogias, transversalidades y convergencias, México, UNAM, Instituto de
Investigaciones Antropolégicas/ Instituto de Investigaciones Estéticas.

Brambila, David

1976 Diccionario rardmuri-castellano, México, Buena Prensa.

Deimel, Klaus

1985 “Die Peyoteheilung der Tarahumara”, en Schreibheft, Zeitschrift fiir
Literatur, vol. 25, Alemania, pp. 155-163.

1996 Hikuriba. Peyoteriten der Tarahumara, en Niedersdchsisches Landesmuseum
(Ansichten der Ethnologie 1), Alemania.

1997 Die rituellen Heilungen der Tarahumara. Mit einer Chronik zur Literatur 1902-
1991, en Niedersdchsisches Landesmuseum (Monografia rardmuri I),
Alemania.

Diguet, Le6n

1992 (1899) “Contribucion al estudio etnografico de las razas primitivas de México.
La sierra de Nayarit y sus indigenas”, en Jests Jauregui y Jean Meyer
(eds.), Por tierras occidentales. Entre sierras y barrancos, México, IN1, Centro
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos de la Embajada de Francia en
Meéxico, pp. 109-150.

Fujigaki, Alejandro

2005 Muerte y personas. Ensayo sobre rituales mortuorios en una comunidad de la
Sierra Tarahumara, Cuernavaca, Tesis de licenciatura en Antropologia
Social, Departamento de Antropologia Social, Universidad Auténoma del
Estado de Morelos.

2009 La muerte y sus metdforas. Ensayo sobre la ritualidad mortuoria y sacrificial
raramuri en el noroeste de México, México, Tesis de Maestria en
Antropologia, Facultad de Filosofia y Letras-Instituto de Investigaciones
Antropolégicas, Universidad Nacional Auténoma de México.

Fujigaki, Alejandro, Isabel Martinez y Denisse Salazar

[en prensa] “Trabajar para caminar juntos: el maiz en la vida social raramuri”, en
Sofia Medellin, Miguel Herndndez y Mauricio Gonzélez (coords.), Maiz y
cosmovision en el centro de origen, México, CDL

Furst, Peter T.

1972a “Para encontrar nuestra vida: el peyote entre los huicholes”, en Salomén
Nahmad, Otto Klineberg, Peter T. Furst y Barbara G. Myerhoff (eds.), El
Jikuri y los huicholes, México, Sep Setentas, pp. 190-192.

1972b “El concepto huichol del alma”, en Peter T. Furst y Nahmad, Salomén
(eds.), Mito y arte huicholes, México, Sep Setentas, pp. 7-113.



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 225

1997 “The Half-Bad Kauyumari: Trickster-Culture Hero of the Huichols”, en
Journal of Latin American Lore, vol. 20, ndm. 1, pp. 97-124, Los Angeles.
Gomez, Filiberto

1980 Rardmuri. Mi diario tarahumara, México, Editores Chihuahuenses.
Gonzilez, Luis
1984 Cronicas de la Sierra Tarahumara, México, SEP.

Grimes, Joseph y Thomas Hinton

1990 (1969)“Huicholes y coras”, en Coras, Huicholes y Tepehuanes, México, INI,
Conaculta, pp. 73-97.

Guillén, Héctor e Isabel Martinez

2005 Del cuerpo a la persona: ensayo sobre una nocion rardmuri, tesis de licenciatura
en Antropologia, México, Facultad de Humanidades-Universidad
Auténoma del Estado de Morelos.

Gutiérrez del Angel, Arturo

1995 “La Sangre en la concepcién ritual y en el espacio temporal de los
huicholes”, ponencia presentada en el XXVII Congreso Internacional de
Historia de las Religiones, México.

2000 “Blood in Ritual Huichol”, en Wilder Carleton, Joseph, Journal of the
Southwest, vol. 52, pp. 111-118.

2002a  La peregrinacion a Wirikuta: el gran rito de paso de los huicholes, México, INAH,
Conaculta.

2002b  “Jerarquia, reciprocidad y cosmovision: el caso de los centros ceremoniales
tukipa en la comunidad huichola de Tateikie”, en Revista Alteridades,
Tiempo y espacios del parentesco, afio 12, num. 24, uam, pp. 75-97.

2010a  Las danzas del Padre-Sol. Ritualidad y procesos narrativos en un pueblo del
occidente mexicano, México, UNAM /uaM-1/Colsan/Porrua.

2010b  “La fragilidad amorosa de la serpiente emplumada: sacrificio y
sexualidad en el noroeste de México y Suroeste de Estados Unidos”, en
Maria Eugenia Olavarria, Satl Millan, Carlos Bonfiglioli, Lévi-Strauss, un
siglo de reflexion, México, uam/Juan Pablos Editores, pp. 387-432.

Gutiérrez del Angel, Arturo, y Johannes Neurath

1996 Las flechas del mal. Rompiendo un hechizo en el limite de las tinieblas, México
(manuscrito).

Lemaistre, Denis

1991 “Le cerf-peyotl et le cerf-mais: la chasse, rituel formateur de la ‘trinité’

huichol”, en Journal de la Société de Américanistes, Tomo LXXVII, Museo del
Hombre, pp. 27-43.

Lévi-Strauss, Claude

1964 (1962) El pensamiento salvaje, México, FCE.

Lumbholtz, Carl

1981 (1902) El México desconocido, México, Instituto Nacional Indigenista (Clasicos
de la Antropologia, nim. 11).

1986 (1898, 1900, 1904) El arte simbélico y decorativo de los huicholes, México, Instituto
Nacional Indigenista (Artes y Tradiciones Populares, nim. 3).

Manzanares, Alejandra

2009 El sistema de cargos de los xuku’rikate. Parentesco y poder en una comunidad
wixarika, México, ITA-UNAM.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012



G.licuilco numero 53, enero-abril, 2012

226 CARLO BONFIGLIOLI ® ARTURO GUTIERREZ DEL ANGEL

Martinez, Isabel

2008 Los caminos rardmuri. Persona y cosmos en el noroeste de Meéxico, tesis de
maestria en Antropologia, México, FFL-IIA-UNAM
2010 “Suefios y chamanismo raramuri: la generacién y el control del conflicto

social”, en Antonella Fagetti (coord.), Iniciaciones, trances, suefios...
investigaciones sobre el chamanismo en México, México, Plaza y Valdés
Editores- Benemérita Universidad Auténoma de Puebla, 251-270.

2011 “De owirliame y suefos: el conflicto como elemento constitutivo de
la sociabilidad raramuri”, en Laura Romero (coord.) Chamanismo y
curanderismo: nuevas perspectivas, México, Benemérita Universidad
Auténoma de Puebla, 97-108.

Merrill, William

1992 (1988) Almas raramuris, México, Conaculta/INT.

Negrin, Juan

1977 El arte contempordneo de los huicholes, México, Universidad de Guadalajara/
Centro Regional de Occidente/Museo Regional de Guadalajara/INAH.

1986 Nierika, espejo entre dos mundos. Arte contempordneo huichol, México, Museo
de Arte Moderno.

Neurath, Johannes

1996 “El centro ceremonial Tukipa en la comunidad huichol T+apurie”, en

Ingrid Geist (comp.), Procesos de escenificacién y contexto ritual, México,
Universidad Iberoamericana/Plaza y Valdes, pp. 287-315.

Palafox Vargas, Miguel

1978 La llave del huichol, México, SEP/INAH.

Perrin, Michel

1992 “Tradicion, muerte y memoria entre los huicholes”, en Langdon Cipolletti
(ed.), La muerte y el mds alli en las culturas indigenas latinoamericanas,
Congreso Internacional de Americanistas, nim. 58, pp. 176-183.

Preuss, Konrad Theodor

1998 (1907) “Viaje a través del territorio de los huicholes en la Sierra Madre
Occidental”, en Jests Jarugeui y Johannes Neurath (comps.), Fiesta,
literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros,
México, IN1/Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos,
pp- 171-199.

1998 (1908) “Los cantos religiosos y los mitos de algunas tribus de la Sierra Madre
Occidental”, en Jests Jarugeui y Johannes Neurath (comps.), Fiesta,
literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros,
México, IN1/Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos,
pp- 265-287.

Rossi, Ilario

1997 Corps et chamanisme, Francia, Armand Colin.

Schaefer, Stacy

1996 “The Cosmos Contained: The Temple Where Sun and Moon Meet”, en
Stacy Schaefer y Peter Furst (eds.), People of the Peyote: Huichol Indian
History, Religion & Survival, Alouquerque, Nuevo México, University of
New Mexico Press, pp. 332-373.



PEYOTE, ENFERMEDAD Y REGENERACION DE LA VIDA ENTRE HUICHOLES Y TARAHUMARAS 227

Schaefer, Stacy y Peter Furst (eds.)

1996 People of the Peyote Religion & Survival, Albuquerque, University of New
Mexico Press.

Vazquez, Castellanos, José Luis

1993 “Mitologia, enfermedad y curacién entre los huicholes de la Sierra Madre
Occidental”, en Barbo Jordan Dahlgren (comp.), III Coloquio de historia de
la religion en Mesoameérica y dreas afines, México, 11A-UNAM, pp. 186-203.

Velasco Rivero, Pedro de, s.j.

1983 Danzar o morir. Religion y resistencia a la dominacion en la cultura tarahumara,
México, CRT.
Zingg, Robert M.

1982 (1938) “Los huicholes. Una tribu de artistas”, en Cldsicos de la Antropologia, vol.
I'y II, México, INI.

1998 (1937) La mitologia de los huicholes, Fikes, Jay C., Phil C. Weigand, Acelia Garcia
de Weigand (editores), México, El Colegio de Michoacan/ Secretaria de
Cultura de Jalisco.

Cuicuilco ndmero 53, enero-abril, 2012





