
número 50, enero-abril, 2011

Una aproximación antropológica a la 
comprensión de la eficacia realizativa 

de prácticas propiciatorias entre 
católicos de sectores medios
en el Distrito Federal, México

Gabriela Sánchez Hernández
Universidad Pedagógica Nacional, México 

Resumen: Dentro de la antropología religiosa, el campo de lo que se ha denominado prácticas 
mágico-religiosas es vasto y muy diverso. Se trata de un tema prolífico y multivalente cuyo estudio, 
hasta el día de hoy, muestra complejidades teóricas y metodológicas que resultan desafiantes 
para los antropólogos. El presente trabajo se desmarca de esta tradición y propone el concepto 
de prácticas propiciatorias, el cual plantea un alcance heurístico más amplio que el señalado. 
Asimismo, el artículo busca comprender desde una mirada antropológica la fuerza y la raigambre 
que muchas creencias y prácticas propiciatorias tienen en la vida cotidiana de profesionistas 
católicos de sectores medios que habitan en el Distrito Federal, México.

Abstract: Within the anthropology of religion, the study of what have been called magical-
religious practices is large and very diverse. It is a prolific and multivalent issue until today; it 
shows theoretical and methodological complexities that are challenging for anthropologists. This 
work breaks away from this tradition and proposes the concept of propitiatory practices which 
from its heuristic definition raises broader scope than the one indicated. The study also seeks 
to understand from an anthropological perspective the force and the roots of many beliefs and 
propitiatory practices which takes place in the daily lives of professional middle class Catholics 
living in the Federal District, Mexico.

Palabras clave: prácticas propiciatorias, religión popular, sectores medios urbanos, eficacia 
realizativa. 

Keywords: propitiatory practices, popular religion, urban middle class, performative efficacy.



Gabriela Sánchez Hernández120
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Introducción 

En el presente trabajo1 se atisba en los deseos, aspiraciones y anhelos que 
dan sentido a la ejecución de prácticas propiciatorias.2 Se entenderá la di-
mensión realizativa de dichas prácticas como construcciones intersubjetivas 
que sirven de intersección entre el desarrollo de la vida de los individuos 
y la consecución de un orden determinado, resultado de la realización de 
dichas prácticas.

El sincretismo en las creencias y prácticas en cuestión entre católicos 
de sectores medios en el D. F. no sólo se circunscribe a la mezcla de dis-
tintas religiones, credos o filosofías, sino también se extiende a la conjun-
ción de prácticas propiciatorias que pueden estar muy arraigadas en el 
tiempo. Estas prácticas antiguas que fueron inculcadas por las abuelas o 
nanas de muchos de mis informantes se fusionan con prácticas nuevas. 
La perdurabilidad de ellas, así como la incorporación de nuevas expe-
riencias, está íntimamente ligada con la fe que el sujeto o la familia tiene 
en el cambio o modificación de la realidad a través de la manipulación de 
signos y objetos. 

1	 Este ensayo es una reflexión de mi tesis doctoral “Estrategias culturales de sobreviven-
cia: experiencia subjetividad y esperanza. Un estudio antropológico sobre las prácticas 
propiciatorias entre católicos en el Distrito Federal, a principios del siglo xxi”, unam, 
2010. Las entrevistas de campo a distintos informantes del D. F. fueron realizadas du-
rante los años 2004 y 2005.

2	 Las prácticas propiciatorias constituyen una forma de pensamiento que convive con 
una serie de valores y principios de orden científico, con posturas seculares que les 
permite explicar y comprender el mundo social y natural en el que viven. Es decir, las 
prácticas propiciatorias constituyen uno de los componentes que intervienen junto 
con la religión, los valores y postulados científicos, entre otros, en la conformación 
de la visión de los informantes estudiados y que le dan sentido de ser y de estar en 
la realidad que vive cada uno de ellos. La definición de prácticas propiciatorias que 
emplearé en este trabajo es la que se refiere a la esfera semiótica y que es entendida 
como una manipulación de signos que se relaciona con la intención de cambiar lo real 
e inmediato y que, a su vez, implica un acto comunicativo por medio de la utilización 
de signos verbales y no verbales. Asimismo, las prácticas propiciatorias son acciones 
sociales engarzadas en un sistema de creencias, de valores y de acuerdos sociales con-
textualizados, que en muchas ocasiones al operar en un plano determinado, encierran 
significados distintos a los narrativos empleados en un ámbito común y corriente. 
Es decir, la expectativa, la esperanza o el anhelo de un cambio en una realidad esta-
blecida, hace del mensaje comunicativo un evento extraordinario y especial, pues la 
meta-simbología de las prácticas propiciatorias contiene un sentido comunicativo que 
apela a la invocación.



121Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

A partir de esta observación resaltaré los siguientes puntos:

1)	 Rupturas y continuidades en los procesos de vida y el reordenamiento 
de las biografías por medio de la realización de prácticas propiciatorias.

2)	 La relación entre lo espiritual y lo material entendido a partir del aquí 
y el ahora (expectativas y deseos) de los informantes.

3)	 El carácter pragmático de la ejecución de las prácticas propiciatorias 
desde el aquí y el ahora como una manifestación de la religiosidad po-
pular de sectores medios urbanos que se alejan de la ortodoxia institu-
cional y central de la Iglesia católica.

Estos ejes están estrechamente vinculados con el objetivo general que 
guió la investigación, el cual consiste en conocer los móviles personales, 
los procesos de vida y los contextos sociales que detonan y condicionan la 
adopción y reproducción de lo que yo denomino prácticas propiciatorias 
en la vida cotidiana de los sujetos.

I. En busca del tiempo cercano

Retomo la noción que Calzato [2003] emplea sobre “lo lejos y lo cerca”, la cual 
consiste en la relación que se establece entre los niveles sociales de cualquier 
expresión mágico-religiosa y el nivel individual y privado. Este par dicotó-
mico permite hablar de la lejanía y la cercanía en las experiencias religiosas 
y trasladar esta noción al contexto de los individuos.

Para nuestro estudio, lo cerca es la experiencia próxima que los indivi-
duos tienen con sus santos o con las prácticas propiciatorias que ejecutan 
en la vida cotidiana y que tratan de responder a necesidades concretas y 
pragmáticas. Las oraciones, hechizos, conjuros y plegarias acompañan al 
individuo en el día a día. 

Por su parte, lo lejos se refiere a la experiencia institucionalizada de la 
religiosidad. Es la forma en que la historia y la tradición religiosa median 
subjetivamente entre la persona y su objeto de devoción. Es necesario clari-
ficar qué entiendo por “experiencia”. 

Según Díaz Cruz [1997, 1998, 2008], la noción de experiencia desde la 
antropología no ha sido un concepto enteramente definido, más bien ambi-
guo, cuando no conflictivo. Pero si vemos esta noción tan importante como 
es la experiencia desde el punto del homo narrans, es posible entenderla, 
sopesarla de manera diferente. Según el autor citado:

Cada experiencia que narramos o que nos narran es un episodio de una historia 
posible; es una forma de resaltar nuestra hondura y singularidad a través de 



Gabriela Sánchez Hernández122
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

medios intersubjetivos y, paradójicamente, muchas veces típicos […] De aquí 
que, como apuntara más arriba, una vivencia o una expresión sean totalidades 
singulares, no deducibles de lo común, pero elaboradas a partir de lo común 
(de una estructura de experiencia […] y cuya comprensión ha de partir de ello” 
[op. cit., 1997:12].

Por tanto, existe una relación profunda entre nuestras experiencias y la 
expresión narrativa que hacemos de éstas. Ambas se alimentan mutuamen-
te. La primera, transforma, enriquece de manera quizá tenue, pero conti-
nua, nuestras expresiones. Esto significa que también podemos conocer la 
vivencia de otros a través de sus expresiones narrativas que, a su vez, nos 
permiten examinar a fondo nuestras propias vivencias. De esta manera, el 
modo de narrar el pasado, en el espejo de otras narraciones, de otros indivi-
duos, se convierte en provisional, no única, siempre contingente, inestable 
y a veces no muy clara.

La experiencia posee la particularidad de ser continua, inacabada, se 
encuentra abierta al devenir y al cambio. En cierta manera, mediante la 
expresión y sus géneros se organiza y se le da un sentido y una estructura 
a este eterno fluir de la vida. Así, también las experiencias se encuentran 
sujetas a la interpretación y reinterpretación continua, según lo que suceda. 
Lo narrativo se retroalimenta con base en la vivencia.

Ahora bien, la pregunta que se formula Díaz Cruz [1997] es qué relación 
existe entre experiencia y drama social. Todo drama social (drama fields), 
basado en la concepción de Víctor Turner, se encuentra saturado de “ex-
periencias”, lleva en su seno, como las prácticas propiciatorias, una suma 
de conflictos, deseos, enojos, anhelos y celos que se estructuran y que son 
expresiones de una identidad colectiva y personal. Este drama social lleva 
en sí mismo toda una serie de conflictos, situaciones de crisis y quiebres 
que lo caracterizan como una suma de experiencias. 

Para ejemplificar lo anterior, tomo como muestra una de las prácticas 
relatadas por los informantes, utilizada para causar daño a un tercero:

Tabla 1.

Práctica propiciatoria:
Provocar daño de muerte a 
persona objeto del odio

Se espera que la persona se seque en vida

Lugar:

Se cava un hoyo en un jardín (o en un panteón). 
En el preciso momento de la salida del sol, 
se coloca la foto de la persona en el hoyo, 
esparciendo azufre. Se le prende fuego, se le 
escupe tres veces y se le da la espalda. 



123Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Tiempo:

En cualquier momento del año, cuando las 
circunstancias lo ameritan.
El entierro de la foto se debe realizar durante el 
amanecer.

Ejecutantes y su rol social, 
familiar, vecinal, barrial: Individuo que desea la finalidad de la acción.

Objetos (metonimia y 
metáfora):

Azufre (destrucción, se asocia con el demonio, 
con el infierno, debido a que el azufre brota de 
la tierra).
Una fotografía que representa la imagen y el ser 
de la persona a la que se le va a hacer el daño.
El panteón simboliza la muerte, la oscuridad: 
territorio del mal.

Proyectiles verbales (escritos, 
orales, gestuales, ademanes): ---------------------------------------------------------------

¿Qué se puede decir de la práctica anterior? En primer lugar, toda prác-
tica propiciatoria forma parte de la experiencia en la vida de un informante 
y lleva en su seno una serie de conflictos y emociones: enojos, celos, odio, 
como sería el caso de quien utilice la práctica anterior.

El deseo de causar daño a otro es la acumulación de experiencias nega-
tivas con el ser objeto de su odio. La relación social con la persona a la que 
se quiere dañar es un modo de solucionar ciertos conflictos. Pero la inter-
pretación de ese acto no es unívoca, la misma actitud puede reinterpretarla 
el mismo propiciador, en el futuro, como una acción desacertada, o bien, 
reivindicarla como una experiencia positiva. Esto significa que la práctica 
propiciatoria, como experiencia narrada, es un orden de la experiencia. La 
ejecución y la realización de la práctica es una forma de narrar la experien-
cia: se ensaya un modo de conducta, se ensaya un modo de narración, se 
asume un determinado entendimiento de conflictos o situaciones tensas y 
difíciles para el sujeto. Las prácticas propiciatorias no existen aisladas, son 
resortes que permiten la circulación de hechos y situaciones que dan, a su 
vez, fluidez a los procesos sociales, y en particular, a hechos que conforman 
la biografía de cada informante. 

La intercesión de estas prácticas, en términos de experiencias, funciona 
como canalizador subjetivo que permite entender, aceptar y resignificar un 
momento particular en la vida de un individuo, una vez que algún punto 
del proceso de vida es alterado repentinamente. El objetivo es permitir que 
la vida del individuo continúe su marcha, ya sea con el viejo orden de co-
sas o con la instauración de una nueva situación que conlleva, a su vez, un 
orden distinto pero dador de sentido y de certeza. 



Gabriela Sánchez Hernández124
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Las prácticas propiciatorias aluden a experiencias que están estructura-
das desde la narración, y evidencian contingencias que se tornan en dramas 
sociales o momentos de crisis en la vida de cada uno de los informantes. 
Las narraciones de sus experiencias son tomadas como una expresión que 
da orden, sentido y continuidad a las vivencias, y narrativas a los momen-
tos de crisis de los sujetos explorados. Por ello, la noción de tiempo, desde 
los planteamientos de Paul Ricoeur [2000, 2001, 2002, 2010] es contemplado 
como un factor hermenéutico que deja ver los procesos de comprensión del 
antes y del después de un acontecimiento crítico en el curso de vida de los 
informantes.

La noción de experiencia expresada a través del relato es un concepto 
analítico que permite entender la reconstrucción de los procesos de vida 
desde la voz de los informantes. Las experiencias, sentires y subjetividades 
tienen su representación en lo corpóreo. En la realización de una práctica 
propiciatoria se juegan deseos, esperanzas, anhelos y expectativas. Si un 
informante somete su cuerpo a la limpieza de una sanadora, mediante un 
huevo o una aspersión, somete su cuerpo al ritual como el vehículo prin-
cipal de sus acciones sociales. Es ahí donde se encuentra el resultado de 
sus acciones: el cuerpo es una forma de conocimiento del mundo exterior 
y su experiencia vivenciada a través de los sentidos constituye un puente 
de conocimiento de sí mismo y del mundo con el que se está en interacción 
[Conquegood, 2006; Díaz Cruz, 2008].

II. Discontinuidades y caos vs. orden y continuidad 

La relación entre el lenguaje y el hombre es íntima y dialéctica: desde el 
punto de vista social, el sujeto es generador, trasmisor y operador del len-
guaje; al mismo tiempo, se convierte en un producto de él. 

Por razones de orden epistemológico, la lingüística estructural se mantiene 
en el universo cerrado del signo. Del sistema como entidad autónoma de de-
pendencias internas, deja de lado el lenguaje como acto del habla y esta me-
todología violenta, según Ricoeur, la experiencia lingüística. El lenguaje tiene 
una estructura y un plano de manifestación (su trascendencia); es un sistema 
atemporal, objetivo, cerrado, finito y es una función temporal-histórica, subjeti-
va, abierta, de producciones infinitas. Para el que habla el lenguaje desaparece 
como objeto, como código, queda como mediación, como fenómeno humano, a 
través del cual se expresa (se manifiesta) a sí mismo y expresa su relación con el 
mundo, se comunica, crea, proyecta, genera [Melano Couch, 1983:78].

Ricoeur no niega los aportes del estructuralismo. Incluso se sirve de 
ellos. Como filósofo del lenguaje, parte de la lengua como estructura o sis-



125Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

tema, para llegar al discurso. Su enfoque se encauza tras un severo rigor 
científico. Pero, a diferencia de los estructuralistas, considera que la esencia 
del lenguaje se encuentra más allá de los signos, no se queda en ellos. Por lo 
tanto, el significado del discurso no se encuentra encerrado en el signo, sino 
que se encuentra más allá de él. El acto del habla, el acto de decir configura 
gran parte de su pensamiento. 

Al respecto Melano Couch señala que:

Para Ricoeur no es cuestión de oponer una lingüística del discurso a una lin-
güística del lenguaje, sino de tomar en cuenta lo que señala la teoría del Speech-
act [Actos de habla] sobre el significado del acto del habla que no es el sig-
nificado del evento como tal sino el noema del hablar. Su finalidad es lograr 
una filosofía del lenguaje inclusiva en lugar de exclusiva, amplia en lugar de 
parcelada, que sea capaz de analizar el problema con que nos confronta hoy la 
ciencia: la unidad del lenguaje humano [Melano Couch, 1983:97].

Por lo tanto, el acto del habla se encuentra profundamente relacionado 
con lo ontológico. Ricoeur argumenta que el lenguaje es una de las tantas 
formas de estar en el mundo.

El relato y las narraciones de las prácticas propiciatorias volcadas en 
experiencias de cada informante permiten reconstruir no sólo su identidad, 
sino también el significado de cada una de las prácticas ejecutadas durante 
los momentos de incertidumbre y quiebre. Una aproximación a la defini-
ción de experiencia podría partir de la conceptualización que surge de las 
vivencias particulares, así como de sus motivaciones y necesidades; las que 
pasan de la conversión de un culto institucional a otro culto institucional, 
de aquí a la adopción de un santo popular, o la necesidad de contactarse 
a través de la doctrina espiritista o mágica con algún familiar fallecido y 
tantas otras formas y actitudes. Las expresiones de las experiencias obligan 
a ser precavidos al formular un concepto sobre ellas. Es necesaria una de-
finición que deje al descubierto los distintos rincones que fundamentan la 
acción religiosa que, a su vez, brindan significados acerca del mundo y de 
sus propias conductas. 

De ahí la importancia de la narrativa como modelo de reconstrucción 
hermenéutica. La relación entre narración y temporalidad ha sido analiza-
da con detalle por Paul Ricoeur. A diferencia de los análisis estructurales 
y semióticos, donde prevalece el análisis intratextual del contenido en sí 
mismo, la hermenéutica permite calibrar tanto el sentido como el nivel on-
tológico del discurso, que para el presente caso se tomará a partir de las en-
trevistas a profundidad realizadas con participantes en esta exploración. Ya 
Schütz [2003] definió al ser humano como una síntesis biográfica, donde se 



Gabriela Sánchez Hernández126
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

entremezclan tanto el universo simbólico construido antes de su nacimien-
to, y por tanto heredado, y las propias experiencias del individuo. Es en 
esta franja, algunas veces trazada de manera muy tenue, otras de manera 
grandilocuente, donde se instala el discurso y la narración del informante: 
su propio avatar. Entender la reconstrucción de los hechos acaecidos, la ne-
cesidad de colocarlos en una línea temporal, donde el relato cobre sentido 
y se estructure la experiencia y el relato acerca de los motivos de acerca-
miento al terreno de las experiencias religiosas, es tan necesario para el in-
vestigador como para el informante. El primero, para entender el mensaje; 
el segundo, para ordenar narrativamente su experiencia y también su ex-
periencia vivida a través de la reconstrucción de su propia biografía: hecha 
siempre a partir del presente narrado que reconstruye, resignifica y reor-
dena los acontecimientos vividos en el pasado que dan sentido y orientan, 
simultáneamente los actos y los hechos del presente.

Esta situación dialógica no tiene otro fundamento que se pueda definir 
transversalmente: tanto a lo narrativo como a la temporalidad. Paul Ricoeur 
[2000] es el que define la profunda correlación entre el hecho narrado y su 
temporalidad. Establece una mediación entre la concepción agustiniana del 
tiempo (como punto de discordancia). San Agustín se pregunta en sus Con-
fesiones qué es el tiempo y cómo lo podemos medir. Dice él mismo que si nos 
preguntan qué es el tiempo lo sabemos, pero si lo intentamos explicar, no lo 
sabemos. Entiende el presente, el pasado y el futuro como distensiones de la 
memoria, dado que todo ocurre en un presente inacabado. La discordancia 
se establece por la pregunta del hombre acerca de su condición existencial. 
Por otro lado, la Poética de Aristóteles equilibra esa discordancia. 

Las corrientes estructurales se caracterizan por tomar los textos de aná-
lisis en su constitución interna. El texto contiene su propia estructura y no 
es necesario salir de ella misma. El autor desaparece. Toda narración, dice 
Ricoeur, se organiza sobre la base de una temporalidad. Toda narración se 
construye, todo relato, historia de vida o biografía posee como sustento la 
temporalidad. Se organiza en cuanto se narra. Nuestra vida, atendiendo a 
Marc Auge [1998], existe a través del relato, de la interpretación del pasa-
do, de la invención que podemos hacer sobre la base de lo vivido y a lo por 
vivir por medio de las narraciones.3

3	 De aquí surge la identidad religiosa, ese relato donde el informante construye paso a 
paso, con quién, dónde y cómo se relaciona consigo mismo y con su entorno. La identi-
dad, que se construye a través de la narración, no escapa de su propia definición ontoló-
gica. La identidad es la casa de toda experiencia religiosa, cuando el relato y lo narrativo 
construyen paredes, piso y cimientos. De más está decir que el sustrato o el sedimento 
preciso de la identidad es el tiempo. Sin la temporalidad, ésta no se construye. 



127Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

El lenguaje contenido en las narraciones de los informantes es en rea-
lidad una serie de reflexiones e interpretaciones sobre la existencia del 
hombre: sus devenires, avatares, trazos y huellas construidos a lo largo del 
tiempo.

[…] toda comprensión del sí deberá ir mediatizada por el análisis de los signos, 
los símbolos y los textos en general: la comprensión ontológica queda pendiente 
de la interpretación hermenéutica [...] Una de las conclusiones de este recorrido, 
que atañe de manera directa a la narración, es su tesis de que el ser del yo se 
contesta narrando una historia, contando una vida. Podemos saber, en efecto, lo 
que es el hombre atendiendo a la secuencia narrativa de su vida. La narración 
es inintiligible si no se la refiere a la experiencia humana temporal [Pampillo, 
2005:129].

Las narraciones que dan cuenta de experiencias que ordenan y confie-
ren sentido a los procesos de vida, en tanto que permiten la continuidad de 
eventos que marcan un sentido determinado de la existencia humana. Asi-
mismo, los relatos de los informantes se constituyen como una expresión 
coherente de la diversidad religiosa que, para la presente investigación, se 
lee como una muestra más de las manifestaciones de la cultura católica 
popular urbana de nuestros días en el Distrito Federal.4

III. Apropiación y recreación de las prácticas propiciatorias

Para desarrollar la relación entre lo espiritual y lo material, entendida a partir 
del aquí y el ahora (necesidades y deseos) de los informantes, como uno de 
los principios regidores del proceso de apropiación y recreación de las prác-
ticas propiciatorias, retomaré la propuesta de Geertz [1994] de experiencias 
próximas y experiencias distantes. La primera se refiere a las explicaciones y 
apreciaciones que las personas hacen de forma natural: explicaciones sobre 
las cosas que sienten y experimentan, desde las que pueden generar senti-
mientos de empatía con el prójimo y con el contexto donde se interactúa. 

En el caso de las experiencias distantes, se refiere a las explicaciones y 
opiniones que individuos representantes de alguna institución social (igle-
sia, partido político, gobierno, entre otros) hacen sobre la realidad y sobre 
la vida en general. 

4	 “En los relatos de vida, a medida que los entrevistados [...] construyan con aconteci-
mientos más o menos dispersos de su vida una trama que la configura, y a medida 
que lo comuniquen a los que los entrevistan en una interacción dialógica, estarán 
construyendo su identidad por medio de la narración [...] La comprensión de sí 
se da a través de la mediación de los signos, los símbolos y los textos” [Pampillo, 
2005:129, 165].



Gabriela Sánchez Hernández128
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Un ejemplo claro. El amor es una experiencia próxima, mientras que la 
explicación objetiva “clara y distinta” de un psiquiatra acerca de la función 
del amor es una experiencia distante. Incluso la religión como sistema es 
una experiencia distante, pero el acercamiento personal a un santo, popular 
o canónica es una experiencia próxima.

Las experiencias próximas aluden a las vivencias cotidianas de los 
hombres, a todo aquello que acontece día con día. Estas experiencias no 
están mediadas por una institución. Se mueven entre las cosas de todos 
los días. Se quedan reflejadas en el aquí y ahora: grabadas en la vivencia. 
Parten de lo emocional y terminan también en lo emocional. En el ámbito 
religioso, las prácticas propiciatorias brindan un significado particular a 
cada vivencia. Basta con el significado y la interpretación que el mismo 
ejecutante hace sobre su experiencia y viceversa. A continuación algunas 
muestras de casos.

Oscar5 se crió en un ambiente de padres matemáticos universitarios 
que practican desde hace muchos años, la regresión a través de la hipnosis. 
En ese ambiente, Oscar conoció diversas prácticas esotéricas. Una vez ca-
sado, Oscar vivió situaciones de infidelidad por parte de su esposa, lo cual 
propició que él iniciara el proceso de divorcio. En ese lapso, Oscar se enteró 
de que su esposa estaba embarazada y, por medio de recursos legales, so-
licitó una prueba de adn para tener certeza sobre la paternidad biológica 
de su hijo recién nacido. Su esposa se negó a la solicitud y Oscar, inmerso 
en su incertidumbre, recurrió a los servicios de Juanita, curandera conocida 
por su familia desde hace varias décadas, quien le dijo que el niño no era 
su hijo. 

Durante todo el tiempo que tomó el proceso legal, Oscar emprendió 
una serie de prácticas propiciatorias como el uso del péndulo, la lectura 
de tarot, las sesiones de protección y limpias con Juanita, su curandera de 
cabecera. Todas estas prácticas propiciatorias están sustentadas en la idea 
que Oscar posee sobre el manejo de la energía.

Oscar: Bueno, primero tienes que entender que la magia es, así como lo entien-
do, manejo de energía. Es un manejo de energía…, pero de un tipo de energía 
que no se tiene todavía entendido por las ciencias físicas, ¿sí? Pero que también 
se puede canalizar, se puede transmitir igual que las ondas electromagnéticas. 
Sin que necesariamente lo sean, ¿sí? Todavía estoy en el proceso de tratar de 
entender qué tipo de energía es. Pero, al igual que con los sistemas físicos, tú 

5	 En el momento de la entrevista, “Oscar” tenía treinta y cuatro años y vivía en la co-
lonia Roma. Era docente de ingeniería en la unam. Tiene estudios de licenciatura y 
maestría en Ingeniería Informática.



129Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

no puedes provocar efectos que, a través de la magia, provoquen efectos dra-
máticos, ¿sí? Porque tú estás violentando cierto orden y estabilidad de sistemas 
naturales. Si tú llegas a incurrir, a tratar de violentar un tipo de efecto a través 
de la magia, la misma naturaleza se encarga de tratar de provocar otros efectos 
para llevar todo otra vez a su cauce natural, y es entonces cuando tú entras 
en ciertas cuestiones caóticas. Lo mismo que pasa: tú tienes un río fluyendo y 
quieres desviarlo a fuerzas, te va a costar mucho trabajo, vas a invertir mucha 
energía en desviar el río y, a lo mejor, a final de cuentas, el dique que tú pongas, 
las barreras que pongas, se las puede llevar el río porque intenta volver a su 
cauce natural. Y en el dado caso de que tú logres desviar el río, estás provocan-
do otros cambios en tu sistema. Cambias el medio ambiente, la flora y la fauna, 
también tienen efectos, lo mismo pasa con la magia.

Entrevistador: Y tú crees que, si haces algo que perturbe el devenir natural de 
una energía, ¿eso va a generar un karma negativo o eso te va a generar a ti una 
energía negativa?

Oscar: Mmhh, vamos a poner aquí que la energía, en este caso, creo que es un 
poco ridículo hablar de positivo-negativo. Más bien, lo que es positivo-negativo 
es la intención con la que la diriges. Entonces, tú puedes canalizar la misma. Te 
voy a poner el ejemplo: cuando tú vas a misa y toda la gente está orando se está 
generando energía y esa energía, en un momento dado, tú la puedes canalizar 
para bastantes cosas. Para cosas buenas, pero —aunque no lo creas y aunque 
estés en la iglesia— también se puede canalizar para cosas malas. De hecho, 
hay muchos brujos que hacen eso. Hacen sus trabajos a la hora de misa para 
poder tomar toda esa energía que muchas veces no tiene rumbo, pero que fue 
generada a través de todo lo que es el ritual de la misa, la oración y la toman, la 
canalizan para otras cosas. ¿Mmhh? Aquí la cuestión es sobre la generación de 
karma; más bien, lo puedes interpretar como que si tú provocas efectos negati-
vos, o sea, estás tratando de violentar algo, el mismo orden natural puede hacer 
que esas cosas se regresen a la fuente que eres tú. Entonces, de ahí se desprende 
una de las leyes mágicas que existen: que todo regresa a su fuente y se regresa 
multiplicado por siete o por nueve, dependiendo de la tradición.

¿Qué es lo que motivó a Oscar a buscar respuesta en las prácticas pro-
piciatorias? Oscar se encontraba de pie frente a una fisura en su vida sin 
aparente solución: las instancias legales no remediaron su incertidumbre 
y desesperanza. Por lo tanto, él recurrió a lo que le era familiar desde pe-
queño: el acercamiento a lo que, desde una mirada científica y secular, se 
denomina lo mágico-esotérico. Las soluciones no vienen de experiencias 
distantes, sino de lo próximo, del instrumento a la mano que se encuentra 
en nuestro mundo de cosas, significados y sentido.



Gabriela Sánchez Hernández130
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Por su parte, Diego6 se crió en la colonia San José Insurgentes, del Dis-
trito Federal. Desde niño, escuchaba de sus padres que su casa estaba em-
brujada. Pasados los años olvidó esa experiencia y todo lo relacionado con 
ello. De adulto, comenzó a trabajar en el Instituto Nacional de Antropolo-
gía como administrativo. Durante una celebración del día de muertos, en 
su trabajo le encomendaron arreglar el altar. Para esa ocasión, fue invitado 
un chamán peruano. En medio del armado del altar, Diego cruzó por de-
lante del chamán, quien lo invitó a hacerse una limpia pues, a decir del 
chamán, él la necesitaba. Diego se negó rotundamente: se mostró escéptico, 
pues consideraba que tales prácticas se sustentaban en relaciones de poder 
y de clientelismo. El chamán insistió con una frase: “… lo necesitas”. Diego 
se negó nuevamente. Pasados los meses, Diego y su novia sufrieron un se-
cuestro express. Luego de esta experiencia, surge en Diego una interrogante 
que ha tenido presente, por lo menos hasta el momento de las entrevistas: 
no puede desvincular ciento por ciento su secuestro express de la ayuda que 
le ofreció el chamán peruano y que él rehusó recibir. 

A Diego, sus experiencias le han proporcionado una nueva explicación 
de las cosas. Atestigua que nunca fue igual, luego del encuentro con el cha-
mán. Ahí descubrió que en la vida cotidiana existen cosas, aconteceres, por-
menores que a medida que va viviendo e interpretando, encuentra nuevas 
explicaciones para cosas ya pasadas. A partir de la experiencia de su secues-
tro express, y del vínculo que él establece entre ésta y el interés del chamán 
peruano por realizarle una limpia, Diego entendió que existen cosas “que 
van más allá de lo cotidiano”, de tal suerte que, desde aquel momento se 
ha mostrado más sensible, respetuoso y abierto con respecto a las creencias 
mágicas y religiosas de sus padres y, en general, de las personas.

Cabe resaltar que estas prácticas propiciatorias tienen una orientación 
“local”, pues aunque muchas provienen de filosofías y religiones orienta-
les o nativas, su interpretación, significación y utilización tiene un sentido 
contextual que apela a los usos y costumbres del grupo en cuestión. Sin 
embargo, las prácticas propiciatorias guardan un aspecto diacrónico que 
pude observar a través del sentido pragmático manifestado por medio de 
los usos sociales que se hacen de ellas; es decir, si se analizan los motivos 
y las intenciones por las cuales son utilizadas estas prácticas, dejando a 
un lado la discusión de su eficacia, puedo señalar que las causas han sido 
siempre las mismas: salud, dinero y trabajo, amor, armonía, buenaventura 

6	 En el momento de la entrevista, 2004, el informante tenía treinta y cinco años de edad. 
Diego es el segundo hijo, de una familia de tres hermanos, y en ese momento vivía con 
sus padres. Durante la entrevista, se encontraba realizando una maestría en antropo-
logía y sus recursos económicos provenían de una beca del Conacyt.



131Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

y protección. A su vez, ellas están íntimamente relacionadas con procesos 
de vida, expectativas y ordenanzas socioculturales, tales como el género y 
las expectativas de vida según la generación (edad), los roles de pareja, las 
uniones conyugales, los divorcios, las pérdidas familiares y del trabajo, y 
relaciones sociales.

Muchas de las prácticas propiciatorias que fueron causa de delaciones 
y juicios realizados por la Inquisición en la época de la Nueva España tie-
nen que ver con las condiciones de género, generación, procesos sociales y 
de vida arriba mencionados.

A lo largo del tiempo, el cambio se registra en términos de la forma en 
que se manifiestan y objetivan culturalmente las prácticas propiciatorias; 
no obstante, el sentido de pragmatismo de éstas y de la percepción de la 
experiencia de proximidad a partir de su ejecución, puede concluirse, es 
casi igual.

En relación con la idea de experiencia próxima y el proceso social de 
apropiación y recreación de las prácticas propiciatorias, Gruzinski propor-
ciona un ejemplo vívido acerca de la relación entre los devotos y los santos:

La presencia en la imagen y el santo no se comprende ni actúa sino a través 
del imaginario que les corresponde a éstos. El imaginario [...] anima deseos y 
esperanzas, informa y canaliza las expectativas, organiza las interpretaciones 
y las tramas de la creencia […] algunos indios deseaban ser enterrados cerca 
del santo al que más veneraban. Esta proximidad física —el cuerpo del difunto 
asociado para siempre a la imagen— prolongaba la intimidad que el vivo había 
mantenido con el santo en el curso de su existencia; la adopción de la imagen 
cristiana no sólo implicó una antropomorfización de la divinidad sino que con-
tribuyó a personalizar las relaciones y a manifestar en el imaginario una serie 
de lazos que la familia cristiana —restringida y monógama— supuestamente 
encarnaba y materializaba en la tierra. Se atribuyen a la imagen los compor-
tamientos de un ser vivo —puede caminar, llorar, sudar, sangrar o comer. Al 
mismo tiempo que el nexo se personaliza, también se visualiza: el santo es exhi-
bido, expuestos sobre el altar, paseado ante los ojos de todos en las procesiones 
y las celebraciones, mientras que los ídolos se quedaban en la sombra de los 
santuarios o en el fondo de los paquetes sagrados [Gruzinski, 1994:190].

Todas las prácticas propiciatorias existen en la medida en que los hom-
bres le dan vida y significado desde el ámbito de la experiencia cotidiana. 
En esta perspectiva fenomenológica, sería difícil encontrar una explicación 
fuera de la vivencia cotidiana. Es así como la subjetividad también crea rea-
lidades. Las subjetividades de los informantes explorados crean realidades 
que, al mismo tiempo, constituyen los insumos de un proceso continuo de 
apropiación y recreación de sus mundos de vida.



Gabriela Sánchez Hernández132
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

IV. El sentido de la periferia en las prácticas propiciatorias

La relación de poder situada en el contexto institucional católico, entendida 
como la forma de nombrar, definir y determinar lo que sí es aceptado como 
religioso y “bueno”, y todas aquellas prácticas tipificadas como mágicas, 
supersticiosas y fetichistas, de pronto asociadas con brujería y, por tanto, 
catalogadas como actos de menor valía que escapan al carácter formal, nor-
mativizado e incluso moral, cuya existencia está fuera de los límites esta-
blecidos por la institución.7 Es decir, que toda práctica considerada como 
mágica, supersticiosa o de brujería no está contemplada en el orden esta-
blecido por los cánones teológicos y místicos la Iglesia católica, ni desde el 
discurso de la ciencia occidental positiva. 

Desde esta perspectiva católica institucional, su existencia se da al mar-
gen del centro, en la periferia o, más bien, en los límites de lo institucional. 
Para comprender esta relación de atracción y rechazo, de definición a partir 
de lo otro y de lo que no se es, recurriré a una estrategia desarrollada por 
Larissa Adler [1993], la cual parte de la incorporación de las nociones de 
entropía, anomia, orden y marginalidad para entender fenómenos que se 
encuentran excluidos por un sistema, pero que logran sobrevivir y reorga-
nizarse de una manera distinta a la ordenanza hegemónica.

Adler considera elementos teóricos y conceptuales de la teoría del caos 
para dar cuenta de fenómenos que subsisten y se autofortalecen dentro de 
la marginalidad, la informalidad y la ilegalidad.

La autora advierte:

[...] que aquellos los ámbitos que a primera vista parecerían sumergidos en la 
entropía y la anomia tienden a generar principios de orden y cómo ese orden 

7	  Los límites de lo establecido, el centro y la periferia obedecen a razones muy profundas. 
La realidad, para que ésta no se convierta en un caos al cual no podamos dominar, ne-
cesita ser ordenada, darle un sentido preciso. Las clasificaciones sobre nuestro entorno 
llevan el fin de poner coto al caos. Mary Douglas [1973] afirmaba que donde hay sucie-
dad, hay sistema. Las normas de conducta, lo bueno y lo malo, lo contaminado y lo no 
contaminado, ordenan nuestra conducta, organizan nuestro universo simbólico.

La institucionalidad no escapa a este paradigma, como bien señala Peter Berger 
[2003] con el concepto de habituación. Toda institución, en su sustrato más profun-
do, es el itinerario de una serie de costumbres que los hombres han construido. Esas 
costumbres pertenecen a la vida cotidiana. Las instituciones son la suma de esas cos-
tumbres. Una institución es un referente sumatorio de muchas de ellas. A medida que 
la sociedad se complejiza, los hombres no podemos repetir y construir todos los días 
las mismas actitudes. Pero la historia de esa habituación es el resultado también de lo 
seleccionado, lo desechado, el producto de decir sí o no, en suma, de una clasificación. 
Las instituciones guardan también en su seno los sí o los no de su propia historia y 
conformación. 



133Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

fuera “del gran esquema global” se expresa en una infinidad de organizaciones 
informales [...] subsistir y desarrollarse al margen o en los límites de lo formal y 
reglamentado [...] estos elementos excluidos quedan en la periferia de la estruc-
tura organizada, y no están fatalmente destinados a la entropía permanente, a 
la disolución o al exterminio [...] la disyuntiva es reorganizarse o perecer y por 
lo general la humanidad elige la primera opción. En segundo lugar porque ‘es 
la orilla del caos en algún punto entre el orden jerárquico estricto y los procesos 
auto-organizativos relativamente azarosos, donde han evolucionado formas 
más complejas de vida [Adler, 1993:8].

Si se piensa en las prácticas propiciatorias como la manipulación de 
un sistema de signos que se generan y reproducen en un contexto cultu-
ralmente católico, pero cuya existencia se manifiesta en los límites de la 
institucionalidad, considero que la propuesta teórica de comprender a las 
prácticas propiciatorias como una estructura rechazada desde el centro de 
la Iglesia católica que coexiste con la institucionalidad, a su vez laxa, flexi-
ble y tolerante, es una adecuada esquematización de cómo estas prácticas 
han sobrevivido a lo largo del tiempo. Los grupos y estratos sociales sobre 
la base de éstos han encontrado resquicios para permitir que las prácticas 
propiciatorias sobrevivan, se adapten, se reorganicen y se reproduzcan.

Este planteamiento está muy vinculado con la perspectiva de Roger 
Bastide [Quezada, 1996], donde la religión dominante es la voz autorizada 
para nombrar, definir y catalogar aquello que no se ciñe a la orden por ella 
establecida.

El rechazo a estas prácticas, sin embargo, no radica en la amenaza de 
excomunión o expulsión de los feligreses que las practican, sino en que la 
Iglesia católica y la ciencia occidental no admiten la existencia de prácti-
cas de poderes sobrenaturales asociados a cosas, objetos, animales. Esto 
es, toda práctica propiciatoria que pretenda tener efectos prácticos sobre 
la modelación y orientación de un hecho de la vida cotidiana que no sea 
solicitado a Dios o que no recaiga en la autoridad racional del conoci-
miento científico de occidente, es considerada superstición, fetichismo o 
brujería.

V. Lo sagrado y lo profano o el cristianismo y lo pagano:
una relación de poder, dominio y exclusividad del discurso 

Con referencia a lo sagrado y lo profano, fruto del pensamiento de Emile 
Durkheim [2001], Taylor [2003:75] señala que:

Por “lo sagrado” me refiero a ciertos lugares como las iglesias; ciertos momen-
tos como las festividades importantes; ciertas acciones como oficiar misas [rea-



Gabriela Sánchez Hernández134
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

lizar rituales de paso, etc.]; en los que estaba presente lo divino o lo sagrado. 
Frente a éstos, los demás lugares momentos o acciones son profanos. 

Recordando el pensamiento de Bastide, se entiende lo sagrado rela-
cionado con el análisis del poder de una religión impuesta sobre otra.8 Es 
necesario señalar que la noción de magia no es unívoca: ésta se encuentra 
mediatizada por el entorno donde se desarrolla, de ahí su reproducción y 
las prácticas que conlleva. El concepto magia, dentro de la propia historia 
del cristianismo, manifiesta un polo de tensión. Desde el rechazo del ju-
daísmo por las prácticas de hechicería y magia, definidas en el libro del 
Deuteronomio, los milagros en el Antiguo Testamento, donde es rechazada 
una explicación “mágica” y entendida como una intervención de Dios, los 
milagros de curación y exorcismos en el Nuevo Testamento, la lucha del cris-
tianismo desde San Ireneo hasta San Agustín contra la Gnosis y los porme-
nores propios del Concilio de Trento contra Lutero, por la definición del sa-
cramento y su contenido sagrado, hacen que debamos entender la magia, 
desde el punto de vista cristiano, como un definir de su propio conflicto. 
Se puede decir, corriendo el riesgo de un reduccionismo de la historia del 
cristianismo, que es una historia de la lucha de su propia magización con 
las ideas que otros grupos no católicos tenían al respecto, una lucha que 
se resume en que el mundo debe estar desencantado. Una representación 
de este conflicto interno de la Iglesia, es la historia de la Conquista, donde 
aquellos conquistados se convirtieron en paganos, brujos, supersticiosos, 
ingenuos e ignorantes; donde el rechazo del otro se estigmatizó desde una 
concepción eurocéntrica, violenta y totalmente vertical. De esta forma, la 
definición de Bastide encuentra su significado. 

El poder de una religión institucionalizada, léase para los efectos de 
este trabajo la Iglesia católica, es avasallador en el sentido de que sus 
estructuras mentales imponen un orden simbólico que repercute en el la 
forma de percepción y del pensamiento del mundo. En ese sentido, Bour-
dieu [2006:36 y 37], al analizar la génesis y la estructura de un campo 
religioso, argumenta que:

[…] existe una correspondencia entre las estructuras sociales (propiamente ha-
blando, las estructuras del poder) y las estructuras mentales, correspondencia 
que se establece por la intermediación de la estructura de los sistemas simbóli-
cos, lengua, religión, arte, etc., o, más precisamente, que la religión contribuye a 
la imposición (disimulada) de los principios de estructuración de la percepción 

8	  ”Cuando una religión triunfa sobre otra como es el caso, por ejemplo, del cristianismo 
suplantando al paganismo, el culto victorioso tiene costumbre de llamar mágicos los 
ritos del culto vencido” [Roger Bastide citado en Quezada, 1996:10].



135Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

y del pensamiento del mundo y, en particular, del mundo social, en la medida 
en que ella impone un sistema de prácticas y de representaciones cuya estruc-
tura, objetivamente fundada en un principio de división política, se presenta 
como la estructura natural-sobrenatural del cosmos.

Todo ello, según Bourdieu, se lleva a cabo a partir de la generación de 
procesos interdependientes y recíprocos trazados desde la conformación 
de un campo religioso que emanará, fomentará y reforzará una serie de ne-
cesidades de “moralización” y de “sistematización”, ambas incluyen inhe-
rentemente eventos de legitimación, de las creencias y prácticas religiosas. 

Por ello, al hablar de prácticas propiciatorias entre católicos de secto-
res medios que habitan el D. F., no pretendo entrar en la polémica sobre si 
aquellas prácticas son o no son sustentadas en el catolicismo, son o no son 
mágicas y si algunos ritos, veneraciones y prácticas de fe entre los creyentes 
católicos son mágicas o no desde el punto de vista de la Iglesia católica. 

Mis informantes parten de un catolicismo estructural básico. Todos se 
definen católicos, militantes o no. De esta base surge la mayor parte de las 
definiciones, conceptos y praxis devocionales que los informantes desarro-
llan en su vida cotidiana. Aquí, la tradición católica obra como columna 
señera. Esta columna en sí misma guarda la idea del dios católico que estos 
informantes respetan y tienen como parámetro fundamental. 

Es clara y conocida la posición de Durkheim acerca de lo sagrado y lo 
profano, géneros separados. El primero involucra los mitos, las leyendas, 
dogmas, la naturaleza de las cosas sagradas, las reglas de conducta que 
lo sagrado requiere. Una forma de dar sentido al mundo, al espacio, al 
tiempo, al cosmos. Mientras que lo profano es aquella dimensión que no 
guarda relación con lo sagrado. Puede ser afectado por ella, pero no per-
tenece a este ámbito. Durkheim aclara que, aunque ambos poseen matices 
y contrastes, la división es universal. El pensamiento religioso conlleva 
en sí mismo esta división. Eliade llevó a su hermenéutica religiosa dicha 
división con el fin de definir los tiempos sagrados (hierofanías). Pero es 
necesario, a la luz de la complejidad social y la literatura antropológica, 
ponerlo en cuestión o, por lo menos, matizarlo a la luz de los nuevos com-
ponentes de nuestra sociedad, junto con el proceso de desencanto webe-
riano y la creciente secularización.

El monopolio de lo que significa “sagrado” ha sido tutelado por la Igle-
sia católica. Pero la religiosidad popular, las manifestaciones culturales y 
los nuevos movimientos religiosos han sabido quitar la titularidad eclesiás-
tica de lo sagrado e incluso de lo profano; de tal suerte que las tradiciona-
les fronteras y divisiones hegemónicas e institucionales de lo sagrado y lo 



Gabriela Sánchez Hernández136
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

profano han sido movidas, desdibujas, atenuadas, resemantizadas y por 
tanto (re)situadas en una infinidad de relativismos, sustentados según las 
experiencias cercanas de los sujetos.

Los informantes, a través de sus discursos, han mostrado que la plastici-
dad de la noción de lo sacro se encuentra sujeta a los vaivenes de sus propias 
contingencias cotidianas. La idea tradicional de Durkheim acerca de la distin-
ción entre lo sagrado y lo profano, tratando de ser entendida en el ámbito de 
la modernidad, donde predomina la secularización y la complejidad de las 
relaciones sociales, ya no puede ser vista como entidades totalmente diferen-
ciadas. Por el contrario, nos encontramos con un fenómeno de tipo continuum 
en el que la frontera y los límites de ambos se encuentran diluidos, donde no 
es posible encontrar un espacio de diferenciación. Las esferas de lo sagrado y 
lo profano han dejado de pertenecer a ámbitos estrictamente separados. 

Asimismo, en la actualidad se entiende que lo sagrado y lo profano no 
gozan de univocidad. Por el contrario, hoy en día se puede observar que am-
bos se traducen en una multiplicidad de evocaciones, en una amplia diversi-
dad de representaciones, así como en una amplia gama de manifestaciones.

Cuenta Rosario:9

No, mira, de alguna forma lo fui engarzando todo, la religión: soy creyente ca-
tólica, no me implica, no me afecta. ¡Claro! No me afecta en lo más mínimo que 
yo acuda a la santería o al palo, yo pertenezco a esta casa, por lo tanto [no hay 
nada que no haya encontrado] porque sí lo encontré, en los salmos, en la Biblia, 
yo encontré mucha tranquilidad o paciencia...

Lo heterogéneo de lo sagrado, los ámbitos estrictos de la institucionali-
dad religiosa han perdido su normatividad. Es posible transitar en ámbitos 
tan diferentes como los salmos o la santería afro-cubana. 

El desencanto weberiano y la racionalización propia de las institucio-
nes modernas, y su necesidad de definir lo sagrado de manera exclusiva, 
han logrado hacer surgir reacciones que, si no son contrarias, llevan en sí 
mismas la necesidad de una redefinición de lo sacro.

Sandra10 afirma sobre la institución católica:

9	 Rosario tenía treinta y cuatro años en el momento de la entrevista. Hija de una familia 
católica muy conservadora, se inició en la santería y en el palo mayombe luego de la 
muerte de su hijo de tres años de edad. Como palera realiza tiradas de tarot y trabajos 
de santería. Esta disciplina afro cubana le ayuda, según ella misma, a mantener el con-
tacto con su hijo fallecido. Sus ingresos económicos provienen de la lectura de cartas, 
trabajos de protección y como promotora del pri, en la zona sur del Distrito Federal. 

10	  Sandra, en el momento de la entrevista, tenía veintinueve años, vivía con su mamá 
y se encontraba realizando un doctorado en antropología. Desde niña, vivió en la 



137Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Lo que mi familia rechazaba era la cuestión religiosa, de la Iglesia como insti-
tución. Entonces, yo, en un momento dado, cuando ya no tuve a mi papá, me 
llamó mucho la atención, como mucha curiosidad, pero como una cosa muy 
morbosa de ¿qué tiene la Iglesia que atrae a tanta gente? Debe ser algo chido. 
Fui a la iglesia porque no hace daño, no es el opio del pueblo, la gente va y pide 
y encuentra alivio y confort, pero cuando ves lo que representa la iglesia histó-
ricamente como institución, está medio canijo. Entonces, como que sí me alejo 
de la Iglesia católica como institución. Pero eso hizo que me fuera acercando a 
otro tipo de creencias: el islam, el taoismo, la creencia judía, no hebrea, a eso me 
fui aventando. También ya, cuando empiezas a leer, sobre la generación de la 
ciencia, del método científico, me he dado cuenta que no es la neta, no es una 
realidad terminada, no es un conocimiento finito, sino que es una más de las 
explicaciones de la realidad. Hay que pensar que la ciencia y el conocimiento 
académico no han llegado a un tope, al contrario, cada día estamos conociendo 
muchas cosas. Entonces, saber eso me hace voltear hacia el otro lado, hay que 
experimentar. Y mientras mis prácticas de prender la velita, me pongo a bailar 
hago mis dibujos para equilibrar.

Oscar me comentó:

Creo que gran parte de mis cuestionamientos, inicialmente, eran por la religión 
organizada. La forma en cómo veía que se llevaban las actitudes de los mismos 
ministros o sacerdotes, que no me parecía muy congruente a veces con lo que 
predican. Era, sí, como que muy tajante su posición, descartando que hubiera 
otras posiciones, actitudes frente a la vida. Y eso fue lo que me llevó a, primero, 
cuestionar el hecho, bueno, si existen tantas religiones y todas dicen que son 
las poseedoras de la verdad y los demás, pues viven en el error. O casos más 
drásticos, que se van a ir al infierno y pierden su alma.

De nuevo, Sandra:

Entrevistador: Cuando piensas en todas estas prácticas como mecanismo de 
transgresión, ¿qué es lo que estás transgrediendo?

Sandra: Una visión hegemónica del mundo, con apellido occidental o protes-
tante, blanca o clase mediera. Finalmente, también transgredes al rollo del mer-
cantilismo, de lo que ahora se valora como humano, aunque, por el otro lado, 

colonia Narvarte. En su momento recibía una beca del Conacyt, como estudiante 
de posgrado. Complementa su ingreso con clases de danza. La influencia católica 
proviene de su abuela. Con el correr de los años vinculó lo enseñado por su abue-
la, junto con danza prehispánica (movimiento de la mexicanidad) y prácticas de 
santería, las cuales ha adoptado, específicamente, en cuestiones de medicina tradi-
cional. 



Gabriela Sánchez Hernández138
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

estas prácticas han generado mucho mercado, la gente compra, acumula, cam-
bia. Pero me parece que se transgreden ese tipo de valores, de raciocinio, que te 
lo enseñan en la escuela; si transgredes eso, te da la oportunidad de transgredir 
más cosas en un nivel más amplio y tener un mejor nivel de vida.

Para el caso de los informantes explorados, la fuerza de las prácticas 
propiciatorias está vinculada a momentos de crisis. Pero no debe entender-
se que suceda en toda la población. No todo sujeto recurre a este tipo de 
prácticas para hallar soluciones a sus problemas. En el caso particular de 
los entrevistados, ellos han resuelto vincularse a dichas prácticas con el fin 
de encontrar un sendero a sus vidas.

De nuevo, Oscar:

¿Qué está buscando la gente? Está buscando resolver necesidades espirituales 
que la religión oficial, la que heredaron de sus padres, no les está resolviendo. 
Y ahí tú tienes, en parte, el boom de las iglesias cristianas. Las iglesias cristianas, 
¿por qué tienen ahorita todo este éxito? Porque están cobrando terreno, porque 
usualmente empiezan con comunidades muy pequeñas y el pastor, ministro, 
como se le llame, conoce a cada uno por nombre, sabe en qué trabaja, qué hace, 
qué problemas tiene. Hay una atención más personalizada, ¿mmhh? No todo 
el mundo recurre a otra secta o a una iglesia cristiana. Entonces, ¿qué es lo que 
hacen? Se empiezan a volver muy eclécticos, se vuelcan hacia New Age, aunque 
realmente no saben que son New Age, y empiezan lo mismo, empiezan a tomar 
de aquí, de allá... no me dijeron que, para armonizar mi casa, ponga el espejito 
rectagonal ahí en la entrada, o ponga una esfera facetada de cristal.

De manera puntual, Margarita11 narra:

El médico me dijo de todos modos que mi mamá estaba entre la vida y la muer-
te. O sea, fue algo bien duro, digo yo... definitivamente, creo que las personas 
como yo, Margarita, lo que has leído, no nada más que metafísica, he leído libros 
científicos también y finalmente creo que la gente pasa a otro plano, y que con 
la muerte, no hay cosas que no puede... —¿cómo se dice?— cambiar, entonces, 
yo no creo que poniendo eso, haciendo eso. Fue muy de repente, y mi mamá 
estuvo internada ahí, y luego nos la devolvieron, y estuvo un mes todavía con 
nosotros pero delicada y con oxígeno, entonces ya no recurres a nada porque ya 

11	En el momento de la entrevista, contaba con 29 años de edad. Es arquitecta y vive 
en la colonia San Nicolás, de la delegación Magdalena Contreras, con su padre viu-
do y con una hermana casada y madre de dos hijos. En su momento, realizaba sus 
labores en un banco, como administradora de avalúo. Es aficionada al tarot (como 
usuaria y como tiradora) y frecuenta de manera asidua a los Hare Krisna. Participa 
en su culto, asistiendo al templo y a sus procesiones. En su vida cotidiana, lleva a 
cabo rituales New Age para la protección de su casa, con el fin de ahuyentar las 
“malas vibras”.



139Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

son cosas científicas que te están diciendo, mira, lo estás viendo, tu mamá tiene 
deshecho el pulmón, tu mamá tiene problemas de coágulos, y también presión 
del corazón, el problema no es corazón, porque mi mamá tenía presión arterial 
pulmonar, con ciento sesenta, ciento ochenta [...] de (alcohol) en la sangre, son 
enfermedades graves, incurables, que no vas a... como que [...] hay cosas que 
tienes que respetar, fue muy doloroso, fue muy difícil para mí, todo, la vida ya 
no tiene color, vi toda la vida gris, pero no por eso recurrí a esas cosas, ¿no? No 
lo entendí, para mí fue un shock y así lo dejé, pero no... le dije a mi mamá, me 
cayó el veinte, le dije a mi mamá que la amaba, tuve la oportunidad de decirle 
eso y despedirme bien de ella, por ese lado me siento bien y me duele. Yo creo 
que una de las pérdidas más dolorosas que pueda tener un ser humano es la 
pérdida de su madre, casado o no casado...

En este caso se ausenta lo trascendente para dar lugar a una visión te-
rrenal y cotidiana, enfocada en la búsqueda de soluciones de los problemas 
de todos los días, entre esas soluciones, se encuentra también la resignación 
ante situaciones como la muerte.

En párrafos anteriores se mencionó la secularización. Ésta se define 
como el creciente despojarse de lo sagrado que surge a fines del siglo xix. 
La tecnología, las nociones científicas en la vida cotidiana, el papel de la 
religión que ha dejado de ser central para ser periférica y no la principal 
normativa de nuestras vidas.

La pregunta que surge es si las técnicas propiciatorias de los infor-
mantes están involucradas por la secularización. A todas luces no es así, 
dada la necesidad de encontrar nuevamente a través de lo mágico y lo re-
ligioso una nueva interpretación de los aconteceres cotidianos que llevan 
implícito lo económico y los avatares de todos los días. Podemos decir, por 
otra parte que la secularización ha impactado fuerte a las instituciones, 
despojándolas de su carácter unívoco, de ser rectores de la vida de la gen-
te, parámetros de normatividad. Esto ha traído, en consecuencia, que los 
habitantes de este mundo secularizado hayan podido ser más plásticos en 
sus concepciones.

Sandra comentó sobre las prácticas y creencias:

Porque si yo eliminara todas estas prácticas y creencias de mi vida, creo que 
me resultaría demasiado opaco el mundo. Me tendría que resignar a que el 
mundo es lineal, causa-efecto-causa-efecto, y se me hace muy gris ese mundo. 
Es concebirme como un ser sin poder, de poder cambiar mi situación, está de-
primidísimo.

Esta nueva forma de ver la vida sin lo sagrado hegemónico, ha golpea-
do la legitimidad de las instituciones. Si éstas apartan para sí lo sagrado, es 



Gabriela Sánchez Hernández140
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

necesario buscarlo en otras dimensiones, quizás, en el espacio de la priva-
cidad y con nuevos conceptos heurísticos.

El pensamiento de Sandra me da la clave acerca de las condiciones que 
favorecen el cambio de supuestos religiosos y la necesaria apertura a otras 
formas y filosofías distintas de ver la vida que, a veces sin ser nuevas, se 
toman y se transforman para darle un sentido diferente a las cosas. El mun-
do técnico-científico nos ha mostrado una faceta donde todo es explicable, 
y lo que no puede ser explicado desde un punto de vista científico no tiene 
cabida; por lo tanto, esta veta también muestra sus limitaciones y pasa a ser 
periférica en la estructura y composición de los ámbitos de sentido y de la 
vida cotidiana de los informantes.

Aseveraciones finales

Muchos de los informantes manifiestan que no poseen problemas en reali-
zar prácticas propiciatorias, definiéndose católicos. ¿Qué significa esto? 

Se puede entender como una amplitud de la noción de lo sagrado, don-
de los parámetros tradicionales han quedado atrás. Esta plasticidad permi-
tió, y permite a dichos informantes, transitar su vida tratando de encontrar 
un sentido a sus pasos. Las prácticas propiciatorias permiten entender al 
mundo desde otro lugar, pueden enriquecer sus propias vidas y la de sus 
seres más próximos de una manera flexible, donde la espiritualidad no se 
restringe a normas precisas, sino a tratar de entender esto que me ocurre, 
que va desde la muerte, la vida en el más allá, los problemas cotidianos en 
el trabajo y las contingencias afectivas y económicas. Las prácticas propi-
ciatorias representan la posibilidad a la mano de los informantes, dentro 
de su propio ámbito de sentido y dentro de sus dimensiones cotidianas, de 
favorecer un cambio sin tener que recurrir a terceros institucionales. 

En una interpretación fenomenológica, el sentido de cada uno de los 
ejes y caminos construidos de las biografías de los informantes, hasta ahora 
expuestos, se sustenta en el orden de sus experiencias. Ese orden, a su vez, 
brinda un sentido, una orientación y una noción de certeza sobre el futuro, 
por lo menos en un plano inmediato. Cuando aparece el caos en algún as-
pecto de la vida de los informantes —amoroso, laboral, afectivo, entro otros 
tantos—, las prácticas propiciatorias aparecen como mecanismos heurísti-
cos para restaurar el orden y el sentido perdidos.

Las prácticas propiciatorias son entonces una de tantas posibilidades de 
ordenamiento de la experiencia [Berger, 2003], son una especie de promesa 
restauradora, de esperanza en momentos de crisis: la esperanza de la cons-
titución de un nuevo o viejo orden que permita al sujeto seguir andando.



141Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

Berger afirma que la anomia se erige frente al individuo como una gran 
amenaza, la anomia se traduce en la vida de cada uno de los sujetos explo-
rados en esta investigación como un momento de crisis que genera caos, 
desorden y discontinuidad en un plan trazado, prefigurado y construido 
con una serie de acciones en el pasado inmediato y en el pasado lejano.

La anomia, el caos y el desorden que confluyen en la ausencia de espe-
ranza y sentido son atacados por los sujetos explorados por medio de las 
prácticas propiciatorias; es a través de la experiencia vivida en la realiza-
ción de éstas que el sujeto intenta, y a veces logra, reconstruirse, resignifi-
car el momento de crisis para entender y darle sentido a su presente y por 
supuesto, dotar de orden y de nuevo significado a los hechos que se llevan 
a cabo en el presente para construirse en el futuro. En ese sentido, se pue-
de afirmar que las prácticas propiciatorias también son mecanismos que 
prometen mantener a los sujetos dentro del nomos establecido, al mismo 
tiempo que marcan las fronteras de lo que es valorado como seguro frente 
a lo que se considera como incierto, caótico y anómico.

Con base en todo lo anterior, fungen como herramientas y mecanis-
mos de supervivencia y defensa emocional ante momentos de crisis. Las 
prácticas propiciatorias muchas veces se vuelven centrales en la resolu-
ción de problemas y conflictos que son traducidos como caos, desorden 
y anomia. Los informantes explorados han demostrado que no necesitan 
ser sancionados por el discurso o mensaje oficial de la institución católica, 
pues ellos mismos se sienten en la libertad y con la capacidad de buscar 
alternativas que brinden sentido y esperanza a diversos aspectos de sus 
biografías, sin considerar que lo que hacen es marginal o periférico, sino 
todo lo contrario.

Las prácticas propiciatorias como estrategias culturales de superviven-
cia de la subjetividad en momentos de crisis, además de ser un detonador 
de posibles soluciones, fincan esperanza en la visualización del futuro, por 
lo menos al corto y mediano plazo.

Bibliografía

Adler, Larissa y Marisol Pérez Lizaur 
1993	 Una familia de la élite mexicana, parentesco, clase y cultura 1820-1980, México, 

Alianza.
Auge, Marc 
1998 	 Las formas del olvido, Barcelona.
Berger, Peter L. y Thomas Luckman 
2003	 La construcción social de la realidad, Buenos Aires, Amorrortu.



Gabriela Sánchez Hernández142
nú

m
er

o
 5

0,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
1

Bourdieu, Pierre 
2006	 Génesis y estructura del campo religioso, Relaciones, 108, vol. XXVII.
Calzato, Walter y Pablo Cirio 
2003	 San La Muerte: “lo lejos y lo cerca”, en Actas de las III Jornadas de Patrimonio 

intangible: El espacio cultural de los mitos, ritos, leyendas, celebraciones y 
devociones, Buenos Aires, Secretaría de Cultura, pp. 330-342.

Conquegood, Dwight
 2006 	 “Rethinking Ethnography: Towards a Critical Cultural Politics”, en 

Madison y Hamera (eds.), The sage handbook of Performance Studies, USA, 
Sage Publications.

Díaz Cruz, Rodrigo 
1997	 “La vivencia en circulación. Una introducción a la antropología de la 

experiencia, Alteridades, 7, (13), México, uam. 
1998	 Archipiélago de rituales, Barcelona, Anthropos.
2008	 “La celebración de la contingencia y la forma. Sobre la antropología de la 

performance”, en Nueva Antropología, vol. XXI, núm. 69, julio-diciembre, 
México, inah-Conaculta.

Douglas, Mary
1973	 Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación y tabú, Madrid, 

Siglo xxi.
Durkheim, Emile 
2001	 Las formas elementales de la vida religiosa, México, Ediciones Coyoacán.
Geertz, Clifford 
1994	 Conocimiento local. Ensayos sobre la interpretación de la cultura, Barcelona, 

Paidós. 
Gruzinski, Serge 
1994	 La guerra de las imágenes. De Cristóbal Colón a “Blade Runner” (1492-2019), 

México, fce. 
Mardones, José María
1998 	 Para comprender las nuevas formas de la religión. La reconfiguración postcristiana 

de la religión, Navarra, Verbo Divino.
Melano Couch, Beatriz 
1983	 “Hermenéutica Metódica: Teoría de la interpretación de Ricoeur”, Buenos Aires, 

cinae.
Ortiz Echaniz, Silvia
1991	 “El proceso de elaboración de una identidad; el caso del espiritualismo 

trinitario mariano”, en Pérez Castro, Ana Bella (ed.), La identidad; 
imaginación, recuerdos y olvido, México, unam.

Pampillo, Gloria
 2005	 “Narración y experiencia humana” en Una Araña en el zapato. La Narración. 

Teoría, lecturas, investigación y propuestas de escritura. Gloria Pampillo, et. 
al. Araucaria, Buenos Aires. 

Quezada, Noemí
 1996	 Amor y magia amorosa entre los aztecas, UNAM, México.
Ricoeur, Paul
2000	 Tiempo y Narración I. Configuración del tiempo en el relato histórico, Siglo 

Veintiuno editores, México.



143Una aproximación antropológica a la comprensión de la eficacia realizativa...

nú
m

er
o

 5
0,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

1

	 2001 La metáfora viva, Trotta- Ediciones Cristiandad, Madrid,
	 2002 Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II, F.C.E.,
	 2010 La memoria, la historia, el olvido. F.C.E. Buenos Aires.
Rivera Carrera, Norberto
 2003	 Jesucristo, portador del agua de la vida. Qué es “New Age”, Diana, 

México.
Schutz, Alfred
 1993	 La construcción significativa del mundo social, Paidós, Barcelona.
	 2003 Las estructuras del mundo de la vida, Amorrortu, Buenos Aires.
Taylor, Charles 
2003	 Las variedades de la religión hoy, Paidós. Barcelona.


